

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

## Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.

# Zeitschrift für die historische Theologie

Historisch-theolo... Gesellschaft zu Leipzig · Period 2430

יהוה



Digitized by Google



# Zeitschrift

für die

# historische Theologie.

In Berbindung

mit ber

historisch=theologischen Gesellschaft zu Leipzig

nach Allgen und Miedner

herausgegeben

nod

Dr. Karl Friedrich August Rahnis.

Bierzigfter Banb.

Heue Jolge. Vierunddreißigfter Band.

Gotha.

Friebrich Andreas Perthes. 1870.

# Zeitschrift

für bie

# historische Theologie.

In Berbinbung

mit ber

# historisch=theologischen Gesellschaft zu Leipzig

nach Allgen und Aliedner

herausgegeben

nag

Dr. Karl Friedrich August Rahnis.

Zahrgang 1870.

Gotha.

Friedrich Andreas Perthes. 1870.

# Inhalt des Jahrgangs '1870.

|      | *                                                                                                                                                            |            |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|      | Erftes Heft.                                                                                                                                                 |            |
| I.   | leber die Schriften, ben philosophischen Standpunkt und die Ethik bes Beter Abalard. Bon Dr. phil. S. Bittcher, vormals Abjunct                              | Beite      |
| II.  | und Prepiger in Pfarta.<br>Beitrage zur patriftifchen Bezeugung ber biblifchen Textgeftalt und Latinität. I. Aus Ambrofius. (Fortfetjung.) Bon Diac. Dermann | 9          |
|      | Rönsch in Lobenstein                                                                                                                                         | 91         |
|      | Zweites Heft.                                                                                                                                                |            |
| П.   | Dr. Hieronymus Beller. Biographische Stigze von Dr. phil. Beinrich Robbe, Pfarrer in Schwand bei Plauen i. B                                                 | 159        |
| IV.  | Die Paffastreitigkeiten bes 2. Jahrhunderts. Bon Dr. Emil                                                                                                    |            |
| V.   | Schürer, Licentiat der Theologie und Privatdocent zu Leipzig .<br>Cassiodori Reinii epistolae tredecim ad Matthiam Ritterum                                  | 182        |
| • •  | -                                                                                                                                                            | 285        |
| VI.  | Schreiben Raifer Karl's V. an ben König von Bolen, verfaßt von Alfons Balbes. Beröffentlicht von Eb. Boehmer                                                 | 308        |
|      | Drittes Heft.                                                                                                                                                |            |
| VII. | . Bas hat Luther durch Melanchthon gewonnen? Bon C. E. J.<br>Rat, Superintendent in Ofiheim vor der Rhon                                                     | 313        |
| III. | Francisci Dryandri, Hispani, epistolae quinquaginta. Ber-                                                                                                    | 387        |
| IX.  | Jatob Reidinger. Ein Aftenftud aus der Zeit des Confessions-                                                                                                 | <b>301</b> |
|      | tampfes in ber Pfalg. Mitgetheilt von 3. Schneiber, Pfarrer                                                                                                  |            |
| X.   | au Finkenbach bei Rodenhausen in der Pfalz                                                                                                                   | 449        |
|      | (Diaton zu St. Beter in Bafel), gehalten am Beihnachtstage 1570.                                                                                             |            |
|      | Mitgetheilt von 3. R. Linber, Pfarrer gu Regoldswil, Canton Bafel (Schweiz)                                                                                  | 461        |
|      |                                                                                                                                                              |            |

| Biertes Bef | t. |
|-------------|----|
|-------------|----|

Seite

| XI.  | Johann Jakob Betfte in's widrige Schickfale mahrend ber erftern      |
|------|----------------------------------------------------------------------|
|      | Zeit feiner Anftellung am remonstrantischen Seminarium zu Amfter-    |
|      | bam, nach ben Mittheilungen bes Remonstranten Abrian Stolfer,        |
|      | emeritirtem Lehrer zu Rotterdam, und Abr. des Amorie van der         |
|      | Hoeven, Dr. und Prof. der Theologie am Seminarium der Re-            |
|      | monstranten zu Amfterdam, bargestellt von Beinr. Bottger,            |
|      | Dr. phil., tonigl. Bibliothetfecretar und Rath ju hannover 475       |
| XII. | Cantica. Balbenfischer Text ber Auslegung bes Hohen Liebes, wie      |
|      | er vorhanden ift in einer Handschrift der öffentlichen Bibliothet in |
|      | Genf. Mitgetheilt pon Dr. Bergog in Erlangen 516                     |

# Zeitschrift

für die

# historische Theologie.

I. Heft. Jahrgang 1870.

Zeitschr. f. b. hift. Theol. 1870. 1.

1

# 11eber die Schriften, den philosophischen Standpunkt und die Ethik des Peter Abalard.

Bon

Dr. phil. 3. Bittcher, vormals Abjnuct und Prediger in Pforta.

Es ift feineswege aller Tieffinn driftlicher Gottesgelahrtheit burch Origenes, Tertuftian, Augustin und andere Bater der Rirche ericopft, auch teineswege eine mahrhaft miffenschaftliche Begrundung ber Theologie erft in ber neueren und neuesten Zeit verfucht. vielmehr durfen wir die Scholaftifer des Mittelalters den Theologen aller Zeiten, minbestens in Bezug auf metaphpfische Erforschung ber fcmierigften Dogmen, an Die Seite ftellen. Anerkennung, welche Unfelm von Canterburn, Beter der Lombacde, Bernhard von Clairvaux, überhaupt die Muftiter, namentlich Sugo von St. Bicter, Sufo, Ectart u. f. f., dann Thomas und Duns Scotus gefunden haben, wird jest je mehr und mehr auf die gange Zeit und beren Beftrebungen ausgebeinit. Standpunkt und Suftem Abalarb's, eines ber in biefer Reihe Bervorragenben, mar bas Ergebniß zweier fich fchroft gegenüberftebenben philosophisch = theolo= gischen Anfichten, die er beibe mit gleicher Beftigkeit, wenn auch nicht mit gleichem Glack, verfolgte. Dit ibm erreichte jener merfwurdige Kampf des Nominationus und Realismus einen einstweiligen Abschluß. Nach den Darftellungen von Coufin in der Ginkeitung zu feiner Ausgabe ber Ouvrages inédits d'Abelard, Par. 1836, sowie

1 \*

nach Baur's Geschichte der Lehre von der Dreieinigkeit und Menschwerdung Gottes (Tübingen 1842) II, S. 422—508 soll der Zweck deshier Vorliegenden sich darauf beschränken; die Schriften Abälard's litterar=historisch zu betrachten; die Grundlinien seines philosophischen Systems im Bershältniß zu den ihm gleichzeitigen metaphysischen Streitigkeiten zu zeichnen; worauf dann eine Darstellung seiner Ethik folgen wird.

# I. Litterar = Hiftorisches.

### Ausgaben der Berte Abalard's.

- 1. Petri Abaelardi, Sancti Gildasii in Britannia Abbatis, et Heloissae coniugis eius opera nunc primum eruta ex Mss. Codd. et in lucem edita studio ac diligentiâ Andreae Quercetani (Du Chesne) Turonensis: Parisiis 1616. 4°. Diese Ausgabe enthält die Historia calamitatum und die übrigen Briese Abälard's und Heloise's, einige Briese seinier Schüler und seines heftigsten Gegners Bernhard, eine Expositio orationis dominicae, Expos. symboli Apostolici und S. Athanasii, eine Anzahl von Problemen, welche Heloise aufgestellt, nebst den dazu gehörigen Antworten, den Commentar zum Römerbrief, das Buch adversus haereses, 32 Festreden, die Introductio in theol., nebst vielen gelehrten Noten des Quercestanus zur Geschichte Abälard's.
- 2. Petri A ba elardi, filosofi et theologi, Abbatis Muyensis (d. i. des heisigen Gildasius), et Heloissae coniugis eius, primae Paracletensis Abbatissae, opera. Nunc primum edita ex Mss. Codd. Francisci Amboesii, cum eiusdem Praefatione Apologetica et notis Quercetani. Parisiis 1616. 4°. (3m Inhalte ganz einstimmend mit der vorigen Ausgabe.)
- 3. Petri Abaelardi Theologia christiana et Hexaëmeron ex Ms. Cod. maioris Monasterii Turonensis in Edm. Martene et Durandi Thesaurus nov. anecdot. Tom. V. 1717. Fol.

- 4. P. Abaelardi Ethica seu liber dictus Scito te ipsum ex cod. Ms. Monast. S. Emmeramni Ratisb. in Pezii Thesaurus anecdot. noviss. Tom. III, 1721. Fol.
- 5 und 6. Die Ausgaben einzelner Schriften Abalard's von Coufin und Rheinwald f. im Nachfolgenden.

Gleich= oder nächstzeitige Schriften gegen Abälard sind bei Martene (Thes. V) und Boulay (Hist. Univ. Paris. II, p. 69. 72. 163. 164. 199. 200 2c.) aufgezählt. Eine ziemlich reichhaltige Litteratur findet man auch in der Praefatio apologetica von Amboise und den Noten von Quercetanus.

Sonft find über Abalard und feine Lehre noch Folgende zu vergleichen: Otto Frisingensis de gestis Friderici I, p. 47-49. Du Pin, Bibl. des auteurs ecclésiastiques. IX, p. 122. Berengarii Scholastici Apologeticus. (Cf. Bulaeus l. c. p. 18, pro magistro contra Bernhardum Claraevallensem.) Später ift ber Berfaffer megen diefes Schriftchens angegriffen worden. Er hat fich bamit zu vertheibigen gesucht, daß er es in jugendlichem Uebermuthe geschrieben, ohne die großen Berdienste und ben hohen sittlichen und religiöfen Werth Bernbard's zu tennen. Man vergleiche feine Epistolae ad Guillelmum II. episcopum Mimatensem bei Bulaus und feine (unpollständige) Epistola ad Carthusienses Abael.). — Armand François Gervaise: Vie de Pierre Abeillard, Abbé de S. Gildas de Muis, ordre de St. Benoist; et celle d'Heloïse, son épouse. Paris, 1728, 2 Voll. — Joseph Berington: History of the lives of Abeillard and Heloisa. 2 Voll. 1787. - Boffuet: Ginleitung in bie Gefchichte ber Welt und Religion, fortgefest von Cramer, Th. VI. 1785, S. 309: "Ueber Beter Abalard's Berfuche, ben Lehrbegriff ber Religion feiner Zeit bialektifch gu erklaren und zu beweifen." - Der gange Auffat ift eigentlich nur ein Auszug aus der Theologia christiana von Abalard ohne sonderliche philosophische Rritif, mehr die außere Aufeinander= folge der Lehrfage ale ihren innern fustematifchen Bufammenhang berücksichtigend. Die Ethit wird nur gang oberflächlich berücksich= tigt. - Dr. 3. A. Fegler: Abalard und Beloife, Berl. 1806,

2 Bbe. - 3mar fagt ber Berfaffer, um die Freiheit zu entichulbigen, beren er fich in Beziehung auf Charafterschilderung und Darstellung historischer Ereignisse bedient, gang ausbrücklich (I. S. 425): "Wer hier die reine und treue Siftorie von den Thaten u. f. m. Abalard's . . . lefen wollte . . ., der hat den Berluft feiner Zeit und bas Unglud, blog mit meinem Ideal von biefen zwei mertmurdigen Menfchen befannt geworden zu fein, lediglich fich felbit augufchreiben u. f. w." Aber baraus, daß ber Berfaffer einen gewiffen idealen (muftifch = phantaftifchen?) Standpuntt bei Unfertigung feines "Romans", wenn man fo will, eingenommen hat, folgt doch gewiß nicht, daß es ihm frei fteht, jumal in Roten, die bem Berte beigefügt find und einen wiffenschaftlichen Charafter affectiren, indem fie nicht felten auf den Grundtert gurudgeben, baare Un= mahrheiten in feine Darftellung einzuflechten , 2. B. auf das Beftimmtefte mit Angabe von Seite und Theil aus Schriftstellen ju Abalard's Zeit 2c. Citate beizubringen, welche nirgends eriftiren, (vgl. II, S. 624), Beschulbigungen ohne allen Grund zu häufen (vgl. bas gang falfche Urtheil, bas er bem Abalard felbft in ben Mund legt II, S. 423) u. f. f. So läft er ben Mabillon reden (II, S. 628), mas vielmehr Martene fagt. Darum ift bas Buch bei einer miffenschaftlichen Bearbeitung ber Abglardischen Theologie eher hinderlich ale förderlich. - &. Chr. Schloffer: Abalard und Dulcin, oder Leben und Deinungen eines Schmarmers und eines Philosophen. Gotha 1807. Gin Buch von äußerft dürftigem Inhalt, benn es umfaßt außer einer Uebersetung ber Hist. cal. und bes Hexaëmeron nur wenige Seiten. Einiges ift ziemlich genau, manches Togar mit viel Scharffinn aufgefaßt; dabei findet fich manches Berthumliche. Auf die Ethit Abalard's ift gar feine Rucfficht genommen. Frerichs: De Petri Abaelardi doctrinâ dogmaticâ et morali; commentațio theologico-critica. Jen. 1827. 36 S. 40. Diefe atademische Preisschrift enthält eine furze Darstellung bes Inhaltes ber brei Hauptwerke Abalard's, ber Theologia, der Introductio und ber Ethica. Beigefügt ift eine gedrängte Ueberficht der Litteratur ju Abalard's Theologie. - Feuerbach: Abalard und Beloife, ber Schriftfteller und ber Menich; eine Reihe humoriftifch = philosophischer Aphorismen. 1834. - Bolb =

horn: De summis principiis theologiae abaelardeae, Lips. 1838.

Cousin hat in seiner Einleitung zur Ausgabe ber Ouvrages inedits etc. eine genaue und übersichtliche Darstellung bes Abäslard'schen Systems gegeben. (Eine oberstächliche Uebersicht bes Inhalts ber Coufin'schen Borrede und Ausgabe ist Commentatio de operibus Petri Abaelardi, quae e codicibus manu scriptis Victor Cousin edidit, auctore E. A. Lewald, particula prior, historico-literaria. Heidelb. 1839. 14 S. 4°.) — Bgl. Baur in seiner Geschichte ber Dreieinigseit, l. c. 1).

Ruporberft bie philosophischen Schriften Abalard's enthalten meiftens ausführliche Erörterungen ber ariftotelisch - icholaftischen Logif und Metaphpfit. Gie betämpfen die beiben Sauptrichtungen in der Biffenschaft bamaliger Zeit, den Nominalismus und Realismus, - häufig mit mehr Big und dialettischer Runft, als mit speculativer Tiefe. Da fie in ihrer Bolemit eine Menge von Berfonen und Richtungen charafterifiren, fo find fie für die Beichichte jenes Streites von großer Bichtigfeit. Beringer ift ihr positives Ergebnig, die Entwicklung der eigenen Anficht des Rrititers. Diefe bleibt theils buntel, theils reducirt fie fich felbft auf eine ber angegriffenen Richtungen. In ben theologischen Schriften tritt überall bas philosophische Element start bervor. Dies zeigt fich nicht blog in der hoben Stellung, die Abalard ber beibnischen Philosophie dem Christenthum gegenüber giebt, indem er die dort angestrebten oder gefundenen Bahrheiten gleicherweise wie die judifche Offenbarung eine unmittelbare Borbereitung auf die driftliche Wahrheit sein läft, fondern auch in der Art und Beise, wie er seine Dogmen, abgesehen von der Auctorität der Rirche und Schrift, ju conftruiren fucht.

# 1. Schriften philosophischen Inhalts.

Ein befonderes Berdienft hat fich Coufin erworben durch die correcte Ausgabe einiger bieber unbefannten philosophischen Schriften.

<sup>1)</sup> Selbstwerftanblich finden fich Erörterungen über Abalard in gahlreichen noch anderen Berten gerftreut.

Sie erschien zu Paris 1836 unter bem Titel "Ouvrages inédits d'Abélard pour servir à l'histoire de la philosophie scolastique en France, publiés par M. Victor Cousin." Diefelbe enthält das Buch Sic et non, die Dialectica, das sogenannte Fragmentum Sangermanense de generibus ac speciedus (vorzüglich wichtig für die Geschichte des realissische nominalistischen Streites), Glossen zum Porphyrius, zu den Kategorieen, ein Buch De interpretatione und endlich Zur Topit des Boëthius. Cousin eröffnet die Ausgabe mit einer gelehrten Untersuchung über Abälard's Schriften und Philosophie. Zuerst sind die Manuscripte der Königlichen Bibliotheten von St. Germain und von St. Victor aufgesührt. Dann folgt ein Verzeichniß der noch nicht herausgegebenen Schrifzten Abälard's; eine aussührliche Untersuchung über Roscellin; ein Besweiß, daß Abälard weder Mathematik, noch griechisch verstanden 2),

<sup>2)</sup> Man ift lange zweifelhaft gemesen, ob Abalard feine Renntnig bes Blato nur bem Auguftin und ben Ueberfetzungen, welche im Mittelalter gebrauchlich waren, verbankt ober feine Schriften im Original gelesen habe. Der Streit ift burch die Behauptung Rheinwald's (Abaelardi dialogus inter philosophum, Judaeum et Christianum 1831, Procem. p. 10), Abalard habe bie griechische Sprache gut verftanden, ja felbst Unterricht in ihr ertheilt, feineswegs erledigt. Denn aus ber Stelle bei Abalarb (Abael. ep. ad. Virgg. Paraclet. Opp. p. 260): "magisterium habetis in matre (Heloisa), quae non tantum latinae, verum etiam hebraicae quam graecae non expers litteraturae, sola hoc tempore illam trium linguarum adepta peritiam videtur"), ju ber wir noch eine zweite bingufugen konnen (Gervaise, Vie d'Abeillard, tom. II, p. 328: "— En grec, qui étoit une des langues, qu'Heloise savoit le mieux et qu'elle parloit plus délicatement -"). fann fein bestimmter Schluß gezogen werden. Bielmehr burften Stellen, wie wir sie in Theologia christiana sesen (Martene, Thesaurus, tom. V, p. 1192 E. 1175 D. 1191 B.): "Juvat Platonicorum testimonia inferre, quae idem pater Augustinus . . . in scriptis eorum se reperisse . . "; "Revolvatur Plato, qui testimonio sanctorum patrum totius trinitatis summam edidit . . . " u. a. bafür fprechen, bag er feine Bekanntichaft mit Blato aus bem Auguftin geschöpft habe, mahrend wiederum andere Stellen, wo er auf Blato felbst verweist und Begriffe, wie νοῦς, τὸ ἀγαθόν, ψυχή xόσμου treffend erläutert, bas Gegentheil zu beweisen scheinen. Man barf endlich auch nicht mit dem abgebrauchten Grunde, daß überhaupt zu Abalard's Beit bie griechische Litteratur eine terra incognita für bie bamaligen Gelehrten

indem er von Plato nur den Timaus und zwar in der Uebers fetzung des Chalcidius 3), von Aristoteles das Organon in der

gewesen sei, und bag erft mit bem Ausgang des 15. Jahrhunderte eine leibliche Renntniß beffelben fich finbe, die Sache für entschieden halten; vielmehr ift jener Borwurf ber Barbarei, ben man bem Mittelalter in Beziehung auf alle claffifche Bilbung wieberholt gemacht bat, neuerbings von Daniel auf's trefflichfte widerlegt (Theolog. Controverfen: Salle 1843, val. S. 98). Bal. Jourdain, Geschichte ber ariftotelischen Schriften im Mittelalter, überfett von Stahr, S. 46 ff. 242, 23 ff.; auch Reuter, Johann von Galisburg, S. 83. Doch wird aller Streit durch Stellen aus der Dialektik des Abalarb (lib. II: "In praedicamenta", bei Cousin l. c. p. 206) gehoben: "Sed quoniam Platonis scripta in hac arte nondum cognovit latinitas nostra. eum defendere in his, quae ignoramus, non praesumamus"; u. S. 205: "Si etiam scripta eius Platonis in hac arte novissemus". . .; wozu noch die wiederholten Bendungen "attestante Boëthio", "teste Augustino", "sicut Augustinus commemorat" u. a. tommen. Abalard fannte nicht nur nicht ben Plato aus eigener Lecture, sondern er verstand nicht einmal griechisch; sonst hatte er wohl Werke von Plato, die noch nicht in's Lateinische übersetzt waren, in der Ursprache gelesen. Darum stimmen wir dem Urtheil Coufin's bei (l. c. p. XLVIII): "Il est possible, qu'il eût quelque teinture des éléments de la grammaire grecque; mais il ne savait pas véritablement le Grecque et il ne pouvait mettre à profit les pères et les auteurs grecs en très-petit nombre qu'on possédait à cette époque." Eben hierzu paft jener Ausspruch Abalard's über bie Beloife als "graecae non expers litteraturae", benn bie Elemente tonnte fie mohl von Abalard lernen. Stelle bei Bervaife beruht offenbar auf einem Difverftandniß genannter Aeußerung von Abalard. Darum fügt Coufin mit Recht bingu: "Car elle (Heloise), qui sans aucune pédanterie se complaît à citer tant d'auteurs latins, comme aurait-elle manqué à citer aussi quelques passages des auteurs grecs alors non traduits, si l'un et l'autre eussent pu lire ces auteurs?" Bulaus (Hist. Univ. Paris, II, p. 108) führt eine Stelle bes "Chronologistes Antissiodorensis" au, welche von ber Beloife nur die Bekanutschaft mit der lateinischen und hebräischen Sprache behauptet: "Hic Abaelardus . . . construxerat coenobium . . ., in quo sanctimonales plurimas . . . congregavit . . . quibus sanctimonialibus Heloissam, quondam uxorem suam, religiosam foeminam et litteris tam hebraïcis quam latinis apprime eruditam praefecit Abbatissam."

3) Coufin fügt hinzu: ,, et peut-être aussi le Phédon et la République." Dies peut-être aber kann füglich fortbleiben, denn Stellen aus der Theologia christ. (Martene thes. V, p. 1238) beweisen, daß er wenigstens die Republik Plato's genau gekannt habe. Cousin geht eigenklich so weit, zu be-

Uebersetung des Boëthius 4) gefannt habe. Daran ichließen fich Untersuchungen über die Natur der Gattungen und Arten an, die Anfichten des Boëthius, Rabanus Maurus, eines Ungenaunten aus dem 10. Jahrhundert, Erörterungen über den Nominglismus Roscellin's, den Realismus Anfelm's (ausgebildet von Bilbelm von Champeaux), Obo's von Cambran (Cameracensis), Bernhard's von Chartres (Carnotensis). Dann macht ber Berausgeber einen Berfuch, die Realisten und Nominglisten mit Gaten aus Abalard zu widerlegen und das Spitem des Letteren, welches er Conceptualismus nennt, auseinanderzuseten und zu vertheidigen. Die Borrebe ichlieft mit Nachrichten über die Manuscripte von St. Michael und Marmoutiers und mit einer furgen Darftellung des theologis fchen Sufteme des Abalard, - Bir begnugen une hier mit einer furgen Beschreibung des Buches "Sic et non", weil die übrigen Schriften jum Theil von geringerer Bedeutung find, jum Theil weiter unten bei der Darftellung der philosophischen Anfichten Abalard's befprochen merden muffen.

Ueber Entstehung und Titel des Buches "Sic et non", das erst durch Cousin in die Litteratur eingeführt ist, giebt Abalard selbst den nöthigen Aufschluß. Er wollte nämlich bemerkt haben,

hanpten, daß Abälard den Plato gar nicht anders als aus secundären Quellen gekannt habe: "Il ne peut être question pour ces ouvrages à savoir le Timée et peut-être aussi le Phédon et la République que d'une certaine connaissance très-générale d'après des témoignages étrangers, ceux de Cicéron, de St. Augustin et surtout de Macrobe" und: "Si un seul des ouvrages de Platon (p. e. Timée) avait été traduit en latin et lui eût été connu, il n'eût pas manqué d'en faire la remarque etc." Hiermit berichtigt er das Zugeständniß, welches er zunächst zu machen geneigt scheint: "Bien ne s'oppose donc à ce qu'Abélard connut le Timée de Chalcidius". Die Sache läßt sich nicht weiter entscheiden, bevor nicht Genaueres von den im 12. Jahrhundert gebräuchlichen Bersionen des Plato bestannt wird. (Cf. Cousin l. c. p. XLVII sqq.)

<sup>4) &</sup>quot;Le XII e siècle ne connaissait pas même tout l'Organum, mais seulement ses trois premières parties: l'Introduction de Porphyre, les Catégories et l'Interprétation. Les trois dernières, à savoir: les Topiques, les Analytiques et les Arguments sophistiques, n'étaient connues que par les commentaires de Boëce."

baß felbst die Aussprüche "ber Beiligen", über die man fich deshalb boch tein leichtfertiges Urtheil erlauben durfte (1 Ror. 4, 15; 6. 2. 3), bäufig pon einander abwichen, ja nicht felten einander midersprächen. Um ju beutlichem Bewußtsein biefer Divergengen und zu eventueller Lbfung berfelben zu tommen, mas natürlich für die tatholische Rirche und beren Doctrin von der hochsten Bichtigkeit sein mußte, da jene Widersprüche fie mit sich selbst in Zwiefpalt ju bringen brohten, fchrieb Abalard jenes Buch. in welchem er die verschiedenen, jum Theil einander entgegen= aefetten Sentengen ber Bater über einzelne Dogmen der Rirche aufammenftellte. Auf den erften Blick fonnte man baber geneigt fein, jenes Buch für eine Sammlung fich widersprechender Autoritäten, theologischer Antinomieen zu halten, beren Bestimmung ware, den Beift zu beilfamem Zweifel anguregen, zumal da Abalard feine eigene Anficht, die jedesmalige Losung der Probleme, nicht hinzufügt. Indeß batte Abalard bie fefte Ueberzeugung wenigstens, daß er fie habe -, daß jene Ausspruche der Bater einander nicht mirflich, fondern nur dem Scheine nach widersprachen. Er zweifelte nicht an ber Möglichkeit ber Lofung, nur verschob er dieje auf eine fpatere gelegene Zeit nach turger Angabe der De= thode (ratio), wie folche am besten vollzogen werden fonne. nun aber Abalard gur Bollendung der Arbeit nicht gefommen gu fein fcheint, fo fann bas Werf " Sic et non" felbit für die Reftftellung feines theologischen Snfteme nur von untergeordneter Bedeutung fein. Rur fo viel ift im Allgemeinen aus Art und Anlage des Gangen zu ichließen, daß Abalard im tiefften Bergen boch wohl nicht gang jener Meinung fein mochte, die er teck genug in der Borrede ausspricht, daß fich alle jene Bidersprüche lofen ließen, zumal mir anderweitige Behauptungen von ihm fennen lernen werben, die ihn, fo gern er auch ben Schein vermeibet, mit der bestehenden Rirchenlehre in Conflict bringen. - Unter den angezogenen Batern und alten Claffifern find die bedeutenoften und am häufigften genannten: Auguftin, Bieronymus, Ambrofius, Bilarins, Ifidor, Gregor, Beda, die Gricchen in lateinischer llebersetzung, Ariftoteles in ber von Boëthins. Ovid (de arte amandi). Seneca, Cicero. So wenig verschmäht es Abalard, Ausspruche

christlicher Kirchenlehrer und heidnischer Philosophen 5) mit einsander abwechseln zu lassen, gleichsam als hätten diese für die Berurtheilung christlicher Dogmen eine gleichberechtigte Stimme. Die wichtigsten Probleme sind: der Glaube, die Art, wie er erworben wird, seine Kraft, der einige und dreieinige Gott (deus singularis et tripartitus), der Begriff der Dreieinigkeit, die einzelnen Eigenschaften Gottes, die Prädestination, der Ursprung der Sünde, Christus und die Apostel, die Sacramente, die Liebe, die Tugenden, das Gesey, die Sünde u. a. Hieraus geht hervor, daß, hätte Abälard überall, wie man doch erwartet, die Lösung jener Fragen hinzusgefügt, eine Darstellung seines dogmatischen Systems an diesem Buche eine wesentliche Quelle sinden würde.

Wir führen hier nur noch die Grundfate auf, welche Abalard in ber Ginleitung ju jenem Berte aufgestellt hat, weil wir im Berlauf der Untersuchung auf dies Buch nicht mehr gu= rucktommen und Einzelnes barin gang fchlagend die Freimuthigfeit Abalard's im Denfen beweift. - Mit anerkennenswerther Bescheibenheit giebt er als erfte Norm bei Beurtheilung Lehrfäge ber Rirchenväter an, daß man bie Urfachen etwaiger Brrthumer junachft in fich felbft fuche, ehe man fie ben Autoren, bei benen man fie gefunden zu haben meint, guschiebt. Dann geht er die einzelnen Befichtspunkte durch, welche uns die Widersprüche ber Schriftsteller unter einander weniger auffallend erscheinen laffen. Sie find ihm: ungewöhnliche Redeweife; ber verschiebene Gebrauch beffelben Ausbrucks; ber Bunfch bes Autors, burch Mannichfaltigfeit zu ergöten; bie Rücksichten, welche auf die jedesmaligen verschiedenen Lefer zu nehmen maren, an beren Fassungegabe fich bie Rede anschliegen mußte. Oft liegen wir uns auch durch falsche Titel täuschen (Authentie); der Text sei bismeilen verderbt (Integrität) 6); mancher Frrthum habe feinen Urfprung in einem

<sup>5)</sup> Abalard gebraucht diefen Ausbrud' in fehr umfaffenbem Sinne. Er versteht darunter die gebildeten Beiden überhaupt. Diese Bedeutung hat das Wort auch wohl in feinem Dialogus u. s. f.

<sup>6)</sup> So sei Matth. 27, 9 für "in Jeremia" zu lesen "in Zacharia", benn bie dort citirte Stelle finde fich nicht bei Jeremias; bei Marc. 15, 25

Schreibfehler ober in einer unbedeutenden Nachläffigteit des Schriftstellers und sei von diesem selbit oft anderweitig wieder verbeffert; bismeilen feien es nicht die Ansichten der Berfaffer felbft, die wir ale Brrthumer rugten, fondern Meinungen von Regern u. f. w. bie fie, um fie zu miderlegen, in ihre Schriften verwebt hatten 7). Etwas Anderes fei es auch, wenn es fich um Erörterung ber Bahrheit überhaupt handle, etwas Underes, wenn man fich der aroken Maffe anbequemen muffe 8): und hier fei wieder ein Unterichied zu machen zwischen wirklicher Anbequemung und zwischen ironischer Sprechweise; häufig verberge sich auch die Bahrbeit unter dichterischer Sulle; häufig ließe fich auch leicht eine Löfung ber Controversen finden, wenn man nachweisen fonnte, baf diefelben Borte bei verschiedenen Autoren in verschiedener Bebeutung gebraucht maren. Endlich, wenn der Widerspruch fo flar zu Tage liege, daß er in feiner Beife eine lofung geftatten wollte. fo muffe man die Autoritäten gegen einander abmagen, die gewichtigern aber natürlich vorziehen; benn es fei ja befannt genug, bag felbit die Bropheten bismeilen ihrer Brophetengabe entbehrt hatten (prophetas ipsos quandoque prophetiae gratiâ caruisse), (bas beißt an diefer Stelle offenbar, daß fie auch in ihre uns überlieferten fdriftlichen Prophetieen einzelne Irrthumer hatten einfliegen laffen; denn von ihrem Privatleben fann bier, wo es fich nur um fchriftlich ausgesprochene Urtheile handelt, nicht die Rebe fein). Bas Bunder alfo, wenn man unter ben fo verschiedenartigen und

sei "hora tertia" in "hora sexta" zu verwandeln (nach Matth. und Joh.); Matth. 13, 35 stehe Jesaias für Affaph (Ps. 77 [78], 2). Das ist nun freisich eine eigenthümliche Art von Kritik, wiewohl in unserer Zeit selbst nicht ohne Beispiel.

<sup>7) &</sup>quot;Sicut in plerisque Ecclesiastes dissonas diversorum inducit sententias, imo et tumultuanter interpretatur." So geständen Augustin, Hilarius u. A. selbst, daß sie manches aus Origenes (d. h. einem Reher) in ihre Werke ausgenommen hätten.

<sup>8) &</sup>quot;Veluti cum Joseph pater Christi appellatur, et juxta quod adspectu percipitur, modo coelum stellatum dicimus, modo non . . . .; et apostolus (Paulus) Melchesidech sine patre et matre et sine genealogià dicit etc."

vielen Schriften ber Rirchenväter bisweilen auch etwas Brrthumliches findet! diefer Ausspruch ift um fo bedeutenber, ale ibn die katholische Rirche felbst heute noch nicht zugiebt, auch nicht zugeben fann, ohne ihr Princip preiszugeben. Darum barf es nicht auffallend ericheinen, daß Bernhard in feinem Streben, die Bierardie der katholischen Rirche ju ftugen, fo wenig Gefallen an ben feterischen Lehrfäten Abalard's fand. Denn führen mir jenen Sat etwas weiter aus, fo merben mir zulett barauf gemiefen, ben ganzen Artikel von der Tradition aus der Reihe der katholischen Dogmen zu ftogen. Freilich Abalard's Denten mar noch fo tief mit den Borurtheilen feiner Zeit verflochten, daß er felbft jene Confequenzen nie zu ziehen gemagt hatte, die fich an feine Aussprüche reihen laffen, daher er denn auch meiter unten, gleichsam ale hatte er die Scharfe und Bitterfeit jenes Sages gefühlt und gu reftringiren suchen wollen, hinzufügt: " Sed nec tanquam mendacii reos argui Sanctos convenit, si nonnulla aliter, quam se res habeat, arbitrantes non per duplicitatem, sed per ignorantiam dicant." Aber nichts defto weniger bleibt . wenn wir auch den Borwurf der Luge und Beuchelei gang fallen laffen. nicht nur das Geftandnig der Möglichkeit eines Brrthums auf Seiten ber Bater, sondern auch die Behauptung, daß fie mirflich geirrt haben.

Etwas anders gestaltet sich das Urtheil Abalard's über die heilige Schrift, die er mit gutem Recht überall über die Austorität der Bäter sett (Quae [scripta patrum] longe minoris sunt auctoritatis); dennoch behauptet er, daß selbst die Schrift nicht ganz frei von Fehlern sei. Wir berusen uns zunächst auf die schon oben angesührte Stelle, daß die Propheten selbst bissweilen der Prophetengabe entbehrt und manches aus prophetischer Gewohnheit heraus (ex usu prophetandi), in der Meinung, den Geist der Prophetie zu haben (cum se spiritum prophetiae habere crederent), geredet hätten, was ihnen doch nur ihr eigner Geist eingegeben, und was sich später als falsch erwiesen hütte. Der heilige Geist nämlich erleuchte den Geist des Menschen, in den er überströmt, nicht über alle Dinge, sondern offenbare ihm bald dies, bald jenes; während er ihm das eine eröffne, verhülle er ihm

das andere; daher komme es denn, daß felbst Propheten und Apostel nicht ganz frei von Irrthum geblieben wären. Abälard argumentirt hier etwa so: Nicht alles, was wir in der heiligen Schrift lesen, ist darum schon vom heiligen Geist eingegeben, vielmehr geht alles Bahre aus dem Geiste Gottes hervor. Aber wer soll hier entscheiden, wer Wahres vom Falschen sondern? Wir werden hier wieder an eine höhere Instanz verwiesen, an welche Abälard selbst freilich nicht zu appelliren wagen mochte, an die Vernunft, an den christlichen Gemeingeist, das Zeugniß des Geistes oder sonst irgend etwas, dessen nähere Bestimmung natürlich nicht hierher gehört. So viel ist indeß gewiß, daß der Inspirationsbegriff Abälard's sich weder mit dem katholischen, noch mit dem orthodox-protestantischen Dogma, wie es sich in den symbolischen Büchern beider Lirchen ausspricht, vertragen will <sup>9</sup>).

Durch eine genauere Bestimmung des Begriffs der Lüge sucht Abälard sodann vielsache Beschuldigungen, welche ungerechter Weise gegen die Bäter erhoben wären, zu widerlegen und sommt dann wieder auf die frühere Frage zurück über die wahre Bedentung der Autorität der Bäter. Man müsse sie nämlich mit voller Urtheilssfreiheit lesen, nicht um sich von ihnen im Glauben knechten zu lassen (non cum credendi necessitate, sed cum judicandi libertate); man dürse nicht sowohl nach der Ansicht des Lehrers (praejudicata doctoris opinio), sondern vielmehr nach der Wahrsheit der Lehre fragen (ratio doctrinae ponderanda); denn bei jenen Werken hätten die Leser ein freies Urtheil (ita ut eos spa-

<sup>9)</sup> Abslard hat sich hier übrigens burch sein gesundes Gefühl richtiger seiten lassen, als wenn er einer abstracten Regel gesolgt wäre, die ihn leicht auf einen salchen Weg hätte sühren können. Seine Beispiele von Irrthimern in der Schrift sind nur dem Alten Testamente entnommen, nicht als wenn er selbst ein so bedeutendes Gewicht auf den Unterschied beider Testamente gelegt hätte, sondern weil in der That das Neue Testament als Stütze und Grund unseres Glaubens ein ganz anderes Berhältniß zur absoluten Wahrheit hat, deren unmittelbares historisches Zeugniß sie ist, als das Alte. Denn wenn Abslard als Beispiel eines Irrthums die Ansicht Betri von der Beschneidung aufführt, so ist dies nicht ein Irrthum der Schrift, sondern des Apostels.

tres] magis dijudicet quam sequatur). Doch als gereute ihn jest sein früheres freimuthiges Urtheil über die Schrift, fügt er hinau: "Distincta est a posteriorum libris excellentia canonicae auctoritatis V. et N. Testamenti." Fände man hier etwas Widerfinniges, Unmahres, fo durfte man nicht behaupten, die Schriftsteller hatten die Wahrheit nicht gefannt; vielmehr ift entweder ber Coder verderbt, ober ber Uebersetzer hat fich geirrt, wenn man nicht vielleicht die Schuld bes Migverftandniffes gar in fich felbst zu suchen hat. Es muffe baber für fegerisch gelten, an ber Wahrheit ber kanonischen Schriften in irgend einem Bunkte zu ameifeln (in scriptoribus canonicis a veritate aliquid dissentire haereticum est). Dies will nun freilich mit den oben angeführten Brundfagen Abalard's über die Schrift nicht recht ftimmen ; aber man hat bier um fo weniger nach einer Ausgleichung ber fich widersprechenden Sate zu suchen, ale jene Salbheit der Anficht einerseits durch die Beforgnig, der beftebenden Glaubensmacht ber Rirche gegenüber als Reger zu erscheinen, andererseits burch bie Stepfis, welche ju gang anderen Resultaten brangte, hervorgerufen murbe. Daber bies beftanbige Limitiren, Bedingen , Behaupten und Aufheben des eben Behaupteten 10). Doch fteht menigftens fo viel fest, daß nach Abalard's Ansicht ein jeder fich die Freiheit, die Schrift auszulegen, erhalten, bie Autorität ber Bater aber mehr fritifiren, als ihr folgen folle. So wird bie Rirche, benn diese wird durch die Rirchenväter repräsentirt, dem Urtheil bes Einzelnen unterworfen; eine Behauptung, die um fo wichtiger erscheint, als sie von Abalard durch eine Anzahl gut gewählter Belege aus ben Batern felbft begrundet wird, abgefeben bavon,

<sup>10)</sup> Man könnte allenfalls das oben über die Irrthumsfähigkeit der Propheten und Apostel Gesagte ganz persönlich deuten, von den Privatansichten und dem Privatleben jener Männer. Dann würde der heilige Geist gerade bei Abfassung der heiligen Schriften sie vor jedem Irrthum bewahrt haben. Indes ist einmal das Letztere nirgends von Abälard ausdrücklich ausgesprochen; sodann aber würden jene Behauptungen völlig müßig und nichtssagend sein, weil sie Unbezweiseltes wiederholten und heterogene Dinge mit einander mischten, also nichts bewiesen.

daß das ganze Wert "Sic et non" ein großer Beleg für dies selbe ift 11).

Schon hieraus ift flar, mas von jenem Urtheil des Martene in feiner Borrebe zum Thefaurus (Bd. 5), welches Rheinwald mit Recht ein kläaliches nennt, ju halten fei: "Est penes nos eiusdem Abaelardi liber, in quo genio suo indulgens omnia christianae religionis mysteria in utramque partem versat, negans quod asseruerat, asserens, quod negaverat: quod opus aliquando publici juris facere cogitaverat noster Acherius, verum serio examinatum aeternis tenebris potius quam luce dignum existimavit." Hierzu paft trefflich, mas die Histoire littéraire de France (tom. IX, p. 210) über unser Buch jagt: "C'est à l'Abélard, qu'est dûe l'invention de traiter problematiquement les matières théologiques. Il est effectivement le premier, qui ait emploié cette méthode dans son ouvrage encore manuscrit, mais indigne de paroître, intitulé Sic et non." Dag Dubin selbst (De scriptorib. ecclesiast.) dies Wert Abalard's gar nicht gefannt habe, erhellt aus folgenden Worten: "Opus sententiarum in veteribus manuscrr, communiter inscribitur Sic et non, eo quod apparentes scripturae contradictiones conciliet "12).

Unter den Berten Abalarb's findet fich auch ein Brief

<sup>11)</sup> Siernach ist zu beurtheilen, was Goldhorn (Commentatio hist theol. de summis principiis theologiae abaelardeae [Lipsiae 1838], p. 19) über ben Gesichtspunkt sagt, von bem aus Abasard die Kirchenväter betrachtet habe: "Eodem modo Abaelardus, sicubi apud singulos aliquid deprehendisset, quod non satis recte dictum existimaret, id tantum absuit ut vitio iis verteret, ut eorum auctoritati nequaquam obesse assereret, quavis ratione excusaret et cum communi sidei regulà adaequare studeret etc."

<sup>12)</sup> Unter den Zeitgenoffen Addlard's erwähnt Wilhelm, Abt von St. Theodorich, unferes Werfes, freilich in wenig ehrenvoller Weife: "Sunt autem, ut audio, adhuc alia eius opuscula, quorum nomina sunt Sic et non, Scito te ipsum et alia quaedam, de quibus timeo, ne sicut monstruosi sunt nominis, sic etiam sint monstruosi dogmatis." (Ep. ad Gaufridum Carnot. et Bernh. Claraev. in opp. St. Bernh. Vol. I [Mabill.] p. 304.)

gegen Roscellin mit ber Aufschrift: "G. dei gratia Parisiacae sedis episcopo unaque venerabili eiusdem ecclesiae clero P. debitae reverentiae subjectionem sempiternam." Ueber biefen Brief, der, wenn er echt ift, unter die philosophischen Schriften Abalard's gerechnet werden mag, wiefern in ihm Notigen über Die philosophische Richtung Roscellin's enthalten find zugleich mit einer Art Rritit berfelben, finden wir eine ziemlich ausführliche Nachricht in den Unnalen des Benedictiner-Ordens (Tom. V. p. 384). Der Brieffteller beschwert fich in biefem Machwert - benn einen andern Ramen verdient ber Brief, felbst wenn er von Abalard herrührt. wegen seines anmagenden, unwürdigen Tones nicht - barüber. daß Roscellin, jener alte Feind des tatholischen Glaubens, vielfache Schmähreben und Drohungen gegen ihn ausgeftogen habe, als er fein (bes Briefftellere) Bert "De fide sanctae trinitatis" gefeben, welches er gegen die Regerei jenes gefchrieben. er die Bitte, die Sache vor bem bischöflichen Richterftuhl zu enticheiben, weil Roscellin auch die Recheit gehabt habe, einen tropigen Brief gegen Robert v. Arbriffel ju richten und miber ben ehrmurbigen Lehrer der Rirche Anselm v. Canterbury Schmähungen aus-Diesen Brief hat man dem Abalard zugeschrieben, theils weil fein Name mit einem P. (Beter) beginnt, theils weil außer ihm fein gleichnamiger Zeitgenoffe über die Trinitat geschrieben habe. Er ift beshalb auch in die Sammlung der Briefe Abalard's in der großen parifer Ausgabe (Ep. XXI Abael. et Hel. Opp. Paris. 1616, p. 334) aufgenommen. Doch icheint jener Brief lange vorher geschrieben, ehe Abalard fich mit der Theologie gu beschäftigen anfing, geschweige benn ehe er die Introductio oder ein ahnliches Wert verfassen tonnte; worüber die betreffende hiftorifch-fritische Untersuchung in den Annalen des Benedictiner-Ordens ju vergleichen ift. "Huc accedit", fagt Mabillon in biefer Untersuchung, "quod Abaelardi opusculum de trinitate nequaquam scriptum videatur contra Roscellinum, quem nusquam nominat et cuius sectam id est Nominalium doctrinam videtur adoptasse." Diefer lette Grund ift freilich burchaus nichtig; benn Abalard, obgleich feineswegs Realift, lehnt doch auf's ent= schiedenste den Bormurf des Rominalismus ab, worüber wir weiter

unten ausstührlicher sprechen werden. Bulaus (Hist. Univ. Paris. Tom. I) und Gerard a Bosco schreiben jenen Brief ganz unsbedenklich dem Abalard zu. Cousin, dem auch Baur folgt (l. c. p. 409), scheint jene Untersuchung Mabillon's in den Annalen 2c. gar nicht gekannt zu haben, da er die Leser auf jenen Brief zur Feststellung einiger streitigen Punkte ohne weiteres verweist 13).

Wir muffen hier noch eines Wertes ermahnen, das nach feinem Inhalt eigentlich den Uebergang bildet von den philosophischen gu ben theologischen Schriften Abalard's, nach feiner außern Form jeboch und nach ber gangen Urt ber Beweisführung beffer noch ben philosophischen beigezählt wird. Ich meine ben "Dialogus inter Philosophum, Judaeum et Christianum" (herausgegeben von Rheinwald 1831). Mit Scharffinn und glud. licher Fulle ahmt hier Abalard bie Methode und den gangen Ton ber platonischen Dialoge nach. Die Elegang des lateinischen Musbrucks, fomeit im Mittelalter überhaupt bavon die Rede fein tann, beweift feine genaue Befanntichaft mit den romifchen Claffitern. In einem Traumgeficht läft er brei Berfonen auftreten, die fich mit einander über die Bahrheit unterhalten. Der Inhalt des Gefprachs ift "bas höchfte But" (Wahrheit) und die leichtefte und befte Art, es zu erreichen. Es wird nachgewiesen, bag ber jubifche und heidnische Standpunkt ungenügend fei, die driftliche Bahrheit wird vielmehr ale bochfte Rorm aufgezeigt, fo jedoch, daß ein Reim bes Wahren, ber in jenen Religionen gelegen, bamit nicht abge= leugnet wird. Uebrigens fehlt dem Dialog faft gang bas mimifche

<sup>13)</sup> Jener Streit, ob Roscellin Abdlard's Lehrer gewesen oder nicht, wird wohl entschieden durch ein Zeugniß Abdlard's selbst: "Fuit autem (memini) magistri nostri Ros. (Roscellini) tam insana sententia, ut nullam rem partidus constare vellet, sed sicut solis vocidus species, ita et partes adscribedat." (Cousin. l. c. Dialect V, p. 471). Hiermit kunn verglichen werden eine Stelle in dem oben angeführten Briese: "Hie (sc. Roscellinus) sicut pseudodialecticus, ita et pseudochristianus, cum in dialectica sua nullam rem partes habere aestimat, ita divinam paginam impudenter pervertit, ut eo loco . . . partem huius vocis . . . non partem rei intelligere cogatur." Die Achnsichseit beider Stellen spricht zugleich sit duthentie unseres Brieses und auch dasür, daß Roscellin Abdlard's Lehrer gewesen seit.

Element, die Personen sind eigentlich nur Personificationen der drei Glaubenssormen. Die Einkleidung in die dialogische Form hat mehr den Zweck, der Untersuchung Leben und Interesse zu geben 14).

# 2. Schriften theologischen Inhalts.

# A. Eregetische Schriften 15).

a) Expositio in Hexaëmeron (ex manuscripto Monasterii St. Michaelis in periculo maris). Diese Erklärung, welche das Sechstagewerk nach der Bulgata und zwar nach dem dreissachen Schriftsinn (dem buchstädlichen, moralischen und allegorischen) auslegt, ist nicht völlig beendet; auch sind keine Indicien vorhanden, aus denen sich ein sicherer Schluß auf die Zeit der Absassung ziehen ließe. Doch ist wahrscheinlich, daß Abälard diese Erklärung erst nach seiner Versöhnung mit Bernhard als Mönch zu Elugny geschrieben habe, da solche Begriffe, wie Weltsele, heiliger Geist u. a., welche in der Theologia christiana sehr aussichslich behandelt sind, hier nur kurz angedeutet werden. Gestruckt ist jenes Werk in dem Thesaurus novus von Martene, Tom. V; eine ziemlich freie Uebersetzung davon liesert Schlosser in seinem Schristschen "Ubälard und Dulcin". Mit wie viel Scharssinn übrigens jenes kleine Werk geschrieben ist, bezeugen

<sup>14)</sup> Bis auf Rheinwald hat, mit Ausnahme der Herausgeber der Hist. littéraire de la France (XII, 132. Par. 1830. 4°. Dom Clément), niemand jenes Werk erwähnt. Die Stelle in der Hist. litt. heißt: "Deux conférences ou disputes, l'une d'un philosophe avec un juif, l'autre d'un philosophe avec un Chrétien. Ces deux pièces font partie des manuscrits de Thomas Barlow évêque de Lincolne et de ceux de Thomas Gale. La seconde se trouve dans la bibliothèque Jacobéenne." Eigentlich ift es nur ein Gespräch, in dessen Theil der Philosoph und der Jude disputiren, worauf dann der Kampfrichter eine sehr vage, unbestimmte Entscheidung giebt, im zweiten Theil ader an die Stelle des Juden der Christ tritt (Seite 1—41; 41—124).

<sup>15)</sup> Bon diesen find nur sehr wenige übrig. Bgl. über die theolog. Schriften Abalard's überhaupt die Abhandlung Goldhorn's "De theologia abaelardea, bes. excurs., p. 67 sq.

folgende Worte seines heftigsten Gegners, des Martene (l. c. p. 1362): "Mirum Abaelardi ingenium et eruditionem suspicere libet." Uebrigens ist es nicht sowohl eine wissenschaft- liche Erklärung der Schöpfungsgeschichte, als vielmehr eine Fülle von Gedanken, die durch die Lectüre der ersten Capitel der Genesis bei Abälard angeregt worden waren. Darum gesteht Abälard selbst in seiner Retractatio, daß im obigen Werke mehr gefragt als gesunden, zu wenig bewiesen, vieles aber so gestellt wäre, als bedürfte es noch einer weiteren Untersuchung.

- b) Commentarius in epistolam ad Romanos. (Opp. p. 550 sqq.) Die Erklärung, ber eine Borrebe vorans gestellt ift, folgt ber Bulgata und ist in fünf Bucher getheilt.
- c) Glossae in Ezechielem prophetam. Ob biefer Commentar, welcher seine Entstehung gewiß den Borlesungen Abäslard's über den Czechiel, mit denen er als Exeget debütirte, versdankt, noch überhaupt existirt, und wo er sich befinden mag, ist mir unbekannt.
- d) Expositio in orationem dominicam. (Opp. p. 359.) Es ift dies mehr eine Reihe von praktischen Bemerstungen zum Vaterunser, als eine wissenschaftliche Exegese. Fast baffelbe läßt sich sagen von ber:
- e) Expositio in Symbolum Apostolicum et Sti Athanasii, welche in der Ausgabe von Amboise unmittelbar der Expositio in orat. domin. folgt.

Abälard's ganzer Sinn war mehr speculativer Natur, daher er denn auch verhältnismäßig viel mehr Philosophisches und Dog-matisches als eigentlich Exegetisches geschrieden hat. Ja selbst seine exegetischen Schriften sind voll von dogmatischen Expositionen; wo sie aber reinen exegetischen Charakter an sich tragen, erheben sie sich nicht über die exegetische Manier seiner Zeit, welche freilich von Hermeneutik wenig wußte und sich streng an die Autorität der Bäter hielt; oft arten sie auch aus in rabbinische Silbenstecherei und sind nur da von größerer Bedeutung, wo sie zu dogmatischen Erörterungen werden. Wir sühren hier noch einige Stellen aus seinen nicht exegetischen Werken an, die das soeben Behauptete beweisen: Ethica, p. 633 (Ausgabe des Bezius Anecd. III, 2)

zu Luf. 14, 26; Eccl. 18, 30; Matth. 18, 15; p. 657 zu 1 Kor. 14, 38; Joh. 13, 18; p. 660 zu Pf. 14, 2; Theolog. christ., p. 1159 B. zu Gen. 1, 1 ff.; p. 1166 A. B. zu Pf. 2, 7; p. 1167 A. B., p. 1168 E. zu Proverb. 8, 12; p. 1203 A. B. zu Röm. 1, 19. Dialog., p. 31 zu Gen. 9, 26 u. f. f.

### B. Dogmatifde Schriften; vornehmlich:

- a) Liber theologiae christianae (Martene Thes. V).
- b) Introductio in theologiam (Opp. ed. Amboesius).
  - c) Sententiarum liber (ed. Rheinwald).

Diefe Berte find es befonders, melde von Abalard's Gegnern vielfach angefeindet murden und ihm ein fo trauriges Befchict bereitet haben. Ueber bem Urfprung Diefer Bucher liegt übrigens ein fo tiefes Dunkel, daß wir nur durch Conjecturen einiges Licht hineinzubringen im Stande find. - 218 Abalard im Rlofter St. Denys Monch geworden mar, ichrieb er für feine Scholaren 16) einen Leitfaden unter dem Titel "Theologiae tractatus de unitate et trinitate", ben er fpater auf die Anklage feiner Begner Alberich und Rudolf (Remensium scholarum magistri cf. Martene l. c. p. 1142) auf dem Concil zu Soiffons eigenhandig in die Flamme merfen mußte. Spater foll er mahrend feines Aufenthaltes im Paratlet zwei Werte geschrieben haben, von benen Wilhelm, Abt von St. Theodorich, fagt (Martene 1. c. p. 1143): "Duo erant tunc libelli idem paene continentes, nisi quod in altero plus, in altero minus aliquando inveniretur." Diese beiden Bücher wurden alfo bie Theologia christiana und die Introductio in theologiam sein. Martene be-

<sup>16) &</sup>quot;Humanas et philosophicas rationes requirebant et plus, quae intelligi, quam quae dici possunt, efflagitabant dicentes quidam, verborum superfluam esse prolationem, quam intelligentia non sequeretur; nec credi posse aliquid, nisi primitus intellectum; et ridiculosum esse aliquem aliis praedicare, quod nec ipse, nec illi, quos doceret, intellectu capere possent Domino ipso arguente, quod caeci essent duces caecorum." (Hist. calam., p. 20.)

hauptet in Betreff dieser beiben Werke (Praefatio in theol, christ. 1. c., p. 1148), abweichend von fast allen übrigen Rritifern, bie Introductio fei unvollständig in den gedruckten Ausgaben, ebenfo aber auch in ben Manufcripten; diefem Mangel merbe abgeholfen durch den Tractatus de trinitate, ber bier (in Martene 1. c.) herausgegeben merbe und ber gemif berfelbe fei mit ber Abhandlung über bie Dreieinigfeit, welche auf ber Spnode zu Soiffons (1121) verbrannt mare, oder wenigstens mit einem von jenen beiden Büchern, die dem oben genannten Abt Bilhelm in die Sande gefallen maren und ungefähr benfelben Inhalt gehabt hätten. Hierzu tommt, dag Abalard felbst (Hist. cal., p. 21) eine Stelle, die fich in feiner Theologia christiana vorfindet, als auf bem Concil zu Soiffons gerügt und verworfen citirt. Sonach ift tein Zweifel, bag menig ftens bem Inhalte nach unfere Theologia und jener Tractatus de trinitate baffelbe Buch find. zumal da die "Regereien " Abalard's in der Lehre von der Dreieinigfeit, welche fich in den letten zwei Buchern ber Theologia vorfinden, auf jenem Concil zu Soiffons verdammt find. Doch muß, wie das auch ziemlich allgemein zugestanden wird, die Introductio ber Theologia vorausgegangen fein, meil diefe nur als eine Erweiterung von jener erscheint. - Sierher gehort benn auch jene Bemerfung Martene's (p. 1149 l. c.), daß das erfte und fünfte Buch der Theologia fast mörtlich sich in der Introductio in theol, wiederfinden, in der denn auch vieles stehe, was in ben brei übrigen Büchern der Theologia fich zerstreut vorfinde. Somit ericheinen die Introductio sowohl wie die Theologia als bloke Bearbeitungen 17), jene aus fruberer, diefe aus fpaterer Beit, von bemfelben Tractatus de trinitate, der anfange nur für die Schüler Abalard's beftimmt, fpater aber für ein größeres Bublitum, fonach mohl etwas ausführlicher behandelt murde 18).

<sup>17)</sup> Goldhorn l. c. p. 9: "— ut appareat, non diversos libros, sed diversas eiusdem libri editiones vel tractationes haberi, etsi non eodem nomine ab ipso forsan auctore insignitas" (sc. Theol. et Introd. in theol.).

<sup>18)</sup> Wir können Golbhorn nicht beistimmen, ber zwar ben Tractatus de trin., welchen Abalarb auf der Synobe zu Soiffons verbrennen mußte, für

Die Theologia christiana, jedoch nicht ganz vollständig, finden wir im Thesaurus novus von Martene, Bd. V, in fünf Bücher getheilt und nur die Lehre von der Trinität enthaltend; die Introductio ist nur sehr verstümmelt auf uns gekommen, indem sie mitten in einer Untersuchung über die Eigenschaften Gottes abbricht. Doch ist es zweifelhaft, ob Abälard sein Werk unvollendet gelassen, oder ob nur die Manuscripte es unvollständig geben; denn die Nachrichten hierüber sind mitunter sehr dunkel, und selbst aus der Stelle bei Buläus (Hist. Univ. Paris., tom. II, p. 69) solgt nur, daß Abälard sein Werk in drei Theile getheilt habe 19). Wenn übrigens Buläus jene Introductio unter einem breisachen Titel ausstigens (Tractatus de trinitate, Introductio, Theologia),

ibentisch mit ber Theologia christiana hält, aber meint, daß die Introductio später als jene (b. h. nach dem Concil) geschrieben fei. Uns haben seine scharffunigen Gründe nicht überzeugt. Denn, um Unbedeutendes zu übergeben (3. B. daß es natürlicher fei, zuerft über ein specielles Dogma zu schreiben, bann erft zu ber Darftellung eines gangen Spftems fortzugeben, - benn bie Erfahrung giebt uns häufig Proben vom Gegentheil), so wiffen wir in der That nicht, was daraus folgen foll, daß Abalard, fo oft er von einer Theologia spricht, überall die Introductio meint. Denn dies zugegeben, wie es auch durchaus wahrscheinlich ift, warum sollte sich Abalard nicht auf ein Buch berufen, bas, obwohl vor ber Synode zu Soiffons geschrieben, boch bem Geschick, verbrannt zu werben, entgangen war. Bas die Vertauschung des Titels anbetrifft, fo war diefe bei ber großen inneren Uebereinstimmung beiber Berte burchaus nicht auffallend. Die Introductio erbte ben Namen von ber unglücklichen Schwester, wenn biese ibn zu Abalard's Zeit überhaupt geführt. Für ben Fall übrigens, bag fich die Borrebe jur Introductio auf die Stelle in ber Hist. calam. bezoge, wo Abalard von ber Berbammung feines Buches ju Soiffons rebet - was felbft von Golbhorn nicht gang gurudgewiesen werben fann (S. 71-78) -, wurde unfere Sypotheje über Alter und Ursprung ber Introductio gut paffen, Golbhorn's, wie er felbst gesteht, nicht.

<sup>19) &</sup>quot;Porro quod ad tractatum illum theologicum attinet, quem modo opusculum de fide s. trinitatis, modo theologiam suam, sacrae eruditionis summam, communiter vero introductionem ad theologiam vocat, divisit in tres libros. Primus continet etc." Cf. Mabillonii Admonit. ad Ep. 190 Bernardi (Opp. B. I, 642); Rheinwald l. c. p. XXIII sqq. Oudin (Comment. de script. eccles. antiq. II, 11, 69. 11. 70) zählt mehrere codices auf (Bibl. Bodleiana etc., cf. Rheinwald l. c., p. XXVII), welche bie nöthigen Supplemente zur Introductio enthalten sollen.

son rührt das entweder von einer Verwechselung des Tractatus und der Introductio (denn die Theologia christiana scheint er als besonderes Werf gar nicht gekannt zu haben) her; oder es kann daher erklärt werden, daß sast alle Werke Abälard's einen doppelten oder dreisachen Titel sührten. (Ethica oder Scito te ipsum; Sententiae oder Epitome theologiae; Sic et non oder Collectio sententiarum. Abälard selbst nennt seine Introductio bald Opus de side s. trinitatis, dald Theologia, bald Theologiae tractatus de unitate et trinitate divinâ, bald Liber de trinitate. Cf. Rheinwald l. c. p. XXXV.)

Bergleichen wir übrigens beibe Werke ihrem Inhalt nach, so unterscheiden sie sich hauptsächlich durch die Anzahl der Dogmen, die in ihnen besprochen werden. Denn zur Untersuchung über das Geheimniß der Oreieinigkeit kommen in der Introductio noch die Artikel vom Glauben, von der Liebe, den Sacramenten und den göttlichen Eigenschaften, während die Theologia christiana nur den einen Locus von der Trinität in fünf Büchern bespricht. Der ganze Inhalt des Werkes nämlich faßt sich in folgende Fragen: "Was hat die Unterscheidung von drei Personen in der Gottheit zu bedeuten, und was wollen die Namen Bater, Sohn und Geist sagen?" (Lib. I) 20). "Inwieweit ist schon den Philosophen das Geheinniß der Oreieinigkeit offenbart gewesen?" "Kann

<sup>20)</sup> Wir führen hier eine Stelle aus Otto's von Freisingen Geschichte Friedrich's I. (De gest. Frid. I. I, 47) an, welche Abasarb's Lehre und zugleich das Urtheil seiner Zeitgenossen über ihn klar ausspricht: "Sententiam vocum seu nominum in naturali tenens facultate non caute theologiae admiscuit. Quare de sancta trinitate docens et scribens tres personas, quas sancta ecclesia non vacua nomina tantum, sed res distinctas" (cf. Anselmi De side trin. contra blasphemias Ruzelini) "suisque proprietatibus discretas hactenus et pie credidit et sideliter docuit, nimis attenuans non bonis usus exemplis inter cetera dixit: Sicut eadem oratio est propositio, assumtio et conclusio, ita eadem essentia est pater et silius et spiritus sanctus." (Dies Beispiel selbst hat zwar Abasarb nirgends gebraucht, indeß läust es seiner Ansicht von der Trinität nicht zuwider, da er sich der drei grammatischen Personen zu einem Bergleiche mit den drei Personen in der Gottheit bedient.) "Ob hoc Suessionis provinciali contra eum synodo sub

Gott durch die menschliche Vernunft begriffen werden 21)?" "Bas gelten die Einwürfe gegen , die Einheit und Oreieinigkeit Gottes" (Lib. II und III)?" "In welchem Sinne fann der Bater die Macht, der Sohn die Weisheit, der Geift die Güte genannt wers ben (Lib. IV)22)?" Das Werk schließt mit dem Erweis der

praesentià Romanae sedis legati congregatà ab Alberico Remensi et Leutaldo Novariensi Sabellianus haereticus indicatus libros, quos ediderat, proprià manu ab episcopis igni dare coactus est, nullà sibi respondendi facultate, eo quod disceptandi in eo peritia ab omnibus suspecta haberetur, concessà." (Abael. Hist. cal. cap. 9. Bul. Hist. Univ. Par. II, p. 68.)

21) Abalard verneint naturlich bie Frage, wie alle feine Zeitgenoffen. Da wir auf biefen Gegenstand nicht guruckfommen, fo wollen wir eine entscheibenbe Stelle aus ber Theologia berfeten: "De quo (scil. deo) si quid dicitur, aliquâ similitudine de creaturis ad creatorem vocabula transferimus" (via eminentiae), ., quae quidem vocabula homines instituerunt ad creaturas designandas, quas intelligere potuerunt, sed omnia quae de deo dicuntur, translationibus et parabolicis aenigmatibus involuta sunt, et per similitudinem aliquam investigantur ex parte aliquâ inductam, ut aliquid de illa ineffabili maiestate suspicando potius quam intelligendo degustemus" (Th. chr. l. c., p. 1257, lib. III). Achulich sagt Johann von Salisbury, Gott murbe gar nicht Gott fein, wenn er begriffen werben fonnte, beun gang begriffen tonnte nur das werben, mas individuelle Eriftenz hatte. Bgl. Metalog. III, 3, 143: "Nam praemissum est, si phantasiae rerum volvantur in mente, inanis est conceptio, si exemplum eius inveniri non potest in re subjecta. Siquidem universitas singularium historia naturae est, a qua eximitur quicquid in rebus actualiter nequaquam invenitur. Et quoniam agnoscuntur ex subjectis, talia sunt, ut ait Boëthius, praedicata, qualia subjecta permiserint." (Parifer Ausgabe von 1610.) Policrat. II, 110: "Quanto plus laboraverit ad quaerendum, tanto minus inveniet . . . . Si ergo inveniri non potest ratio subsolarium, quis plene suprasolarium redditurus est rationem? . . . . " Cf. Policr. II, 29, 147. (Reuter l. c., p. 56. 57.) Thom. Aqu. Summa I, 12, 7 sq. (Strauß, Glaubenslehre I, 35, 532. Noten). Nichts befto weniger hat gerade in biefem Bunkte Abalard heftige Angriffe erbulben muffen, 3. B. von Walther von Mauritanien (ep. ad. Abael. cf. Bul. l. c., p. 67, 70); man machte ihm nämlich jum Borwurfe, daß er Myfterien wie die Trinität jum Gegenstand menichlicher Untersuchung wählte.

22) Wie überstimmend übrigens Abalard's Lehre von der Trinität mit der sabellianischen Retzerei ist, beweist namentlich eine Stelle aus der Introductio (II, 12, 1080); die Parallele s. in der Theolog. christ. III,

Nothwendigfeit des Glaubens an einen unveränderlichen Gott (Lib. V).

Noch mussen wir uns über jenes Buch, das den Titel "Sententiarum" führt, aussprechen. Mit Unrecht pflegt man neuerzbings demselben den Titel "Epitome theologiae christianae" zu geben. Denn abgesehen davon, daß es wenigstens "Epitome introductionis ad theol." heißen müßte, ist doch der Titel "Sententiarum" der ursprüngliche, der sich auch gut für das Buch eignet. Im Jahre 1835 gab nämlich Rheinwald ein Buch heraus unter dem Titel "Petri Adaelardi epitome theologiae christianae". Er hatte auf der münchener Bibliothef nuter den aus dem Kloster St. Emmeran zu Regensburg dorthin gebrachten Manuscripten eins mit der Ueberschrift "Sententiae Petri Adaelardi" gefunsen. Schon Madisson hatte zur Vertheidigung Bernhard's von Clairvaux gegen die Beschuldigungen des Quercetanus (du Chesue), als hätte er ein solches Wert dem Abälard fälschlich zugeschrieben, behauptet, ein Manuscript unter diesem Titel fände sich wirklich

p. 1287; vgl. Strauf, S. 465; Baur, S. 473), wo er die Berfonen in ber Drejeinigkeit, wie icon oben angedeutet murbe, mit den brei grammatifchen Bersonen vergleicht: "Et Grammatici cum tres distinguunt personas, primam videlicet, quae loquitur, secundam, ad quam loquitur, tertiam, de qua (tanquam ab utrisque diversà) loquuntur: personarum, juxta earum proprietates, diversitatem intelligunt, ut eidem rei sic tres istas personas inesse fateantur, ut idem homo et prima sit persona, secundum quod loquitur, et secunda, secundum quod ad eum aliquis loquitur, et tertia, secundum quod de ipso inter aliquos sermo est. Et prima quidem persona ceterarum principium est quoddam et origo seu causa. Et rursum prima et secunda tertiae. Nisi enim prima sit persona, quae scilicet loquitur, quomodo erit secunda, ad quam videlicet sermo loquentis dirigatur? Aut quomodo tertia erit, de qua scilicet invicem loquuntur, nisi invicem illis loquentibus?" Freilich mußte diese Ansicht von ber Trinität, wofern fie fich allgemeine Geltung erwarb, die Rirchenlehre untergraben. Der Unterschied ber Berfonen ift bann fein realer, fonbern nur noch ein scheinbarer. Doch barf nicht unerwähnt bleiben, bag bie Bilber, welche ein Augustin und Gregor von Roffa branchten, um die Trinität vorstellbar zu machen (mens, notitia, amor — ψυχή, λόγος, πνεθμα ζωικόν), nicht weniger tegerisch flingen ale bie abalarbischen. Cf. Schwarz, De sancta trinitate quid senserint doctores ecclesiastici prima scholasticae theologiae periodo (Halis 1842), p. 40 sq.

auf ber regensburger Bibliothet vor, und hatte auch ben Unfang beffelben angeführt. Da er aber benfelben mit ben Anfangsworten ber Introductio gang übereinstimmend fand, hatte er beibe für ein Werk gehalten, mit bem geringen Unterschiebe, bag bas regensburger Manuscript die corrumpirte und unpoliständige Introductio berichtige und ergange. Aber hier muffen wir Mabillon, den man überhaupt aus den Annalen des Benedictiner = Ordens als einen höchst ungunftigen Beurtheiler Abalard's fennen lernt, berfelben Rachläffigkeit zeihen, die er dem Quercetanus zum Borwurf macht 23). Er ift bei der Lecture des erften Capitele fteben geblieben, bat die letten Capitel taum eines oberflächlichen Blides gemürdigt und hat barum den verschiedenen Charafter beider Bucher nicht herauserfannt. - Rheinwald hat feiner Ausgabe ber Sentenzen eine Ginleitung beigegeben, in der er die Echtheit des Werfes zu beweisen versucht. Doch uns hat, wir muffen es gestehen, seine Beweisführung feines= wege befriedigt; une bleibt vielmehr bie Authentie jenes Buches burchaus verbächtig 24).

Die Introductio ist bekanntlich in drei Abschnitte getheilt: über den Glauben, die Liebe und die Sacramente; aber kaum der erste Theil — von dem Glauben — ist ganz vollendet, vielmehr in dem Capitel von den Eigenschaften Gottes (sapientia, lib. III, 7) abgebrochen. Die Sentenzen aber fangen zwar mit denselben Worten an wie die Introductio, behandeln jedoch in 37 Capiteln das ganze System des Abälard, so daß Cap. I—IX der Sache

<sup>23)</sup> Hist. littér. de la France XII, p. 118. Opp. Ab. ed. du Chesne, p. 1160. Mabillonius Annal. Ord. Bened. V, p. 357 (? Rheinwald l. c., p. IX).

<sup>24)</sup> Wir haben kein Bebenken getragen, von den Ansichten Rheinwald's hin und wieder abzugehen, und dies denn auch mit den nöthigen Gründen zu belegen versucht. Doch bei allen Irrthümern im Einzelnen verdanken wir Rheinwald in Betreff der Kenntniß des Abälard nächst Cousin in litterar-historischer Beziehung am meisten. Freisich Cousin's große kritische Gewandtheit auf historischem sowohl als philosophischem Gebiet, seine sorgiame Genauigkeit in der Untersuchung der Quellen, seinen Scharssun, seine Feinheit und Klarheit erreicht Rheinwald nicht. Es bleibt daher wünschenswerth, auch über die Sentenzen einige Notizen aus Cousin's Feder zu erhalten,

nach burchaus - aber nicht, wie Manche bem Urtheil Mabillon's zufolge glauben, wörtlich - ben betreffenden Caviteln der Introductio (I-XV) entsprechen 25). Was fich sonft noch in ber Introductio findet, weicht entweder nach Form und Inhalt gang von ben Sentenzen ab, oder ift in biefen doch nur turg und oberflächlich wiederholt. Doch mare bas lettere Wert, eben weil es ein vollständig in fich gebilbetes Gange enthält, von großer Bedeutung für die Darftellung des abalardifchen Spftems, wenn fich nur feine Echtheit erweisen liefe - um fo mehr, ale fich fonft die dogmatischen Ansichten Abalard's nur in feiner Theologia und Introductio ausgesprochen finden, welche wenig mehr ale bie Lehre von ber Trinität enthalten. - Doch hat jener Beweis feine großen Schwierigfeiten. Bulaus (H. U. P. II, p. 162) redet giemlich unbestimmt von unserm Werte: "Item ante haec quoque tempora" (b. h. vor Wilhelm, Abt von St. Theodorich, und Hugo von St. Bictor, denen die Ehre, den Namen "Sententiae" in die theologifche Litteratur eingeführt zu haben, gewöhnlich zugefchrieben mird [a. 1120]) "Petrus Abaelardus dicitur Sententiarum librum edidisse, ex quo Bernhardus Claraevallensis nonnullos extraxit errores"; und meiter unten (p. 168): "Porrexit Bernhardus quaedam capitula, quae ex Abaelardi libris

<sup>25)</sup> Fegler (Abalard und Beloife, 2. Th., S. 624), in ber Abficht, bier bem Mabillon einen Rehler nachzuweisen, ift babei freilich felbst im größten Frethum gewesen. Er schließt nämlich fo: "Mabillon (Annal. O. B. V. 357 eine Stelle, Die beiläufig gar nicht existirt -) halt bem Quercetanus entgegen, bag ein Buch unter bem Titel "Sententiae" eriftire, welches er felbft gefeben haben will; er hat es also für ein von der Introductio verschiedenes Wert gehalten." - Reineswegs. Er behauptet vielmehr, wie wir oben ichon nachgewiesen haben, baf bas Bert nur einen andern Titel führe, wie viele andere deffelben Berfaffers, und macht feine Ueberzeugung von der Identität feines Coder und ber Introductio jur Bertheibigung Bernhard's geltend. Darauf sucht Refler weitläufig gegen Mabillon mahricheinlich ju machen, bag bas Sentengenbuch und die Introductio ursprünglich daffelbe Werk mare, und daß jenes nur jugleich bie Fortfetjung und Bollendung von diefer enthalte. Daffelbe aber behauptet ja Mabillon (Iter Germanic., p. X), und es ift ihm von den Berfaffern ber Hist. litt. (XII, 118) leichtfertig nachgesprochen worben. Go ftreitet Fegler mit ftumpfen Baffen gegen einen vermeintlichen Gegner.

nempe partim ex libro theologiae, partim ex libro sententiarum, partim denique ex libro, Scito te ipsum' asserebat se excerpsisse; quanquam libros istos praeter theologicum suos esse negabat Abaelardus. Negabat quoque capitula illa ad se pertinere, aut se propositiones eiusmodi unquam scripsisse, aut eum habere sensum, quem illis affingebat Bernhardus etc. Altercationem diremit synodus prudenter damnando quidem capitula, prout jacebant, at ab authoris nomine, qui videbatur incertus, abstinendo. Ita utrique . . . nec damnatus Abaelardus, quia se negabat eorum esse authorem." Dies würde man fälfchlich fo deuten, ale hatte Abalard auch bas Buch "Scito te ipsum" ale nicht von ihm herrührend zurückgewiesen, ba er in ber Confessio, aus ber wir bie betreffende Stelle meiter unten anführen wollen, nur leugnet, jemale ein Buch mit dem Titel "Sententiarum" geschrieben zu haben. . hierzu fügen wir noch die Stelle aus Bernhard (epist, 188 ad episce, ed. Mabillon I, p. 182) über unfer Buch: "Legite, si placet, . . . et alium, quem dicunt Sententiarum eius etc." und (epist. 190 ad Innocent. Papam): "Mysterium nostrae redemtionis, sicut in libro quodam Sententiarum ipsius dicit." Aehnlich fagt Walter von St. Bictor: .. Fertur hic liber Petri Abaelardi fuisse, aut ex libris eius excerptus, de quibus .... "26). Schon jene schwankenden Ausbructe dicitur, fertur, dicunt, in libro quodam machen die Authentie des Bertes fehr zweifelhaft; wozu noch tommt, daß Abalard mit gang bestimmten Worten die Abfaffung

<sup>26)</sup> Cf. Bul. l. c., p. 200: "Hos" (nämlich Gilbert von Boitiers, Beter ber Lombarde, Beter von Boitiers und Abälard) "theologiae scholasticae coryphaeos facit ducemque Abaelardum constituit, contra quem praesertim agit l. II propter tractatum quendam, cuius erat titulus: "Incipiunt sententiae divinitatis", et hoc initium: "Omnes sitientes venite ad aquas et bibite, amici, inebriamini, carissimi"; in quo multae continebantur haereses et profanae vocum novitates: qui porro tractatus esse credebatur Abaelardi, aut certe ex ejus libris excerptus, sed cuius ipse etc."

eines folden Buches in Abrede stellt (Confessio sen Apologia Bul. II. p. 198; Opp. ed. Amb.): "Quod autem capitula contra me scripta tali fine amicus noster concluserit, ut diceret (sc. Bernhardus), Haec autem capitula partim in libro Theologiae M. Petri, partim in libro Sententiarum eiusdem, partim in libro cui titulus est Scito te ipsum reperta sunt', non sine admiratione quadam suscepi, cum nunguam liber aliquis, qui Sententiarum dicatur, a me scriptus reperiatur. Sed sicut cetera cuncta contra me capitula, ita et hoc quoque per malitiam vel ignorantiam prolatum est." - hiergegen tann auch die Ausflucht Rheinwalb's nichts gelten (l. c., Praef. p. XIV), welcher meint, Abalard hatte mit autem Bemiffen die Autorichaft eines folchen Buches ableugnen konnen, wenn er ibm vielleicht nicht felbst jenen Titel gegeben. Dadurch murde ja Abalard zum jesuitischen Lugner gemacht, da es fich auf dem Concil zu Gens nicht um Büchertitel, fondern um die in den Schriften verbreiteten Irrlehren handelte. Unmöglich tonnte es Abalard entgehen, mas für ein Buch Bernhard zc. meinte; und er mußte fich freimuthig bagu bekennen, falle er ein folches überhaupt geschrieben. Wollte man aber Abalard eine fo hinterliftige Täuschung zu gute halten, marum foll er benn nicht lieber gang grob gelogen haben? Freilich liegen hiervon nicht die geringften Indicien vor, vielmehr fteht die entschiedene Behauptung eines uns fonit als ehrenwerth und mahr befannten Mannes 27) ganz ungenauen Relationen gegenüber (fertur, dicunt etc.), so bag man gar nicht zweifelhaft fein tann, wem Glauben zu fchenten fei. Satte Abalard jenes Buch wirklich geschrieben gehabt, fo hatte er, um Bernhard zu miderlegen, auf den Inhalt bes Buches eingehen und fich die angeblichen Retereien in demfelben nachweisen laffen muffen, um ju zeigen, in wie gutem Recht er ftebe.

Somit ift also die Authentie im engern Sinne dem Senstenzenbuch ab zufprechen, - ein Refultat, deffen Wahrheit fich auch

<sup>27)</sup> Ale solchen nämlich bewährt er fich in ber wunderbar treuen und gewiffenhaften Selbftanklage, die wir in seinen Briefen befiten. (Hist. cal. ep. I. Opp.)

noch durch genauere Berücksichtigung des Inhalts heransstellt. Beide nämlich, auf deren Urtheil hin das Werk dem Abälard zugesprochen zu werden pflegt, Bernhard und Walter, citiren
Stellen daraus. Mit diesen sind die betreffenden Stellen unseres
Buches zu vergleichen; denn Bernhard führt Abälard redend
ein, daher es denn gar nicht fraglich ift, daß er wörtlich
citirt. Aber diese Stellen sinden sich in unserm Buche gar
nicht vor; vielmehr sind die von Rheinwald beigebrachten Capitel
(XXIII und XXVIII) kaum dem allgemeinen Inhalte nach ähnlich. Wir stellen sie zur besseren Uebersicht neben einander.

# Bernhard Opp. Ep. 190:

Sciendum est, ait (Abaelardus), quod omnes doctores nostri per Apostolos in hoc conveniunt, quod diabolus dominium et potestatem habeat super hominem, et iure eum possidebat, ideo scilicet, quod homo et libertate arbitrii, quam habebat, sponte diabolo consensit. Aiunt namque, quod, si quis aliquem vicerit, victus iure victoris servus constituitur. Ideo, inquit, sicut dicunt doctores, hac necessitate incarnatus est filius dei, ut homo, qui aliter liberari non poterat, per mortem innocentis jure liberaretura jugo diaboli.

Sed, ut nobis videtur, ait, nec diabolus unquam ius aliquod in homine habuit, nisi forte deo permittente, ut carDie Epitome etc. von Rheinwald.

Cap. XXIII: . . . Quidam dicunt, quod a potestate diaboli redemti sumus, qui hominem decipiendo ipsum sibi subjecit et potestatem, quam prius non habuerat, in eum recepit. Ideoque, ut dicunt, missus est filius dei, ut, quoniam potestate hominem ei auferre potuerat, magis iustiti aet humilitate in eum uteretur . . . . (Dies stimmt zum Theil gar nicht mit bem Bernhard. Texte bei Zum Folgenden vgl. Apologia [Conf.] No. 3: ... ut nos a servitute peccati et a jugo diaboli liberaret etc.)

Ego vero e contra dico et ratione irrefragabili probo, quod diabolus in hominem nullum ius habuerit. Venit cerarius; nec filius dei, ut hominem liberaret, carnem assumsit. ergo filius dei, non ut hominem de potestate diaboli redimeret, sed . . . . a servitute peccati.

3m 28. Capitel finden mir burchaus feinen entsprechenden Bebanten, wenn man nicht ein besonderes Gewicht auf die Worte legen will: "Sicut . . . . , sic submerso diabolo in baptismate, qui primum nos insequebatur." Wer sieht nicht bei vorurtheilsfreier Betrachtung, daß derfelbe Gegenstand 28) in unserem Sentenzenbuch mit noch größerer Freimuthigfeit, Scharfe und Beftigkeit befprochen wird, daß alfo Bernhard, hatte er unfer Werk gemeint, lieber die Worte beffelben angeführt haben murde, welche die Lehrfate feines Gegners in ein noch helleres Licht ben Dogmen der Rirche gegenüber ftellen mußten. Sonach hat Bernhard unfer Sentenzenbuch gar nicht gefanut, wenigstens nicht unter Abalard's Namen gefannt; er hat ein anderes Buch gemeint, für beffen Berfaffer Abalard natürlich eben fo wenig gelten mochte. Daffelbe folgt auch deutlich aus einer Stelle bei Balter, Die von Rheinmald citirt wird, in der Titel und Anfang (Sententiae divinitatis . . . Omnes sitientes - pal. oben) des Buches angeführt werben, ohne dag beides in unferem Werte fich hiermit übereinstimmend fande. Bas tonnen wir daraus ichließen? Etwa, daß Abalard unfer Werf nicht geschrieben haben fonne?

<sup>28)</sup> Die Behauptung selbst ist übrigens bem Abälard keinesweges fremt; denn in seiner Erklärung des Kömerbrieses weist er nach, daß das Menschensgeschlecht dem Teusel niemals unterworsen gewesen sei; Christus habe auch nicht deshalb die menschliche Natur angenommen, um den Teusel zu besiegen und uns von seiner Gewalt loszukausen. Bon den ersten Eltern sei zwar die Sünde, aber keineswegs die Schuld auf die ganze Menscheit übergeströmt. Uebrigens sei auch der Tod Christi nichts weniger als eine satiskactio, da vielmehr die Kreuzigung Christi den Bater eher hätte erbittern, als besänstigen, ja ihn vielmehr dewegen müssen, das ganze Menschengeschlecht auf ewig zu verdammen. Es könnte aufsallen, daß Abälard in seiner Apologie (cap. 3) diesen Lehrsatz in Abrede stellt; doch haben wir gerade bei diesem Punkte kein eigentliches directes Ableugnen der Lehre, wie z. B. bei Nr. 1 u. a., sondern ein einsaches Bestenntniß, wahrscheinlich eine Retractation.

nun wohl nicht zunächst; aber 1) daß Rheinwald sich fälschlich auf Bernhard's und Walter's Berichte beruft, die ein seinem Zweck ganz widersprechendes Resultat liefern; 2) daß es zu Abklard's Zeit wohl mehrere Bücher gegeben haben mag, wie wir denn eins davon vor uns haben, von einem andern wenigstens Spuren bei Bernhard u. s. f. finden, die bei einer gewissen Gleichförmigkeit des Inhalts den Namen "Sententiae Abaelardi" trugen, ohne von diesem als echt anerkamt zu sein, — ein Umstand, der uns später, wo wir unsere eigene Ansicht von dem Sentenzenbuch entswickeln werden, zu gute kommen wird.

Nach diefem allen fann Rheinwald's Behaubtung burchaus nicht gelten (p. XV): "Quum igitur testimonia externa non refutent, Abaelardum librum, composuisse . . . " Denn die außeren Zeugniffe miderfprechen gerade, da fie auf ein gang anderes Wert hinmeisen. - Geben mir zu ben innern Gründen über. welche für die Autorschaft Abalard's zeugen follen. unserem Buche lesen wir cap. XXXIV: "Quod quidem quia in epistolâ ad Romanos super eum locum . . . . diligenter expressi, hoc quasi notum praetereundum existimo." Hieraus geht beutlich hervor, bag ber Berfaffer unferes Buches mit bem Berfaffer bes Commentars gum Romerbrief für einundbiefelbe Berfon gelten will. Aber vorschnell fnüpft Rheinwald bieran die Schluffolge: ba außer allem Zweifel Abalard jenen Commentar über den Romerbrief verfaßt habe, muffe er auch ber Autor der Sentenzen ffein. Es bleibt ja ungemiß, dag Abalard gerade jenen Commentar, von dem die Sentengen reben, gefchrieben, ba er nicht blos Commentare herausgegeben hat. auch, unfer Buch rede gerade von dem abalardifchen Commentar, so wiffen wir boch aus ben Untersuchungen über ben zweiten Brief Betri, dag der Fall, wo der Berfaffer eines Buches für einen Andern gelten will, nicht gang felten ift. Aus jener Stelle folgt alfo meder für, noch gegen die Authentie bes Buches etwas. Weiter behauptet Rheinwald: Zweck und Juhalt des ganzen Buches weise, zumal wenn man in beiderlei Beziehung die Introductio bamit vergleiche, auf Abalard als Berfaffer bin. Unfer Buch hat nun allerdings eine ähnliche, wenn nicht gar die gleiche Anordnung mit der

Introductio, fowie es einen ahulichen 3med verfolgt. Aber felbit in dem Rall, daß die Art und Weife, wie der Berfaffer der Sentenzen feinen 3med erreicht, Abalard's gang murdig mare, tann bies Bugefrandnik nicht von jo bedeutendem Gewicht für die Bertheidigung ber Authentie bes Buches fein. Nach folder Schlukfolge mare ber Brief Juda nothwendig von bemfelben Berfaffer mit bem zweiten Brief Betri. Man tann ebenso leicht das Gegentheil folgern. Barum hatte nicht ein Schuler Abalard's bas, mas die Introductio begonnen, weiter fortfeten follen? Ja, wenn wir felbft augestehn, wie mir freilich muffen, daß Inhalt und Korm. Stil. Schreibmeife und Ausdruck zc. der Gigenthumlichkeit Abalard's ent= fpricht, fo folgt daraus nur, daß der Berfaffer unferes Bertes fich in Abalard's Weife leicht gefunden und, wie er, die Alten fleißig ftudirt habe. Bas ben Ausbruck und die eigenthumlichen Gedanten betrifft, welche in unserem Buche an die Schriften Abalard's erinnern, so fügen mir junachst zu den von Rheinwald citirten Stellen aus der Introductio noch einige aus der Theologia und aus bem Buche Scito te ipsum bei, welche wir leicht vermehren fönnten:

Sententiae:

Theol. christ.

Lib. I, cap. III. Cap. IX. Cum enim dicitur.... C.IV. Unde Augustinus . . . . Pag. 1164. C.IV. Solum ergo patrem . . . . Pag. 1259, D. E. C. XX. Qui quidem errare . . . . Ethica (Pez. III, II) 656 B. C.XXXIII. Mortale vero illud . . . . 660 B. C. XXXIV. Si enim . . . . 650 A. B. C. XXXV. De eâ vero . . . . 669 A. B. C. C. XXXVI. Cum enim Petrus . . . . 675 C. 676 B. C.

Die Uebereinstimmung ist hier zum Theil wörtlich. Aber hieraus folgt nichts für die vorliegende Frage. Gegen Abalard als Berfasser der Sentenzen sprechen die äußeren Zeugnisse; für ihn beweisen wenigstens die inneren Zeugnisse nichts. Wir müssen also dem Abalard das Werk absprechen. Bgl. Gieseler in Stud. u. Arit. 1837, H.

Aber vielleicht dürfte fich doch, wenn wir den Begriff der Authentie etwas erweitern, bas Buch auf Abalard gurudführen laffen. Unfere Unficht von ber Sache ift folgende. Alle Bucher, welche den Titel "Sententiae P. Abaelardi" führen, sind nur Nachschriften atademischer Borlefungen von feinen Schülern 29). Abalard las über Sentengen, b. h. über bie Dogmen ber Rirche; fo betitelten denn auch die Schüler ihre Befte. Rein Bunder, daß biefe von einander, bei aller Uebereinstimmung im Allgemeinen. im Einzelnen abweichen, und daß Abalard fie nicht anerkennen wollte, weil er fich nicht nach ben oft vielleicht von ungeschickter Sand beforgten Ausgaben feiner Borlefungen richten laffen wollte. Er konnte ja für das richtige Berftandniß feiner Schuler nicht einstehn und durfte Bernbard auch nicht gestatten, daß er fich auf jene Befte als auf Abalard's eigenes Wert berief. Go wird tlar, warum in jenen Beften Abalard redend eingeführt wird, und warum Stil und Bebanten fo gut ju Abalard's fonftigen echten Schriften paffen. Darum tommen benn auch die Citate Bernhard's, ber fich vielleicht eines Exemplars von einem andern Jahre ober von einem weniger forgsamen Nachschreiber bediente, nicht gang genau mit unferem Sentenzenbuche überein. Gben fo wenig findet fich der Eingang zu jenen Borlefungen, wie er von Balter von St. Bictor (Contra IV labyrinthos. Bul. II, p. 200. 631) angeführt mird, "Omnes sitientes venite ad aquas . . . . "30), in unserem

<sup>29)</sup> Daß diese Ansicht keineswegs dem Charafter und den Gewohnheiten des zwölsten Jahrhunderts widerspricht, erhellt aus einem Briese (Hist. cal. I) Abdlard's (cf. Bulaeus l. c. p. 41), wo er sagt: ". . . Quo quidem audito ii qui non intersuerunt (nämlich bei der ersten exegetischen Borlesung über Ezchiel), caeperunt ad secundam et tertiam lectionem certatim accedere et omnes pariter de transcribendis glossis, quas primà die inceperam, in ipso eorum initio solliciti esse." — Die Conjectur, welche Rheinwald S. 27 noch schließlich als mögliche Lösung der kritischen Schwierigskeiten beibringt, ist nicht viel von der unsrigen verschieden. Er sügt nämlich noch hinzu: "Fortasse aliquem, qui scholis philosophico-theologicis Adaelardi intersusset, in ipsis vel post eas argumentum earum dreviter sidi notasse, Introductionem variis locis consuluisse (sehr wahrscheinslich) atque eius ope schedulas suas persecisse vel Adaelardi crisi subjecisse." (Lehteres ist weniger glaublich.)

<sup>30)</sup> Db bas Eremplar, welches Bernhard benutte, und bas, gegen welches

Exemplar, weil der Nachschreiber ihn als bloße vorläufige Unrede angesehn und deshalb nicht concipirt hatte.

Nach allem Angegebenen möchte etwa Folgendes als sicheres Resultat anzunehmen sein. Unser Buch muß, wenn auch eine gewisse Beziehung besselben auf Abälard und seine echten Schriften nicht geleugnet werden kann, ihm selbst doch abgesprochen werden, und es hat somit für die Darstellung seines dogmatischen Systems nur eine untergeordnete Bedeutung, etwa wie die Antilegomenen im Neuen Testament für eine Theologie desselben 31).

#### C. Die Moraltheologie.

Wir haben nur ein Werk aus diesem Gebiet im dritten Theil der Anecdota des Bezius unter dem Titel "Scito te ipsum" oder "Moralia" oder "Ethica" in 26 Capiteln, worüber wir unten aussichrlicher reden werden.

D. Die Apologie und Retractation nebst Historia calamitatum.

Ueber die Apologie führen wir zunächst ein paar Stellen an. Martene sagt nämlich (Thes. V, p. 1146): "Egressus a concilio (Senonensi) Abaelardus errorum suorum scripsit apologiam, in qua acriori quidem stylo invehitur in sanctum Bernhardum etc." und Bulaeus (l. c. II, p. 181): "Petrus

Walter von St. Bictor eiferte, einunddieselbe Recension waren, ift jest natürlich nicht mehr auszumachen. Indeß muffen wir es, um die Ausgaben nicht unnöthigerweise zu häusen, wohl so annehmen (cf. Goldhorn l. c., p. 68).

<sup>31)</sup> Dieselbe Ansicht spricht auch Goldhorn aus (l. c., p. 70), der zugleich die Namen Derer aufzählt, die ein ähnliches Urtheil über unser Buch gefällt haben (Rote 62). Die Frage nach dem Alter des Buches ift für uns von geringer Bedeutung, da wir es für nicht authentisch erklärt haben. Ift unsere Hypothese richtig, so müßte es nach dem Commentar über den Römerbrief abgefaßt sein. Letztere ist aber jedenfalls nach der Introductio, auf die er zurückweist, vielsleicht auch nach der Theologia, dann aber auch wahrscheinlich nach der Synode zu Soissons (1121) geschrieben. Daraus würde für die Absassing der Sentenzen etwa die Zeit zwischen den beiden Concisien (zu Soissons und Sens 1121—1140) solgen. Eine nähere Bestimmung ist nicht gut möglich. (Cf. Rheinwald l. c., p. XXIII.)

Aber vielleicht dürfte fich doch, wenn wir den Begriff ber Authentie etwas erweitern, das Buch auf Abalard guruckführen laffen. Unfere Unficht von ber Sache ift folgende. Alle Bucher, welche den Titel "Sententiae P. Abaelardi" führen, sind nur Nachschriften akademischer Borlefungen von feinen Schülern 29). Abalard las über Sentenzen, b. h. über die Dogmen der Rirche: fo betitelten benn auch die Schüler ihre Befte. Rein Bunder, daß biefe von einauder, bei aller Uebereinstimmung im Allgemeinen, im Einzelnen abweichen, und dag Abalard fie nicht anerkennen wollte, weil er fich nicht nach ben oft vielleicht von ungeschickter Sand beforgten Ausgaben feiner Borlefungen richten laffen wollte. Er tonnte ja für das richtige Berftandnif feiner Schuler nicht einstehn und durfte Bernhard auch nicht gestatten, daß er fich auf jene Befte ale auf Abalard's eigenes Wert berief. Go wird tlar, warum in jenen Beften Abalard redend eingeführt wird, und warum Stil und Bedanken fo gut zu Abalard's fonftigen echten Schriften paffen. Darum tommen denn auch die Citate Bernhard's, der fich vielleicht eines Exemplars von einem andern Jahre oder von einem weniger forgfamen Nachschreiber bediente, nicht gang genau mit unferem Sentengenbuche überein. Gben fo wenig findet fich ber Eingang zu jenen Borlefungen, wie er von Balter von St. Bictor (Contra IV labyrinthos, Bul, II, p. 200, 631) angeführt wird, "Omnes sitientes venite ad aquas . . . . "30), in unserem

<sup>29)</sup> Daß biese Ansicht keineswegs dem Charafter und den Gewohnheiten des zwölsten Jahrhunderts widerspricht, erhellt aus einem Briese (Hist. cal. I) Abdlard's (cf. Bulaeus l. c. p. 41), wo er sagt: ". . . Quo quidem audito ii qui non intersuerunt (nämlich dei der ersten exegetischen Borsesung über Ezechiel), caeperunt ad secundam et tertiam lectionem certatim accedere et omnes pariter de transcribendis glossis, quas prima die inceperam, in ipso eorum initio solliciti esse." — Die Conjectur, welche Rheinwald S. 27 noch schließlich als mögliche Lösung der kritischen Schwierigseiten beibringt, ist nicht viel von der unsrigen verschieden. Er sügt nämlich noch hinzu: "Fortasse aliquem, qui scholis philosophico-theologicis Adaelardi intersuisset, in ipsis vel post eas argumentum earum dreviter sidi notasse, Introductionem variis locis consuluisse (sehr wahrscheinstich) atque eius ope schedulas suas persecisse vel Adaelardi crisi subjecisse." (Lehteres ist weniger glaublich.)

<sup>30)</sup> Db bas Exemplar, welches Bernhard benutte, und bas, gegen welches

Exemplar, weil der Nachschreiber ihn als bloße vorläufige Unrede angesehn und deshalb nicht concipirt hatte.

Nach allem Angegebenen möchte etwa Folgendes als sicheres Resultat anzunehmen sein. Unser Buch muß, wenn auch eine gewisse Beziehung besselben auf Abalard und seine echten Schriften nicht geleugnet werden kann, ihm selbst doch abgesprochen werden, und es hat somit für die Darstellung seines dogmatischen Systems nur eine untergeordnete Bedeutung, etwa wie die Antilegomenen im Neuen Testament für eine Theologie desselben 31).

#### C. Die Moraltheologie.

Wir haben nur ein Werk aus diesem Gebiet im dritten Theil der Anecdota des Pezius unter dem Titel "Scito te ipsum" oder "Moralia" oder "Ethica" in 26 Capiteln, worüber wir unten aussihrlicher reden werden.

D. Die Apologie und Retractation nebst Historia calamitatum.

Ueber die Apologie führen wir zunächst ein paar Stellen an. Martene sagt nämlich (Thes. V, p. 1146): "Egressus a concilio (Senonensi) Abaelardus errorum suorum scripsit apologiam, in qua acriori quidem stylo invehitur in sanctum Bernhardum etc." und Bulaeus (l. c. II, p. 181): "Petrus

Balter von St. Bictor eiferte, einunddieselbe Recension waren, ist jetzt natürlich nicht mehr auszumachen. Indes muffen wir es, um die Ausgaben nicht unnöthigerweise zu häusen, wohl so annehmen (cf. Goldhorn 1. c., p. 68).

<sup>31)</sup> Dieselbe Ansicht spricht auch Goldhorn aus (l. c., p. 70), der zugleich die Namen Derer aufzählt, die ein ähnliches Urtheil über unser Buch gefällt haben (Note 62). Die Frage nach dem Alter des Buches ist für uns von geringer Bedeutung, da wir es für nicht authentisch erklärt haben. Ift unsere Hypothese richtig, so müßte es nach dem Commentar über den Römerbrief abgefaßt sein. Letzterer ist aber jedensalls nach der Introductio, auf die er zurückweist, vielsleicht auch nach der Theologia, dann aber auch wahrscheinlich nach der Synode zu Soissons (1121) geschrieben. Daraus würde für die Absassisch und Sens 1121—1140) solgen. Eine nähere Bestimmung ist nicht gut möglich. (Cf. Rheinwald l. c., p. XXIII.)

post solutum conventum Senonensem . . . incertus, quid ageret. Cluniacum se contulit apologeticumque pro se scripsit et fidei confessionem." Weiter unten ift dann auch bie Upologie (S. 196) belgefügt; fie umfaft gegen brei Roliofeiten. In der Ausgabe ber Berte Abalard's von Amboife ift fie zweimal abgedruckt, zuerst immittelbar nach der Vorrede, bann S. 330 ff. Den neunzehn Befchuldigungen Bernhard's ftellt hier Abalard fiebzehn Artifel gegenüber, fo daß er die dritte 32) und fechezehnte gang übergeht, die achte in zwei Rummern (der fiebenten und achten), die elfte und fünfzehnte in einer (ber elften) miderlegt. Bulett leugnet er noch, ein Buch unter bem Titel "Sententiae" geschrieben ju Doch dies fcheint mit einer Behauptung Fegler's zu ftreiten (Abalard und Beloife, Bb. II, S. 630), daß man die Apologie Abalard's überhaupt noch gar nicht aufgefunden habe. Will man ber Angabe Otto's von Freifingen Glauben fchenken, ber in alfen folden Angaben als Zeitgenoffe Abalard's und gemiffenhafter Bistoriker Bertrauen verdient, so wird die Authentie der Apologie bei Bulaus (fomit auch bei Amboife) fehr verdächtig. Otto nämlich fagt (l. c. I, p. 49): "Post doctrinam damnatam apologiam dogmatum scripsit, qua partim verba ipsa, partim sensum suppositum denegat, hisce incipiens verbis: , Ne iuxta Boetianum illud' etc." Aber hiervon findet fich in der Apologie bei Bulaus nichts; auch will bas gar nicht paffen, was ein

<sup>32)</sup> Die britte Beschuldigung, daß Abälard behauptet hätte, "quod spiritus sanctus sit anima mundi", konnte er nicht gut zurückweisen. Denn er nennt ben heiligen Geist oft "Weltsele" nach seinem philosophischen Borbilde Plato: "Bene autem spiritum sanctum animam mundi posuit" (Intr. I, p. 1015). Cf. Th. chr. I, p. 1186. Cf. Cousin l. c., p. XXXIV. Darum sagt Bernshard nicht ganz mit Unrecht: "Dum multum sudat, quomodo Platonem faciat Christianum, se probat ethnicum" (ep. ad. pap. Innoc. ap. Bul. l. c., p. 169 sqq. Opp. ed. Amboise). Ueber die sechszehnte Beschuldigung, Abölard sehre, "quod diabolus immittat suggestiones per operationem lapidum vel herbarum", sprechen wir weiter unten bei der Ethist Abälard's. Der Borwurf ist ebensals nicht ungerecht, wie denn siberhanpt nicht gelengnet werden kans, daß die meisten Beschuldigungen Bernhard's sich auf unleugbare bestimmte Aussprüche Abälard's zurücksühren lassen.

Anonymus (Gaufridus Antissiodorensis?) hierüber sagt (cf. Martene V, p. 1146): "In apologetico suo . . . . furiis exagitatus Petrus insanit . . . in hominem dei (Bernhardum), ut non eum loqui, quae loquitur, sed per eum Satanam, qui transformat se in angelum lucis, assereret . . . " Auch hiervon lesen wir nichts in der Apologie bei Buläus. So scheint nur die Bahl zu bleiben zwischen der doppelten Ansicht, daß ent- weder Otto von Freisingen und der Anonymus eine unechte Schrift vor sich gehabt haben, oder, was freilich der Augenschein wider- legt, daß Boulay uns eine unechte oder unvollständige Apologie überliefert. Doch ist keines von beidem richtig.

Im Gingang zur Apologie bei Bulaus fagt Abalard: .. Scripsi aliqua forte per errorem, quae non oportuit; sed deum testem invoco, quia . . . nil per malitiam aut superbiam praesumsi . . . . Sed sicut meum est maledicta mea, si qua sint, velle corrigere: sic crimina non recte iniecta me propulsare convenit." Darquf folgen fiebengehn Artifel, melde Abalard niemals vertheidigt zu haben behauptet. Aber feine Schriften enthalten, wie wir ichon einmal andeuteten, eben jene Artitel fast alle mit flaren Worten, fo daß jener Ausspruch bes Martene, daß sich hier Abalard in der eigenen Schlinge fange (proprio gladio se ipsum iugulare) und bem Bernhard, bem Richter feiner Schriften, gewonnen Spiel gebe, ibn wirklich zu treffen scheint: wodurch denn auch jene Behauptung Abalard's, daß er nie ein Sentenzenbuch gefchrieben habe, zweifelhaft wird, und wir in Betreff feiner Rechtlichkeit und Wahrheitsliebe bedenklich fein konnten. Doch hier ift zweierlei mohl zu unterscheiden. Satte Abalard ein wirklich von ihm geschriebenes Buch abgeleugnet, fo mare bas eine bosartige Lüge gemesen; aber wenn er ein Dogma widerruft ober gurudweift, fo icheint er eber eines blofen Grrthums anguflagen. da er, wenn er eine Behauptung, die vielleicht in anderer Beziehung und in besonderem Zusammenhange ausgesprochen war, sich zum aroffen Nachtheil ausgelegt fah, mohl, ohne zu lugen, behaupten durfte, er habe etwas der Art nie gefagt. Darum konnen wir in Uebereinstimmung mit Rheinwald jenes Wort Martene's nicht unterschreiben: "Et sane, qui Petri genium semel agnoverit, is facili negotio advertit, hominem ita a naturâ comparatum fuisse, ut oppositas sibi invicem propositiones haud aegre docere potuerit." Denn die Runft der Dialektik, durch welche, wie wir miffen, fich Abalard befonders auszeichnete, konnte zwar einen Sat bald fo, bald anders wenden und ihm baburch einen Schein von Widerspruch geben, der fich jedesmal aus dem Bufammenhange lofen mußte (die Sachen von verschiedenen Befichtepuntten betrachten, wie benn 3. B. Abalard ben Nominalismus burch den Realismus und umgekehrt bekampfte), aber nicht wirkliche Widersprüche in fich bulden. Denn nicht darin beftand jene Runft bei Abalard, daß er, wie bie Sophiften, balb das eine, balb beffen gerades Gegentheil als mahr zu erweifen fuchte; vielmehr barin, daß er die Dogmen des driftlichen Glaubens, wie fie von der Kirche angenommen waren, erklärte oder, wie sich in der That in einigen Stellen bei Abalard findet, widerlegte. hieraus ergiebt sich leicht, daß Abalard durch die Gemalt des Denkens sich bis= weilen wider feinen Willen dazu hat fortreißen laffen, gegen die Lehren der Rirche zu ftreiten. Spater fehrte er bann mohl zu den Lehrfaten feiner Rirche gurud und modificirte oder miderrief feine anderweit ausgesprochenen Grundfate, ohne fich beffen immer gang flar bewußt zu fein. Wir haben ein Beispiel davon in der Gin= leitung zum Buche Sic et non fennen gelernt. Indem nämlich im Geifte Abalard's zwei Brincipe mit einander fampften, das Denken und die Autorität, und er jenen Duglismus felbft nicht überwinden konnte, gewährt er uns in sich ein Bild jenes Rampfes aller Zeiten zwischen rationellem und supranaturalem Glauben. indem er von entgegengesetten Meinungen bin- und bergeriffen wird und bald, je nachdem gerade Autorität oder eigenes Rachdenken bie Oberhand gewinnen, die eine oder andere Richtung in fich gemähren läßt. Wenn fich baher in ben Schriften Abalard's einander entgegenstehende Behauptungen finden, so hat er diese nicht sowohl mit flarem Bewußtsein ausgesprochen, sondern fie find vielmehr aus irgend einer besonderen Stimmung zu erklaren. Spater, ale er bereits feine Apologie herausgegeben hatte und im Begriff mar, fich persönlich nach Rom zu begeben, um dort vor dem Bapfte (Junoceng II.) felbft feine Bertheidigung gu versuchen, hörte er gu

Clugny, daß bereits einige Hauptsätze aus seinen Schriften von Innocenz verdammt wären ("damnatione debita" bei Marstene). Darum beschloß er, von seinem Borhaben abzustehen, und widerrief, wie Martene (V, p. 1147) sagt, alle seine verkehrten (prava dogmata) Lehren, versöhnte sich auch mit Bernhard. Dieser Widerruf (Retractatio) ist der Ausgabe der abälardischen Werfe beigegeben und "Apologia seu confessio" genannt, obgleich er von dem eigentlich so genannten Buche unterschieden werden muß. Hiernach ist die Ueberschrift auch bei Buläus zu berichtigen. Wir selbst haben zene aussührlichere Apologie nicht gesehen, wissen auch nicht, ob sie überhaupt noch existirt. Querscetanus selbst gesteht: "At nec apologiam istam hactenus videre contigit" (Opp. p. 1162).

Die Historia calamitatum, in Form eines Bricfes, burch den Abalard einen unglücklichen Freund über bessen im Verzgleich mit seinen eigenen Leiden noch keineswegs so schweres Schicksal tröstet, enthält eine Darstellung seines Lebens und der Berfolgungen, die er erduldet 38). Dieser Brief, der erste in der Sammlung bei Amboise, geschrieben vom Kloster des heiligen Gildasins in der Bretagne aus, wo Abalard eine Zeit lang unter den betrübtesten Verhältnissen Abt war, ist, was die Freimüthigkeit der Selbstanklage und die Klarheit der Selbstarkentniß betrifft, namentlich in der Verdammung der beiden Hauptsehler des Abalard, Ehrgeiz und Wollust, den Consessionen von Augustin an die Seite zu stellen. Seine Absalfung fällt zwischen die beiden Concile zu Soissons und Sens, wie auch die der meisten Briefe in jener Sammlung.

Bon großem Interesse ist auch ein Buch von Abälard's Schüler Berengar unter dem Titel "Apologeticus", in welchem dieser die Geißel bitterster Satire über Bernhard und die übrigen Feinde Abälard's schwingt. Einen Abdruck dieses Apologeticus, wie einiger anderen darauf bezüglichen Schriften findet man bei Buläus (l. c. tom. II.) und in der Gesammtausgabe der abälardischen

<sup>33) &</sup>quot;Consolatoriam ad absentem scribere decrevi de ipsis calamitatum mearum experimentis, ut in comparatione mearum tuas aut nullas aut modicas tentationes recognoscas et tolerabilius feras." (H. cal., p. 1.)

Werke von Amboise, in welcher auch eine Anzahl Briefe Abälard's an Helvise und Helvise's an Abälard sich vorsinden. Unter diesen ist namentlich der sechste und siebente bedeutend. In jenem nämlich bittet Helvise den Abälard um eine Regel für den ihr untergebenen Orden, wie auch um Nachrichten über den Ursprung der Mönchs- und Nonnenorden. Im siebenten ertheilt Abälard die erwinschte Auskunft und giebt im achten eine sehr aussührliche Ordensregel (Institutio seu regula sanctimonialium), in der er als Cardinaltugenden die continentia, paupertas voluntaria und das silentium empsiehlt. Zwei andere Briefe ad Paraclitenses Virgines enthalten eine Exhortatio ad studium litterarum und De laude S. Stephani Protomartyris.

Wir ermähnen noch einige weniger befannte Schriften Abalard's. Bierher gehören gunachft bie lofenden Antworten auf eine Unzahl von Broblemen, die ihm Beloife geftellt, g. B. über die Bedentung der Stelle Joh. 16, 8. 9. 10; fodann 32 Reden, gehalten an Festtagen u. a.; endlich ein Auffat über ben Dionyfius Areopagita, der nicht unwichtig ift megen des Lichtes, bas feine Entstehungsgeschichte auf ben Standpunkt bamaliger Rritif und Klofterdisciplin wirft. Rach seiner Berftummelung mar namlich Abalard ale Monch in das Rlofter St. Denys gegangen und hatte fich bort, wie in seinen früheren Jahren, viel mit miffenschaftlicher Lecture beschäftigt. Unter anderen fiel ihm auch ein Buch in die Bande, worin Beda Benerabilis (in der Erflarung ber Apostelgeschichte) behauptet, daß Dionyfius Areopagita nicht Bifchof von Athen, fondern von Rorinth gemejen fei. Er zeigte die betreffende Stelle den umftehenden Monchen und gab nicht unbeutlich zu verstehen, daß die Ansicht Beda's ihm feineswegs ungegründet erscheine. Man fuhr heftig auf ihn ein und verklagte ihn beim Abte, der nicht unzufrieden war über eine fo gunftige Be= legenheit, an dem unangenehmen und unzeitigen Sittenrichter, wofür Abalard im Rlofter galt, unter dem Bormande der Bertheidigung der Ehre des Rlofterheiligen Rache zu nehmen. Da Abalard Grund hatte, den Born des Abtes und deffen Drohung, die Sache an ben Ronig felbst zu berichten, zu scheuen, beschloß er, um feinen Begner zu verföhnen, die Beleidigung, welche er bem Rlofter bes

heiligen Dionys zugefügt, zu widerrufen; was denn durch einen Auffatz in Form eines Briefes geschah, in welchem er die Ansicht Hilduin's gegen die Beda's, d. h. daß der Areopagite Bischof zu Athen gewesen, vertheidigte. Der Brieffindet sich bei Bulaus 1. c. p. 86 und in der Ausgabe von Amboise S. 224. (Bgl. auch Hist. cal.)

Auferdem führt Bulaus (II, p. 200), um Abalard gegen die Anklagen feines Schulers Gaufridus Antiffiodorenfis, Monch ju Clairvaux, ju vertheidigen, bag er Berth und Bedeutung des Abendmable nicht hoch genug auschlage, ein Buch Abalard's "De haeresibus" in fiebengehn Capiteln (unvollftandig) an, in welchem die Ansichten der Reter über die coena domini mit echt orthodoren Baffen betämpft werden. (Cf. Opp., p. 452 sqq.) Buch ift ohne Zweifel unecht, denn ihm fehlt im Manuscript Abalard's Rame: auch Stil und Redeweife find von der abalar= dischen Manier abweichend. (Censura doctorum Parisiensium. Opp. ed. Amb.: "nec eius loquendi morem, stilum aut mentis acumen sapit".) - In dem Berzeichniß berühmter Atademiter bei Boulay 1. c. lesen wir auch noch folgende Rotiz (Henricus de Gandavo in auctario cap. III); "Petrus Dialecticus cognomento Abailardus subtili abusus ingenio aliqua conscripsit, inter quae excellunt libri Theologiae et liber cui titulus Scito te ipsum. Composuit et metrico stylo Hymnos in monasterio, quod vocatur Paraclitum, decantandos etc." Sa fetbft in der weltlichen Dichtkunft mar Abalard nicht fo unerfahren. Coufin fagt von ihm: "Il était beau poëte et musicien, il faisait en langue vulgaire des chansons qui amusaient les écoliers et les dames" (Introductio, p. II). . Hiermit ftimmen Beloife's Worte (Abael. Opp. ep. Hel. II, p. 46): "Duo autem fateor tibi specialiter inerant, quibus foeminarum quarumlibet animos statim allicere poteras, dictandi videlicet et cantandi gratia . . . . amatorio metro velrhythmo composita reliquisti carmina, quae prae nimiâ suavitate tam dictaminis quam cantus" (Abalard componirte also wahrscheinlich auch) "saepius frequentata tuum in ore omnium nomen incessanter tenebant."

Cf. Hist. litt. de la Fr. IX, 173; XII, 135. Du Chesne notae ad edit. Amboës., p. 1160.

## II. Philosophisch = theologisches System Abalard's.

### 1. Vorbereitende Bemerkungen.

Erft als die driftliche Rirche und Wiffenschaft eine innerlich wie außerlich feftere Stellung innerhalb der heidnischen Welt gewonnen hatte, finden wir Spuren einer fpftematischen Behandlung ber Theologie. Bier ift por allem das Buch von Origenes περί αρχών zu nennen, das nun freilich noch einen zwischen wiffenschaftlicher und apologetischer Form schwankenden Charakter trägt 34). Denn wiewohl Drigenes den gangen Inhalt ber Dogmatif (Gott, Menich, Freiheit - Gottesbewuftfein, Weltbewuftfein und Selbstbewuftfein) zu entwickeln versucht, fo zeigt doch die Unficherheit und das Schwanken, wohin er irgend einen bogmatischen Locus gu bringen habe, die wiederholte Behandlung deffelben Dogma in verschiedenen Theilen feines Buches und unter verschiedenen Befichtepunkten, daß er feines Stoffes noch nicht völlig Meifter gewesen und eine spftematische Methode noch nicht zu erreichen vermocht. In den nächstgefolgten Jahrhunderten findet fich viel Ausbeute für die Beftimmung einzelner Glaubens = und Lehrpunkte, ohne daß doch ein Gefammtinftem aufgestellt worden ware. Selbst die Symbole aus diefer Zeit beschräuten fich faft auf die Dogmen von Menfchwerdung und Trinität, mahrend allein das apostolische einen allgemeineren Inhalt hat. Es fehlt an einem organischen Bufanimenhange der Dogmen unter fich. Unter den fpateren Arbeiten, welche hier für une von Wichtigfeit find, nennen wir junachft die Werte von Auguftin über die Trinität, über Gunde und Gnade, gegen die Belagianer, gegen die Manichaer, über den freien Billen, in gewissem Sinne auch das Encheiridion ad Laurentium, in

<sup>34)</sup> Zwischen Origenes und Abalard besteht überhaupt mannichfache geistige und äußere Berwandtschaft.

welchem leicht fich eine gewiffe Lehrmethobe und eine enge Beziehung ber einzelnen Lehrstücke auf einander entbeden läßt. Die Schriften ber meiften andern Bater find mehr astetischer Ratur, bezwecken weniger Erudition als Erbauung, behandeln auch meift nur ein= zelue Lehrstücke, ohne ihre Bedeutung und Stelle im Spftem auf-Dem Origenes und Augustin werben gewöhnlich an die Seite gestellt jene fogenannten erften Dogmatiter Ifibor von Sevilla, Leontius und Rohannes Damascenus, Redoch nicht gang mit Recht; benn, wiewohl fie bas Studium ber fuftematischen Theologie vorbercitet haben, so find fie boch nur Beifter zweiten Ranges, die nicht aus eigener Beiftesfülle geschaffen, fonbern, mas Andere por ihnen reich und weitläufig behandelt, aufammengebracht und unter allgemeine Befichtepunfte geftellt haben. So ift bas über Gebühr gerühmte Werf bes Damascenus έκθεσις της δρθοδόξου πίστεως und das Sentenzenbuch von Isidor von Sevilla eigentlich nur Sammlung von Aussprüchen und Lehrfäten alter Rircheulehrer, oft fo ungeschickt zusammengestellt, bag ihr eigenthumlicher Zusammenhang und Inhalt nicht wieder ju erkennen ift, oft fo unpaffend ausgemählt, daß bas Bute als häretisch verdächtig weggelaffen, das Unbedeutende als Ausbruck des orthodoren Rirchenglaubens hervorgesucht ift. Ohne weitere Erörterung haben sich nämlich jene Compilatoren (sententiarii, doctores sacrae paginae) begnügt, einfach hervorzuheben, mas in ihrem Jahrhundert der Mehrzahl als überzeugend einleuchtete, ohne zu bedenten, daß felbft die alten Rirchenlehrer tein Brivilegium gegen ben Brrthum befeffen haben. Go tam es, dag die firchliche Tradition, weit entfernt, ihre Bestimmung, die Studien anzuregen und zu fordern, zu erreichen, in zu großem Bertrauen auf das erworbene But allen wiffenschaftlichen Gifer zu erfticen begann. Da erft, ale bas Studium ber ariftotelischen Schriften und ber alten Philosophie überhaupt, von den Arabern auf's neue angeregt, in ben öffentlichen Schulen Staliens und Frankreichs wieder ju blüben anfing, begannen die Lehrer der Theologie vorzüglich im lettern Lande ein jeder auf seine Beise - , suivant son gout, son génie et souvent.son caprice" (Hist. litt. VI, p. 124) — die Lehren der Kirche, welche besonders zweifelhaft und schwankend

waren, und an deren Bahrheit zu rutteln doch für ein großes Berbrechen galt, mit philosophischen Grunden zu ftugen.

### 2. Abalard's Conceptualismus.

Da die Lehrer ber Rirche fich mit dem Studium des Aristoteles gu beschöftigen und feine Schriften, soweit diefelben damale befannt maren, öffentlich zu erklären begannen, Blato mithin nicht mehr der einzige philosophische Führer mar, begann man fich für Die philosophischen Grundrichtungen des einen oder des andern zu entscheiben, fie als formale Norm in Entwickelung und Bertheidigung ber driftlichen Lehren zu betrachten, wiemohl ber Ginfluß berfelben natürlich wegen des engen Rusammenhanges amischen Form und Inhalt nicht beim Formalen fteben blieb. Da nun ber Grundunterschied beider Bhilosophen in ihrem Begriff von den Universalien liegt, oder vielmehr in der Art, wie fie das Berhaltnig zwischen Allgemeinem und Ginzelnem gebacht, fo bezog fich der Zwiespalt innerhalb der Scholaftit felbst natürlich auch annächst auf Diefen Buntt. Go entftanden Die Begenfage Des Realismus und Rominalismus; boch teinesmegs fo, als wenn Ariftoteles den Irrthum des Nominalismus zu vertreten hatte, fondern vielmehr weil bas faliche Berftandnig des Ariftoteles ober feiner lateinischen Uebertragungen jene philosophische Reterei des Rominalismus hervorgerufen hatte.

Fener Dualismus des natürlichen Bewußtseins nämlich, vermöge dessen in ihm die Begriffe des Endlichen und Unendlichen sich
ungesondert durchkreuzen, ohne daß es ihm möglich märe, so total
Berschiedenes, ja scheindar einander Widersprechendes unter einen
gemeinschaftlichen Gesichtspunkt zu bringen, Ewiges und Zeitliches,
Endliches und Unendliches, Einzelnes und Allgemeines zu scheiden
und zu einen, zu begreifen, wie neben dem Ewigen, Unendlichen,
Bolltommenen, Absoluten Zeitliches, Endliches und Unvollkommenes bestehen könne, jener Dualismus, den, so lange man
überhaupt philosophirt, die Menschheit empfunden und nur mangelhaft gehoben hatte, ist zuerst von Plato völlig erkannt und begriffen, aber auch von ihm nicht rein gelöst. Denn wiewohl
Plato weiß, daß ein Zusammenhang zwischen Absolutem, das er

Ibee nennt, und Enblichem befteht ober, wie er felbft fagt, amifchen dem Allgemeinen und Gingelnen, hat er boch jene Beziehung - man möchte fagen aus einer zu großen Chrerbietung gegen bie Bobeit der Idee - nur außerlich ju bestimmen gewußt, um nicht Die ewige Wefenheit ber Idee durch den Mangel und die Beschränktheit, welche allem Ginzelnen nothwendigerweise antlebt, ju truben. Darum giebt er gu, daß die einzelnen Dinge Theil haben an ber Idee (uerexeir, nedelic); daß fie jelbst aber die Idee find. ober richtiger, daß bie Ibee fie völlig durchdringe, behauptet er nicht, um nicht in bem Begriff ber Identität ben des Unterschiedes aufzulöfen 35). Deutlicher wird die Anficht Blato's, wenn wir auf jene populare Erflärung der Ideen gurudgeben, wonach fie bie Mufterbilder (archetypa, παραδείγματα) find, in deren Betrachtung Gott die Welt geschaffen habe. So wird erklärlich, marum bie universalia (b. f. hier die Ideen) ante rem (b. f. die ein= zelnen Dinge, die Individuen) auf Plato gurudgeführt merben. So besteht benn nach Blato zwischen dem Allgemeinen und dem Einzelnen, bem voovueror und dem garroueror, derfelbe Unterschied, wie zwischen dem Original und bem Abbild (protypus und ectypus), d. h. eine gemiffe (augere) Aehnlichkeit, aber nicht eine wefentliche Einheit und Ibentität. Hierin ift ber Frrthum Plato's ju frichen. Denn, wiewohl zuzugeben ift, baf in gemiffem Sinne Die Ideen vor den Dingen da feien, in Gott nämlich, fo konnen fie doch eben fowenig von den Dingen getrennt werden, welche feines=

<sup>35)</sup> Nicht ganz genau giebt Baumgarten - Crusius ("De vero scholasticorum Realium et Nominalium discrimine decretisque ipsorum theologicis" — in: Opuscula theologica, Jenae 1836) Píato's Ansicht an (S. 61): "Illud de reali idearum subsistentia non potest nisi sic intelligi, divinam vim atque νοητον κόσμον, e quo illa proxime eluceat, ipsis se rebus indere, creari igitur cuncta atque servari per ideas dei, neque per internam et naturalem vim rerum tantum semina explicari." Es hätte besser unterschieden werden müssen zwischen ben Idean (νοητος κόσμος) und Gott (vis divina — deus); wenn nicht vielleicht per ungenau sür secundum gebraucht ist. Auch das platonische μετέχειν ist nicht genau genug durch "ipsis se rebus indere" übersett; dies Lettere ist vielmehr aristotelische Ansicht.

wegs blos ihr Abbild an fich tragen, sondern in benen fich die Ideen felbst manifestiren. Diefes schiefe Berhaltnig amifchen den Univerfalien und Individuen fuchte Uriftoteles badurch gurechtzuruden. bak er zeigte, wie fich Idee und Individuum durchaus nicht von einander trennen laffen, daß die Idee feinesmegs die einzelnen Dinge von fich ausschließe und ihnen ihre Wefenheit vorenthalte. vielmehr in bem Individuum erft zu ihrer Birklichkeit tomme. Bier muß nun ein doppelter Brrthum gurudgewiesen werden: 1) daß Blato ben Begriff ber Realität nicht gefannt hatte, Idealist im engeren, schlechen Sinne (Spiritualist) gewesen mare, mabrend er mohl bie Wirklichkeit ber Individuen und eine Beziehung zwischen ihnen und ber Idee anerkannte, nur nicht die mabre Art jenes Berhaltniffes; 2) daß umgekehrt Ariftoteles die Bobeit der Idee nicht gefaßt hatte, b. h. Reglift im engern Sinne (Materialift, Empirift) gewesen mare, ein Brrthum, der um fo natürlicher fich einschleicht, als Ariftoteles überall vom Einzelnen zum Allgemeinen auffteigt, mahrend er doch die Realität der Ibee durchaus nicht leugnete. Schon hieraus geht hervor, daß die Philosophie Blato's burchaus nicht ber ariftotelischen miderftreite, fondern in ihr nur ihr Correctiv und ihre Ergangung (Auch Baur a. a. D. S. 417] hat unrichtig bargeftellt.) Wie es bem Befen ber Ibee widerstreiten murbe, fie für eine blofe Abstraction zu halten, fo find dem Ariftoteles die Rate= gorieen mefentlich nichts anderes, ale abstract logische Begriffe, die höchsten Denkformen, welchen alles Mannichfaltige und Berfchiedenartige der in der Wirklichkeit existirenden Dinge untergeordnet werden muß. Die Rategorieen des Aristoteles und die Ideen Blato's, unter einen Gefichtspunkt gebracht, find die Universalien. So find 3. B. Gerechtigfeit, Staat, Freiheit 2c. Ibeen, bagegen Beit, Ort, Urfprung, Art, Thun, Leiden (tò exeir, tò noieir, tò πάσχειν, το πώς u. f. m.) Rategorieen; namentlich aber jene fünf Begriffe, auf die es die Scholaftiter am meiften abgefeben hatten: genus, species, differentia, substantia und accidens.

Spuren jenes Dualismus finden wir nun durch die ganze Folgezeit nach Aristoteles bei Justin, Johannes Damascenus, den Monophysiten, bei Berengar, dem Lehrer Roscellin's u. f. f. Umfassender jedoch ist jene Streitfrage namentlich auch in Be-

ziehung auf die Theologie, von den Scholaftikern behandelt. Die Scholaftik nämlich spakete fich nach dem philosophischen Princip, welches sie ihren Untersuchungen zum Grunde legten 36), in zwei Richtungen, die mit wechselndem Glücke einander bekämpften, bis die eine durch äußere Gewalt zurückgedrängt wurde, die andere im Laufe der Zeit veraltete und neuen, wenigstens anders gewandten Streitfragen Plat machte 37).

<sup>36)</sup> Die Meinung von Baumgarten - Crufius und Bictor Coufin, Die Scholaftifer feien au ber Rrage über die Reglität ber Universalien burch eine vielgebrauchte Stelle aus Borphprius geführt worden, ift mohl unhaltbar. Jene Stelle lautet (p. 370 ed. Bipont.): Aurina negi yerwr te nat eldwr, τὸ μὲν εἴτε ὑφέστηχεν, εἴτε χαὶ μόναις ψιλαῖς ἐπινοίαις χεῖται, εἴτε χαὶ θοεστηχότα σώματα έστιν η ασώματα, και πότερον γωριστά, η έν τοῖς αίσθητοῖς και περί ταῦτα θφεστῶτα (über bie Gattungen und Arten, ob bie Gattungen Realität haben oder blofe Gedanken find, ob fie forperlich oder nicht forperlich, getrennt von den Korpern (Dingen) ober mit ihnen verbunden und nur burch die Sinne mahrnehmbar find). Uebrigens batte Borphprius in der ermähnten Stelle feine weitere Erklarung gegeben, wie-Doch tounte jener Locus wohl wohl er felbst realistische Brincipien batte. wenig mehr ale den äuferen Anftok zu bem gewaltigen Kampfe bes Mittelaltere geben; ber Grund lag tiefer in bem miffenschaftlichen Bedurfniß ber Beit. (Cousin, p. 56: "que la philosophie scolastique est sortie d'une phrase de Porphyre traduite par Boece".) Die Stelle bei Boethius findet fich in der Baseler Ausgabe seiner Werke (1546. S. 56): "Plato genera et species ceteraque non modo intelligi universalia, verum etiam esse atque praeter corpora subsistere putat; Aristoteles vero intelligi quidem incorporalia atque universalia, sed subsistere in sensibilibus putat." Im erften Commentar jum Borphprius behauptet er die Realität ber fünf Rategorieen des Aristoteles, der Gattung und Art, des Unterschiedes, der Substanz und des Accidens (S. 8): "Si rerum veritatem atque integritatem perpendas, non est dubium, quin vere sint. Nam cum res omnes, quae vere sunt, sine his quinque esse non possint, has ipsas quinque res vere intellectas esse non dubites. Sunt autem in rebus omnibus conglutinatae et quodam modo coniunctae atque compactae." Im zweiten Commentar leugnet Boëthius bie Realität ber Universalien, ein abnlicher Wechsel wie fpater bei Wilhelm v. Champeaux.

<sup>37)</sup> Baumgarten - Ernfins bezeichnet jenen Streit des Idealismus (d. i. Realismus, weil er die Realität der Ideen anerkannte) und des Nominalismus durch die Stichwörter des Pantheismus und Theismus (l. c. p. 55); aber nicht richtig. Es scheint von jeher das Schickalides Idealismus gewesen zu sein, mit dem Pan-Zeitscrift f. d. hifter. Theol. 1870. I.

Der Berlauf jenes mertwürdigen Rampfes mar folgender. Wir haben oben gesehen, wie die Lehre Plato's von den universalibus ante rem burch Aristoteles babin modificirt mar, daß die Realität ber Universalien amar nicht geleugnet, fie felbft aber als ben Dingen inharirend betrachtet murben (universalia in re -Begriff ber Entelechie). Die Anhanger bes Ariftoteles vor bem 11. und 12. Jahrhundert folgten feinen bialettifchen Schriften, wiefern fie die Formen, worunter man die Universalien verftand, als der Materie ber Dinge immanent betrachteten. Jene Modification murbe jedoch im erften Stadium ber Scholaftit zum Begenfat verfehrt. Denn man fragte jest nicht mehr, ob die Univerfallen vor oder in ben Dingen (ante rem oder in re) waren, stellte vielmehr die Birklichkeit der Universalien überhaupt in Zweifel und untersuchte, ob jene allgemeinen Begriffe wirklich exiftirten (Realität batten) ober blofe Namen maren. Ueber biefe neuentstandene Wendung spricht fich nicht bestimmt genug die Hist. litt. de France bahin aus (VII, p. 132): "La doctrine de cette nouvelle secte (des Nominalismus) consistoit à philosopher sur les mots et les notions des termes, c'est à dire, que raisonnant sur l'universel ces nouveaux Dialecticiens l'établissoient dans les noms et soutenoient que toutes choses étoient singulières etc." (Bgl. Baumgarten, Glaubenslehre. 1760. Bb. II. Eint. (von Semler), S. 25.) Der Bauptrepräsentant diefer nominalistischen Richtung mar Roscel= lin 38). Denn von Johannes, den die Hist. litt. (IX, p. 359)

theismus zusammengeworfen zu werben. Kein Bunder; denn die Mehrzahl berer, die ihre Erkenntniß durch die Grenzen des sinnlich Wahrnehmbaren beschränken lassen, vermag jene unverwöstliche Lebensfülle des Begriffs, der in der Welt und den Dingen in ihr wohnt, wie auch das, was man Immanenz Gottes nennt, nicht zu sassen. Daher hat man von dieser Seite Abälard mit Spinoza zusammengestellt, ohne daran zu denken, daß Gott und Welt zwar nicht confundirt, aber auch nicht auseinandergerissen werden dürsen.

<sup>38)</sup> Anbere gehen weiter zurud, bis auf Boöthius (Opp. ed. Basil. 1546, p. 56) und Porphyrius, der freilich Realist gewesen; doch ift für den Augenblick deren Lehre ohne Folgen geblieben. Erft die spätere Zeit holte ihre Argumente als ebensoviele Waffen pro und contra hervor, um die Streitfrage

öfters als den Bater des Rominalismus bezeichnet, wiffen wir zu wenig, und dies Wenige nur aus unzuverlässigen Berichten. Auch tommt es weiter nicht darauf an, ob Roscellin zuerst jenen Kampf angeregt; gewiß ist, daß er ihm eine andere Gestalt gegeben und ihn auf ein anderes Gebiet verpflanzt hat. Denn abweichend von Aristoteles, obwohl, wie Biele glauben, es sein Borsatz war, die aristotelische Schule zu begünstigen 39), und sich ben Meinungen der Stoiker zuwendend, behauptete er, daß die Universalien bloße Namen und Wortlaute wären, deren Entstehung man auf den Umstand zurücksühren müßte, daß die Sprache gewisser Ausbrücke bedurft hätte, um mehrere einzelne Dinge (Indeviden), die in Betreff mehrerer Eigenschaften einander ähnlich

<sup>(&</sup>quot;in qua laborans mundus iam senuit", Joh. Sar. Policr. 7, 12) auszu-tämpfen. Doch sinden sich zwischen Boëthius und Roscellin verbindende Mittefglieder, die freilich in ihrer Zeit vereinzelt stehn, nicht den Lebensnerv derselben getroffen haben. So wurde in den Schulen Karls des Großen jene Frage behandelt (unter Ascuins Leitung), ebenso zu Fulda unter Rhabanus Maurus (vgl. die Glosse des Rhabanus über Porphyrius und die Ansicht eines Ungenannten aus dem zehnten Jahrhundert bei Cousin 1. c., p. LXIX sq.). Ueber Roscellin und seine Lehre spricht Johann v. Salisdury (Metal. II, 17) das Todesurtheil: "Hase opinio (daß nämlich die Universalien bloße Wortlaute wären) eum Roscellino suo fere omnino iam evanuit."

<sup>39)</sup> B. Crufius, S. 61: "Hoc enim et aequales profitentur, et res loquitur causaque cum ipsius tum adversariorum." Der lettere Buntt erledigt fich burch bas oben Gefagte. Der Unterfchied zwifchen Plato und Ariftoteles und ber zwischen ben beiben Richtungen ber Scholaftit ift nicht ber gleiche. Darum fügt auch wohl, wie jur Beschränfung und Berichtigung, ber Berfaffer hinzu: "Quod verum esset sententiarum platonicae atque aristotelicae discrimen, . . . . non mirandum est Roscelini aetate praetermissum esse plerisque." Doch ift wieder nicht richtig, was er voransschickt: "E Platonicis hi fuerunt, ut Anselmus atque Abaelardus; utrumque enim et doctrina, quam professi sunt, et testimonia certa ad illam scholam referri iubent." Diefer Jrrthum ift verbreitet genng. Zwar erwähnt Abalard baufiger ben Blato in seinen Schriften als ben Ariftoteles und sucht - wie Bernhard von ihm fagt - ihn jum Chriften zu machen. Richts besto weniger war er feiner philosophischen Grundrichtung nach teineswegs Platoniter; vielmehr verfolgte er den Realisten Bilhelm v. Champeaux auf das heftigste gerade mit nominaliftischen Grunden und amang ibn aur Modification feines Suffems. Bal. unten.

wären, mit einem gemeinschaftlichen Worte zu bezeichnen. Diesen Worten aber entspräche natürlich in der Birklichkeit nichts; die Universalien wären vielmehr bloße Namen 40).

Dieser Richtung gegenüber bezeichnete man die Lehre von den universalibus ante rem und in re gemeinschaftlich mit dem Namen des Realismus<sup>41</sup>).

<sup>40)</sup> Das Saupt diefer Richtung, Roscellin, behauptete alfo, daß allgemeine Substanzen ober allgemeine Begriffe etwas völlig Inhaltsleeres, bloge Worte ohne Realität, b. h. flatus vocis maren, daß die Karbe nur als Rörper, Die Beisheit nur als Seele gebacht werden tonne 2c. Wir haben freilich bie Rotizen fiber ibn nur bei feinem leibenschaftlichen Geoner Anselm. ber einmal über das andere Roscellin jedes mahrhaften Gedankens für unfähig erklärt (.. prorsus spiritualium quaestionum disputatione sunt exsufflandi"), in ber Pritit jeboch, die natürlich gang auf das theologische Gebiet, b. h. auf die Lehre pon der Trinität hinübergeht, ebenso unklar und unfruchtbar ift, als Roscellin es fein foll. Daf übrigens Roscellin ben Begriff bes Theils burchaus negirt, bangt hiermit genau zusammen. Er meint nämlich: ware etwas ein Theil von einem Bangen, fo mußte es auch, ba es felbft jum Bangen gebort, fobag biefes nicht ein Ganges mare, wenn es felbft nicht mare, ein Theil von fich felbft fein: bies aber mare ein Widerfpruch, ba ein Ding nicht fein eigener Theil fein tonnte. Er faßte alfo folgerichtig bas Bange nur empirifch, bandareiflich. Somit existirt nach seiner Meinung gar nichts als Theil, d. h. in Beziehung auf ein Anderes, mit diesem durch einen realen Begriff gusammengehalten, sondern nur für fich, isolirt. Wir felbst machten erft jene unftatthafte Beziehung. Die Widerlegung Abalard's (ep. 21: "Pseudodialecticus et pseudochristianus, cum in dialectica sua nullam rem partes habere aestimat, ita divinam paginam impudenter pervertit, ut eo loco, quo dicitur dominus partem piscis assi comedisse, partem huius vocis, quae est piscis assi, non partem rei intelligere cogatur" . . . cf. Cousin 1. c., p. 471) ift eines fo großen Dialektikers gang unwürdig. Die Wiberlegung mußte auf einem gang andern Gebiet als dem der Empirie versucht werben. Beno hatte bier eine handgreifliche Antwort gegeben.

<sup>41)</sup> Repräsentant der realistischen Richtung ist Anselm, dem die allgemeinen Begriffe nicht blos nicht abstracte Gedanken, sondern wirkliche Substanzen waren; sa die universalia waren ihm eigentlich das allein Existirende. Daher denn auch alles Seiende dieser summa veritas adäquat ist; was ihr aber widerspricht, ist zufällig, unwesentlich, endlich. (De verit. c. 7: "Quidquid est, vere est in quantum hoc est, quod ibi est" — begrifflich, an sich —.) Oder: "Omne, quod est, vere est, quoniam non est aliud quam quod ibi est. Est igitur veritas in omnium quae sunt, essentia, quia

Die universalia in re sind nämlich teineswegs, wie vermeint worden ist (Hase, Kirchengesch., 1836, S. 273), aus unwissenschaftlicher Vermischung des Realismus und Nominalismus hervorgegangen. Sie sind vielmehr eine höhere Einheit beider, liegen aber wesentlich auf der Seite des Realismus, der sich in ihnen in gleich eigenthümlicher und bestimmter Weise abprägt, wie in den Universalien ante rem 42); mit dem Unterschiede, daß hier die Universalien

hoc sunt quod in summa veritate sunt. Igitur omne. quod est. recte est." D. h. in die jest gebräuchlichen termini übersett: Bas wirtlich ift, ift vernünftig, und umgekehrt. Bal. Baur, S. 413, wo bas von Anselm beigebrachte Beispiel vom Rreuzestobe Chrifti zeigt, daß seiner Anficht gemäß das Boje nur in der subjectiven Betrachtungsweise feinen Grund habe. Kolgende Stelle ift besonders schlagend: Bon der veritas alicuius rei tann man nur uneigentlich fprechen, ba man fonft meinen mufte, bak mehrere Dinge mehrere veritates hätten; "quoniam illa non in ipsis rebus, aut ex ipsis, aut per ipsas, in quibus esse dicitur, habet suum esse, sed cum res ipsae secundum illam sunt, quae semper praesto est his, quae sunt, sicut debent, tunc dicitur huius vel illius rei veritas, ut veritas vocis, actionis, voluntatis, quemadmodum dicitur tempus huius vel illius rei, cum unum et idem sit tempus omnium, quae sunt in eodem tempore simul. Et si non esset haec vel illa res, non minus esset idem tempus; non enim dicitur ideo tempus huius vel illius rei, quia tempus est in ipsis rebus, sed quia ipsae sunt in tempore." Also feine universalia in re, fondern res in universalibus, b. b. universalia ante rem. Doch find jene universalia nur mefentliche Attribute, nicht aufällige Eigenschaften, wie Farbe u. a., die ben Körpern inhariren.

42) Unter denen, welche die universalia in re, d. h. die aristotelischen Principien seschieten, ist besonders nennenswerth Walter v. Mauritanien († 1174 "Lauduni episcopus", cf. Bulaeus II, Catal. vir. illustr.), welcher nach dem Zeugnisse Johann's v. Salisdury (Metal. II, 17, p. 99) so schlöß: "Ideo quod omne quod unum est numero est" (— quod est, unum numero est? —) "[aut] rem universalem aut unam numero esse aut omnino non esse [sequitur]. Sed quia impossibile [est] substantialia non esse, existentidus his, quorum sunt substantialia, universalia singularibus, quod ad essentiam, unienda. Partiuntur itaque status et Platonem in eo, quod Plato est, dicunt (die Anhönger Waster's) individuum, in eo, quod homo, speciem, in eo, quod animal, genus, sed subalternum, in eo, quod substantia, generalissimum." Bgl. die Lehre Wilhelm's v. Champeaux, nachdem er gezwungen war, im Streite mit Abdiard seine frühere Ansicht aufzugeben. (Cousin l. c., p. 518. Baur, S. 424. 425. Reuter, Joh. v. Sal., S. 19.

salien die innere Wahrheit der Individuen bilden, wogegen das Uebrige, wadurch sich die Individuen derselben Gattung u. f. f. unterscheiben, z. B. Farbe u. a., als zufällig, unwesentlich angesehn wird; während Blato's Realismus 48) lehrt, daß die Universalien

<sup>43)</sup> Sier ift zunächst Bernhard v. Chartres als Blatoniter nambaft du machen, wiewohl er felbst fich nicht öffentlich dem Ansehn des Aristoteles gegenüber zu ber Lehre Blato's bekennen mochte. Er fuchte beshalb ben Unterfchied beiber Philosophen möglichst abzuschwächen, um so besto ungehinderter Blato's Anfichten vertheibigen ju durfen. Dies gelang ihm nur jum Theil, weil man ihm Widersprüche in seinen Lehrsätzen nachzunzeisen wußte. Bon ihm agt Johann v. Salisburn (l. c., p. 100 sqq.): "Ideas ponit et nihil practer eas genus dicit esse vel speciem. Est autem idea eorum, quae natura funt (das simulich Erscheinende), exemplare aeternum (ewiges Urbild). quoniam universalia corruptioni non subjacent, nec motibus alterantur, quibus moventur singularia, et quasi ad momentum aliis succedentibus alia defluunt, proprie et vere dicuntur esse universalia. Siquidem res singulae verbi substantivi nuncupatione (b. h. baß sie wirklich sind) creduntur indignae, cum nequaquam stent et fugiant nec exspectent appellationem, adeo namque variantur qualitatibus, temporibus. lecis et multimodis proprietatibus, ut totum esse eorum non status stabilis, sed mutabilis quidem transitus videatur." (Man tann die Individuen nicht neunen, fondern nur die Gattungen. Bal. Segel's Bhanomenol. § 1 fiber bas hier und Jett.) "Esse autem, inquit Boëthius, ea dicimus, quae neque intensione crescunt, neque retractatione minuuntur, sed semper suae naturae subnixa subsidiis sese custodiunt. Haec autem sunt quantitates, qualitates, relationes, loca, tempora, habitudines" (to Eyew) "et quidquid quodammodo adunatum corporibus invenitur. Quae quidem corporibus adiuncta mutari videntur, sed in natura sui immutabilia permanent. Sic et rerum species transcuntibus individuis permanent caedem. Hae autem ideae i. e. exemplares formae rerum primaevae omnium rationes sunt, quae nec diminutionem suscipiunt nec augmentum, stabiles et perpetuae, ut, etsi muadus totus corporalis pereat, nequeant interire." (Cf. Cousin 1. c., p. CXXVI: "Dans l'intelligence divine étaient d'avance les exemplaires de la vie, les notions éternelles, le monde intelligible." [Plato's nagadeiyuara, die Mufterbilder, noch denen Gott die Welt ichuf] "... Le monde est éternel, il ne connaît ni vieillesse ni décrépitude. Du monde intelligible est sorti le monde sensible . . . . . " Mehr ber ariftetelischen Aufacht nabert fich bie Lebre Gilbert's v. Boitiere: "Universalitatem formis nativis tribuit. Est autem forma nativa originalis exemplum et quae non in mente dei consistit, sed rebus creatis

über die engen Schranken von Ort und Zeit hinausgehen, weil sie eben vor den Dingen sind. Aristoteles räumte also mit Plato der Jdee, mit den Nominalisten der Wirklichkeit (den Individuen) ihr Recht ein 44).

Doch hatten jene Streitigfeiten ber Scholastifer fich meber fo weit ausgebreitet, noch maren fie fo hart und erbittert geworden, wenn man fie nicht in das Gebiet der Religion binübergefvielt und namentlich für bas Dogma von ber Trinität fo bedeutend zu machen gewußt hatte. So nämlich wurden fie nicht sowohl durch Bernunftarunde, ale vielmehr durch die Autorität von Concilien u. f. f. entschieden. - Roscellin namentlich tonnte bei feinen Untersuchungen über die Trinität feiner philosophischen Grundansicht zufolge in ben brei Berfonen die Ginbeit nicht anerkennen, auch nicht zwischen ben Begriffen "Berfon" und "Sache" unterscheiden. Darum behauptete er benn, daß bie brei Berfonen in Gott brei von einander geschiebene Dinge (res - Individuen) seien, wie z. 28. drei Engel; nur hatten fie einen Billen und diefelbe Macht (b. b. eine Art moralischer Ginheit); wir entnahmen erft fpater in unferm Denten den Begriff der Gottheit von ihnen. Mit andern Worten : Gott der Bater und Gott der Geift mußten zugleich mit dem Sohn incarnirt fein, wenn man nicht zugeben wollte, daß in der Gottheit drei Individuen (res) feien, d. f. Gotter, - ein Ausdruck, den nur der zeitweilige Sprachgebrauch nicht geftatte 45). Hiergegen

inhaeret" (b. s. universalia in re). "Haec graeco eloquio dicitur ellos, habens se ad ideam ut exemplum ad exemplar, sensibilis quidem in re sensibili, sed mente concipitur insensibilis, singularis quoque in singulis, sed in omnibus universalis."

<sup>44)</sup> Schon hierans folgt, daß Joh. v. Solisbury und B.-Cruffus (l. e., p. 56), der jenem folgt, Unrecht haben, daß fie die Sache des Aristoteles mit der des Rominalismus identificiren. Den Uriprung, die Beranlassung des Rominalismus kann man wohl auf Aristoteles zurückführen, aber nicht die Lebre.

<sup>45)</sup> Die Lehre Roscessin's tennen wir nur aus einem Briefe des Mönchs Johannes an Anfelm. Dort heißt es nämlich: "Hanc de tribus deitatis personis quaestionem Rocelinus de Compendio (Compiègne) movet: "Si tres personae sunt una tantum res, et non sunt tres res per se, sicut

jagt mit Recht Anjelm von Canterbury (vgl. Annal. Ord. Bened. V, p. 261 (1731). — Ans. Lib. II, ep. 35): "Quod dicit tres personas tres res, aut vult intelligi secundum tres relationes, aut secundum id quod deus dicitur. Si primum, superflue hoc dicit; nullus enim negat, hoc modo tres personas esse tres res, sic tamen, ut diligenter intelligatur, quomodo ipsae relationes dicantur res, aut cuius modi res. Quodsi dicit, tres personas esse tres res, secundum quod unaquaeque persona est deus, aut tres deos vult constituere 46), aut non intelligit quod dicit" 47). Später, als Anjelm schon Erz-

tres angeli aut tres animae, ita tamen ut voluntate et potentià omnino sint idem, ergo pater et spiritus sanctus cum filio incarnatus est.' Dicit enim huic sententiae dominum Lanfrancum archiepiscopum concessisse et vos (b. i. Anselm) concedere se disputante", — wiewohl Anselm selbst, was auch nicht ohne weiteres zurückzuweisen ist, zweiselt, ob Roscellin ben Zusatz, sicut tres angeli aut tres animae" selbst gemacht habe, oder ob die Worte nicht von dem Mönche Ischames zur näheren Erklärung der Roscellinischen Ansicht hinzugefügt seien. Uedrigens ist es aussallend genug, daß Roscellinischer die durchaus heidnische Lehre des Tritheismus hat auf sich nehmen wollen gegen die bestimmtesten Aussprüche der Schlusses; "Si tres personae sunt una res — pater et spiritus etc." Man muß fortsahren: "Ergo tres sunt dei."

- 46) Anselm ist zu hart gegen Roscellin, wenn er schließt: "Wer nicht einmal begreift, wie mehrere Menschen der Art nach (in specie) ein Mensch sind, der kann auch nicht einsehn, daß etwas [ein] Mensch sei außer einem Individuum; noch viel weniger aber wird er in der über alles hinausgehenden Natur der Trinität begreifen, wie mehrere Personen, von denen jede vollsommen Gott ist, ein Gott seien." Denn in dieser Weise hat Noscellin die Einheit Gottes nicht geleugnet; auch er weiß von einer moralischen Einheit der drei Personen (voluntas et potentia).
- 47) Roscellin legt in seiner Beweisstührung den Hauptnachdruck auf den Schluß, daß, wenn die drei Personen nur Ein Wesen sind, Bater und Geist zugleich incarnirt sein mussen. Doch wirst er hier zwei sehr verschiedene Dogmen ungeschickt zusammen, da in beiden gewissennaßen ein Entgegengesetzes vorzeht. (Anselm macht auch auf diesen Fehler bei Roscellin ausmerksam: "Cur ergo pergit ad incarnationem, quasi ipsa sola faciat quaestionem.") Die Kirche nämlich unterscheibet in der Trinität die Personen bei einem

bifchof zu Canterbury mar, wurde er aufgefordert, die Bolemit, welche er in einem furgen Briefe begonnen, in einem größeren Werke auszuführen. Er schrieb baber "De fide trinitatis et de incarnatione verbi contra blasphemias Ruzelini". Bie sehr er übrigens besorgt mar, ja nicht in die Barefie Roscellin's mitverflochten zu merben, geht aus einem Briefe an ben Bifchof Fulco von Beauvais hervor, worin er fich und Lanfranc von den oben anaedeuteten Befchuldiaungen (im Briefe des Monches Johannes an Anselm) zu reinigen bemüht ift: "Archiepiscopum quidem Lanfrancum cum vitâ eius . . . . quia de eo nunquam aliquid tale sonuit . . . . ab hoc crimine satis excusat et absentia et mors eius omnem de eo novam accusationem recusat" . . . . Roscellin batte übrigens auf ber Spnode gu Soiffons (1092) feine Lehre ale haretifch abgeschworen, nachher jedoch erflart, daß ihn bagu nur die Beforgnif, vom Bolte gesteinigt zu werden, bewogen habe, und bag er in feiner fruberen Anficht beharre. (Cf. Anselm, Cant. l. c. und Baur a. a. D. II, S. 401.)

Es fragt sich nun, auf welcher von beiden Seiten wir den Abälard zu suchen haben. Wir können nämlich Staudenmaier nicht beistimmen (Encyklop., S. 744), der den ganzen Streit des Nominalismus und Realismus für unbedeutend hält, weil er nur Einfluß auf die Lehrform gehabt habe, da wir vielmehr glauben, daß davon nicht bloß die philosophische Methode, sondern auch die Resultate der Lehre wesentlich bedingt würden. — Glaubte nun Abälard, daß jene allgemeinen Begriffe in der den Individuen gemeinschaftlichen Natur ihren Grund haben, oder daß sie bloße Namen, Wortlaute seien? Wohl keins von beiden. Denn daß

Befen, in Christo die Naturen in einer Person. Die Art übrigens, in der Anselm gegen Roscellin tämpft, ist scholastisch in schlechtem Sinn, grammatisch spisstindig. Er sagt, es sei der Sohn deshalb allein incarnirt, weil sonst zwei Söhne gewesen wären (der Menschenschn Christus und der Gottessohn, der heilige Geist) und auch zwei Enkel (der Bater als Enkel der Eltern der Maria und der Sohn als Enkel der Jungfrau). Dies wäre aber unpassend gewesen und hätte zu vielen Berwechselungen Anlaß gegeben u. s. w. — Welch' armselige Beweisssuhrung!

er nicht Nominalist im engern Sinne gewesen, dürste schon daraus folgen, daß er keineswegs dem Roscellin beistimmte, ihn vielmehr auf theologischem wie philosophischem Gebiete heftig bekämpste. Den Realismus aber widerlegte er in seinen beiden Formen, der platonischen und aristotelischen (Cousin, S. 513), mit Gründen aus der Empirie und dem gesunden Wenschenverstande in der Berson des Wilhelm v. Champeaux, welcher behauptete, daß dieselbe Sache (eandem rem) ganz dem Besen nach (essentialiter) zugleich in allen ihren einzelnen Individuen (singulissimis suis individuis) sei 48) Aehnlich die Scotisten: "universale formale

<sup>48)</sup> Wilh, v. Champeaur, Abalard's Lehrer, hatte eine boppelte Anficht von dem Berhältnif der Universalien zu den Individuen, die eine vor Abalard's Auftreten als Dialettiters in Baris, die andere in Rolge des Siegs, den Abalard in wiederholten Disputationen über ihn bavongetragen. Wilhelm's altere Anficht bestimmt Abalard (Hist. cal. 5) so: "Erat autem in ea sententia de communitate universalium, ut eandem essentialiter (essentialitatem bei Bul.) rem totam simul singulis suis inesse adstrueret individuis, quorum quidem nulla esset in essentià (re bei Bul.) diversitas, sed solà multitudine accidentium (actionum bei Bulaeus) varietas." (Bergleiche, mas wir oben fiber ben Realismus Anselm's beigebracht haben, namentlich über bie veritas una, "quae semper praesto est his, quae sunt . . . " Achulich ist ber theologische Realismus bes Dbo v. Cambran, welcher behauptete, bag wir alle in Abam, in welchem Gattung und Individunm noch identisch aemefen maren, gefündigt hatten, aljo bas Gingelne [bie einzelnen Menfchen] vom Allgemeinen [Abam ober ber Gattung] abhängig machte und bestimmt werden ließ.) - Doch wurde Bilhelm gezwungen, diefe Anficht aufzugeben. (Bgl. Fragm. Sangermanense de gener. et spec. bei Coufin, S. 518: "Sic autem correxit sententiam, ut deinceps rem eandem non essentialiter, sed individualiter [indifferenter?] diceret.") Die Individuen exiftirten allein, behauptete er nun, und feien, von verschiedenen Gefichtspuntten ans betrachtet (.. partiuntur status" bei Joh. Gar. l. c., p. 100), Art, Gattung und Allgemeines (generalissimum). Bgl. bagu bie Anficht Balter's v. Mauritanien. - Es taun feine Frage fein, daß biefe Anficht gang nominaliftifch ift. Denu, obmobl Abalard fie als realistisch bekampft, und Wilhelm felbft über die Realität ber Art ober Gattung nichts fagt, so ift body ber Gat, " bie Individuen eriftirten allein", völlig hinreichend, den Rominalismus zu constatiren. Bilbelm feine Lehre genauer bestimmt und namentlich den gulet angeführten Set naber erlautert, fo mochte fich vielleicht feine Lehre als die ariftotelifche ber universalia in re herausgestellt haben.

a parte rei sive universalitas formalis a parte rei. Cf. Bul. l. c., p. 9. Somit war nach Wilhelm v. Champeaux unter den einzelnen Dingen ihrem substantiellen Wesen nach gar kein Unterschied; was sie unterschied, galt ihm als bloße Modification der allgemeinen Substanz, als bloßes Accidens.

Diefe Lebre konnte Abalard nicht billigen. Er graumentirte vielmehr gegen diefelbe in folgenden Saben: "Homo quaedam species est, res una essentialiter, cui adveniunt formae quaedam et efficiunt Socratem. Illam eandem essentialiter eodem modo informant formae facientes Platonem et caetera individua hominis: nec aliquid est in Socrate praeter illas formas informantes illam materiam ad faciendum Socratem, quin illud idem eodem tempore in Platone informatum sit formis Platonis. Et hoc intelligunt de singulis ad individua et de generibus ad species. Quod si ita est, quis potest solvere, quin Socrates eodem tempore Romae sit et Athenis? Ubi enim Socrates est, et homo universalis ibi est secundum totam suam quantitatem informatus socratitate. Quidquid enim res universalis suscipit, totà sui quantitate retinet. Si ergo res universalis tota socratitate affecta eodem tempore et Romae est in Platone tota: impossibile est, quin ibi etiam eodem tempore sit socratitas, quae totam illam essentiam continebat"...., Quid contra hoc dicere possit, rationabile ingenium non habet." Hierauf antwortet jedoch Cousin gang richtig (p. CXXXIV): "Peut-être cet argument n'est-il point aussi résistible, que le croit Abélard, et un esprit raisonnable pourrait y faire plus d'une réponse solide." Wenn nämlich Abalard schließt: Ift das All= gemeine fo bas allein Exiftirende, bag bas Befondere und Einzelne dabei ale bloges Accidens betrachtet werden muß, jo muß auch, da dies Allgemeine in jedem Ginzelnen als ungetheiltes Ganges exiftirt, Sofrates zugleich in Rom und Athen fein, wiefern nämlich das Allaemeine in Blato in Rom ift, fo begeht er einen logischen Rehler. Denn wenn man zugiebt, wo Sofrates ift , ift auch ber allgemeine Menfch (desgleichen mo Blato), fo folgt baraus wohl, daß der allgemeine Menfch zu gleicher Zeit in Rom (in Blato)

und in Athen (in Sofrates) ift; teinesmegs aber die Umtehrung ienes Sates: wo ber allgemeine Mensch ift, ba ift auch Sofrates. Diefer Schlug murbe nur julaffig fein, wenn ber allgemeine Mensch und Sofrates identische Begriffe maren; mahrend doch gerade auf bes Letteren Seite ein accidentieller Ueberschuß ift. Amar ichiebt Abalard folgendes Mittelglied in die Umtehrung bes Schluffes ein: wo Sofrates ift, ift auch ber allgemeine Menich, wie er feiner gangen Quantität nach burch die Sofratität beftimmt mird (- "quidquid enim res universalis suscipit, tota sui quantitate retinet" -); da nun das Allgemeine, wie es in feiner Totalität durch die Sofratität bestimmt ift, zu derfelben Beit auch in Rom in Blato feiner Totalität nach ift. fo muß u. f. w. Aber der Rehler liegt hier darin, daß wohl der allgemeine Mensch auch in Blato ift, aber nicht, wie er in seiner Totalität burch bie Sofratität bestimmt ift. Denn fo ift er nur eben in Sofrates, in Blato aber ift er - fo zu fagen - burch die Blatonität beftimmt.

Ebenso verhalt es fich mit dem zweiten von Abalard angeführten Grunde: "Amplius sanitas et languor in corpore animalis fundatur, albedo et nigredo simpliciter in corpore. Quodsi animal totum existens in Socrate languore afficitur et totum, quia quidquid suscipit totà sui quantitate suscipit, eodem et momento nusquam est sine languore; est autem in Platone totum illud idem; ergo etiam ibi langueret; sed ibi non languet . . . . " Der allgemeine Mensch (in Sofrates) bas lebendige Beschöpf als universale b. i. ber Battungsbegriff, tann aber nicht frank fein, ift normal, unveränderlich, tennt nicht Tod, nicht Alter 2c. - Diefer Einwurf ist von Abalard auch - selbst gemacht, aber nur abgeschwächt, nicht widerlegt (p. 514). Der Fehler des Realismus in obiger Form liegt vielmehr darin, baß bas Individuelle jum bloß Accidentiellen wird. Krankheit freilich und Farbe und Aufenthaltwort find accidentiell, aber nicht Die Sofratität und Blatonitat 49). - Coufin führt febr richtig

<sup>49)</sup> Wir machen hier auf die befannte Stelle im zweiten Theil der Streitschriften von David Strauß (S. 201) aufmerkfam, die gegen Menzel gerichtet

gegen Abälard folgendes Beispiel an: "L'humanité est essentiellement tout entière et en même temps dans chacun de nous, comme nous sommes essentiellement, intégralement et simultanément dans nos différents actes et nos différentes facultés. L'humanité n'existe que dans les individus et par les individus; mais, en retour, les individus n'existent, ne se ressemblent et ne forment un genre que par l'unité de l'humanité, qui est en chacun d'eux . . . . . . Denn Genus und Species fann man zwar im Denlen unterscheiden, aber nicht von einander scheiden. Im wahren Realismus absorbirt also das individuum eben so gut das genus, wie umgesehrt das genus das individuum. Sie durchdringen sich gegenseitig.

Ab älard geht dann zur Widerlegung der Form des Realismus über, wie wir sie bei Bernhard v. Chartres sinden, welcher Art und Gattung auf die Ideen Plato's zurücksührte, so jedoch, daß, während Letterer die Ideen für ewig und gleichen Wesens mit Gott hielt, Bernhard die Ewigkeit ihnen zwar einzümmte, aber nicht in gleichem Sinne wie Gott, d. h. die Coaternität ihnen absprach (Gott also zwar nicht der Zeit, aber dem Princip nach der Frühere. Hiergegen erklärte sich Abälard. Arten und Gattungen (genera et species — ; bei Joh. Sar. omne quod est), behauptete er, sind entweder Schöpfer oder Geschöpf; sind

ift, der in ähnlicher Beise, wie Abalard, Empirisches und Ideales in seiner Polemik gegen Fichte verwechselte. "Es ist das allergröbste und schülerhafteste Misverständnis des ersten Sates von Fichte's System, aus seinem Ich ein empirisches zu machen. Sagt Fichte nicht selbst ausdrücklich in der Wissenschaftslehre, das Ich, welches ihm das Absolute ist, sei , dasjenige, dessen bloß darin besteht, daß es sich selbst als seiend sett? und: "Mein absolutes Ich ist offenbar nicht das Individumm, sondern der Identität des Bewustesiensden und des Bewusten; und zu dieser Absonderung (zum reinen Ich) muß man sich durch Abstraction von allem Uebrigen in der Persönlichkeit erheben "Die Beranlassung zu solchem Misverständnis gab bei Abälard zunächst der realistische Sate: "Quidquid suscipit res universalis, tota sui quantitate retinet"; was doch nur heißt, daß die Ides (d. h. das universale) ihre ganze Fülle in das Individumm legt, ohne etwas zurschaubehalten; sie ist also in jedem Individuum ganz und ungetheilt.

fie letteres, fo mufte ber Schöpfer por ihnen bafein (p. 517). So mar Gott früher ba, als Gerechtigkeit und Starke, b. h. Gott war früher, ehe er gerecht und gewaltig (fortis) war. - Der Schluß ift zu voreilia. Gerechtigfeit, Macht, Liebe w., die Ideen überhaupt werden mit Recht von Blato für gleich ewig mit Gott gehalten, indem fie in ihm ale dem feiner felbst bewußten absoluten Beifte immer von neuem lebendig werden. Schon ber Borberfat - die genera u. f. w. find entweder Schöpfer oder Beicopf ift ein ungehöriges Dilemma, ba die Ideen von Gott, wie Gott von ihnen, gar nicht getrennt werden konnen. Gott ichafft nicht Gerechtigfeit, Macht, Liebe, fondern ift alles brei, mar niemals ohne fie, also auch nicht vor ihnen; wie benn hier ber Begriff ber Reit ein gang ungehöriger ift, ba er im Bebiete bes Beiftes nur bann eine Stelle finden fann, wenn der Beift felbft mit ber Sinnenwelt in Beziehung tritt. Rennt ferner Bernhard die Ideen amar emig, aber nicht gleich emig mit Gott, fo ift bas eben nur fo ju verftehn, daß er als ber Selbstgenugsame fein eigenes Brincip ift und fo fich und jene Ibeen, die abstract logischen sowohl (bie Rategorieen), wie die concreten, welche mir jum Theil als Eigenschaften Gottes bezeichnen, erzeugt. Abalard fahrt fort : Es giebt zwar Solche, benen feine Eintheilung (in Schöpfer und Befchöpfe) nicht genügt, fondern die meinen, man muffe vielmehr eintheilen in "Erzeugtes und Ungezeugtes" (genitum aut ingenitum); die universalia maren bann zu bem Unerzeugten (Richtgewordenen) ju rechnen, mithin gleich ewig mit Bott. Diefelben muffen alfo auch behaupten, der Beift fei immer bei Bott gemefen, er habe nicht seinen Ursprung in einem Andern (nec ab alio incoepit); auch sei Gott überhaupt nicht der Werkmeifter von irgend etwas (nec deus aliquorum factor est). — Selbst diese Sate, so baroct fie fcheinen, für fo unchriftlich und unvernünftig fie nament= lich von Abalard betrachtet werden mochten, find nicht gang ohne Bahrheit. Gott konnte und kann nichts wefentlich Neues hervorbringen, mas nicht schon in ihm mar (d. h. xarà dirauw). Boher follte er es nehmen, wenn nicht aus fich? Go wird ber Begriff der Schopfung ju dem der Entwickelung, feineswegs aber ju bem der Emanation: jene geht nach oben, diefe nach unten;

jene ift ein vernünftiger, diese ein abenteuerlicher Begriff 50). Bir fürchten nicht, dag une hiernach der Borwurf des Pantheismus treffen tonne. Denn mir unterscheiben scharf amischen Gott und Welt, wenn wir fie auch nicht bis jum formlichen Dualismus auseinanderreifen tonnen. - Abalard fahrt fo fort: "Denn Gofrates besteht aus zwei mit Gott gleich ewigen (Theilen). gab bier alfo nur eine Berbindung, die bei ihrem Entfteben nen war, nicht eine neue Schöpfung (nova ergo prima fuit coniunctio. non aliqua nova creatio). Deun ebenso, wie die Materie, ift auch die Korm etwas Allaemeines und als foldes mit Gott gleich emig. Wie weit dies aber von der Wahrheit abweicht, liegt am Tage. Und boch mare es immer noch eine neue Creutur, die Berbindung felbit mare eine Schopfung. Denn Schopfung ift ber Act (und die Zeit), wodurch (worin) das Allgemeine (universale. idea) ein Meugeres wird, zur Erscheinung tommt, specielle und individuelle Form annimmt.

In ähnlicher Beise widerlegt Abalard den aristotelischen Reaslismus (p. 518) und den Rominalismus Roscellin's (p. 522). Gegen den Letzteren namentlich beruft er sich auf die Autorität des Boöthius. Sein Beweis nimmt folgenden Gang: Wie eine Statue aus Erz als ihrer Materie und der (menschlichen u. s. f.) Figur als ihrer Form besteht, so besteht die species aus dem genus als ihrer Porm besteht, so besteht die species aus dem genus als ihrer Waterie und dem, was sie von dem genus unterscheidet, als ihrer Form (formå autem differentia), was in Borten (vocibus) zu bezeichnen unmöglich ist. Denn da der Begriff eines lebendigen Besens sich zu dem des Menschen wie Gattung zu Art vershält, kann doch nimmer (da beides sanimal und homo] nach dem Rominalismus bloße Worte sein sollen) ein Bort des anderen

<sup>50)</sup> Bgl. Passant, Bon ber Freiheit des menschlichen Willens, S. 5: "Dieser göttliche Act der Schöpfung läßt sich so denken: das Urwesen, sich selbst denkend, erzeugt sein absolntes göttliches Gegenbild; seine ihm innewohnenden Kräfte vorstellend, aber ohne die Urkraft, ohne seine ewige Zengungskraft, denkt er die Urbilder bedingter Wesen und giebt ihnen das Dasein." Und S. 12: "In jedem freien Wesen erkennen wir einen objectiv gewordenen göttlichen Gebanken u. s. w."

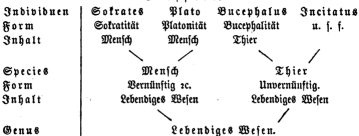
(vox vocis) Materie fein, in ober von ber jenes mare (neque in qua sit, neque de qua sit). Denn aus bem Worte animal wird nicht bas Wort homo, auch nicht in bemfelben. Doch fagen Die Rominaliften, daß jene gange Redemeife figurlich fei : " Das genus ift die Materie der species", d. h. das, was durch das genus bezeichnet wird, ist Materie bessen, mas durch die species bezeichnet wird. Aber ba fie gar tein anderes Sein außer ben Individuen tennen und biefe boch durch Gattungewörter fomobl wie durch Einzelwörter (voces universales - singulares) bezeichnet werden, so muffen die Ausbrucke animal und homo dasfelbe bezeichnen; baber man benn auch umgekehrt fagen tann, bas, mas durch die species bezeichnet wird, ift die Materie deffen, mas burch bas genus bezeichnet wird, b. h. der Unterschied zwischen Art und Gattung verschwindet. 3m weitern Berlaufe des Bemeifes wird gleichfalls nachgewiesen, daß die Begriffe des Theils und des Bangen fich vermischen, jo daß das Bange ju gleicher Reit fein eigener Theil fein tonne. - Die Ungerechtigfeit gegen ben Rominalismus in diefer Beweisführung befteht namentlich barin, daß man ihn von Begriffen Notig nehmen läft, welche er gar nicht in ihrer Realität anerfennt, wie von genus und species, Theil und Gangem. Da für ibn blog die Individuen exiftiren, fann ein folder Schluß, die species werde gur Materie des genus, oder das Bange jugleich fein Theil, für ihn nichts Gin= schüchterndes haben. Er leugnet schon die Borderfate (das genus ift Materie ber species), fieht somit in ber Schluftette nur ein Wortfpiel ohne mahren Gehalt.

Buletzt kommt Abälard auf seine eigene Ansicht, welche Cousin als Conceptualismus bezeichnet hat. Sie besteht in solgenden Sätzen: "Ein jedes Individuum besteht aus Materie und Form; und wie die Form nie außerhalb der Dinge, so ist auch das Wesen (d. i. die Materie) nirgends außer in den Dingen. Species ist nun nicht jene Wesenheit (essentia — Substanz), welche im Individuum ist, sondern das, was aus den anderen einzelnen Individuen zusammengesaßt wird (totam illam collectionem ex singulis aliis sindividuis coniunctam). Diese ganze Zusammensassung (Einheit) ist zwar wesentlich eine Bielheit, wird

aber eine species genannt (quamvis essentialiter multa sit, ab auctoritatibus tamen una species, unum universale, una natura appellatur). Ebenfo befteht nun eine jede Befenheit biefer Einheit (unaquaeque essentia huius collectionis) que Materie und Form. Die Angahl von Wefenheiten (essentiae - wefentliche Merkmale), welche die Formen der einzelnen species umfaßt (b. h. ben species gemeinschaftlich ist), muß man Gattung Sie unterscheidet fich barin von jener Angahl von essentiae, welche die species ausmacht, daß diese die essentiae umfakt. welche ben Individuen gemeinschaftlich find (quae individuorum formas sustinent), jene aber, welche das genus ausmacht, die fubstantiellen Unterschiede der verschiedenen species ausammenfaft. Die einzelnen essentiae jener Anzahl (singulae essentiae illius multitudinis) find übrigens nirgends anders mefentlich, fondern fie begreifen die Formen aller species des Rorvers ohne Unterschied in fich (sed illae indifferentes formas sustinent omnium specierum corporis). Und diese Angahl solcher essentiae des Körpers wird Gattung genannt." Dit andern Borten: Ein jedes Individuum besteht aus Inhalt und Form, b. h. aus bem, mas ihm mit andern Individuen gemeinschaftlich ift, und bem, mas es von benfelben unterscheidet. Jenes mehreren Individuen Gemeinschaftliche, nicht wie es in dem einen, fondern wie es in allen jenen Individuen ift, aufammengefaßt neunt man eine species. ift somit eigentlich ein Collectivbegriff, wie 3. B. Bolt, Menschheit, Beibenthum u. f. w.; wird aber boch ale eine species, eine Ratur u. f. w. bezeichnet. Gine folche species befteht nun wieder aus Materie und Form: jene ift das ihr mit anderen species Bemeinschaftliche; diese das fie Unterscheidende. Faßt man nun die allen jenen species gemeinschaftliche Materie, wie oben, aufammen. fo bekommt man die Gattung. Somit ift Battung die Materie, welche die Formen der species; species die Materie, welche die Formen der Individuen in fich tragt und gegen die Beranderungen berfelben aleichaültig ift.

Beitfchrift f. b. bift. Theol. 1869. IV.

## Beispiel:



Die obigen Säge behandelt Abälard sehr aussührlich in dem Fragmentum Sangermanense de generibus et speciedus, indem er sich selbst Einwürse macht und dieselben widerlegt. Auch geht zur Genüge daraus hervor, welcher Seite der Scholastis Abälard zuzuweisen ist. Denn da der Realismus nicht nur und nicht sowohl die sinnlich wahrnehmbaren, individuellen Dinge für real hält, sondern vielmehr die wahre Wesenheit derselben, die Universalien, der Nominalismus dagegen keine andere Realität als die der Individuen kennt, während ihm die Universalien nur als vom Menschen in die Dinge hineingetragene, nicht diesen selbst immanente Begriffe erscheinen, so muß Abälard wohl den Nominalisten beigezählt werden bi, da er gesteht, daß die Universalien in Wahrheit keine

<sup>51)</sup> So ichon bei Joh. v. Salisbury (Metal. 17, p. 99, edit. Paris. 1610): "Alius ergo consistit in vocibus (scil. universalia), licet haec opinio cum Rocelino suo fere omnino iam evanuerit; alius sermones intuetur et ad illos detorquet, quicquid alicubi de universalibus meminit scriptum. In hac autem opinione deprehensus est Peripateticus Palatinus Abaelardus noster, qui multos reliquit . . . . sectatores . . . . . Die Stelle ift nur ihrer Kurze wegen buntel. Reuter (a. a. D. S. 18) übersetz jenes sermones durch "die in ben Worten ausgesprochenen Berftandesbegriffe" und meint, Abalard's Lehre fei von Joh. v. Salisbury richtig aufgefaßt. - Uns scheint die Ansicht eines britten Theologen, den Johann ungenannt läßt (" Alius versatur in intellectibus . . . ") der abalardischen Theorie näher zu kommen. (Coufin, S. 507, 525, CLXXIX). Reuter bezieht auf Abalard auch die Stelle aus bem Policrat. (II, 12, 452): "Alii discutiunt intellectus et eos universalium nomine censeri confirmant. Fuerunt et qui voces ipsas genera dicerent et species: sed eorum iam explosa sententia est (h. e. Roscelini) et facile cum auctore suo evanuit (vgl. oben).

Existenz haben, vielmehr von uns in der Fülle der Gegenstände eine gewisse Achnlichkeit nur wahrgenommen (concipi) und sonach zwischen Individuen, Arten und Gattungen unterschieden werde. Sein Irrthum besteht vornehmlich darin, daß er jene "similitudo" für eine bloße Conception, einen abstracten Begriff hält, während sie doch gar nicht concipirt werden könnte, wenn sie nicht wirklich (in den Dingen) wäre; sodann daß er, indem er in den einzelnen Individuen eine essentia (Materie 2c.) sindet, die species nicht sür eben diese essentia hält, sondern sie in die collectio der (ähnlichen) essentiae setzt, d. h. über den Collectivbegriff nur dem Namen nach (appellatur una species . . . .), aber nicht der Sache nach hinaussommt, somit in der bloßen Borstellung, in der Meinung von der Realität des Individuellen stecken bleibt. Die species ist ihm eben nur real, wiesern sie aus einer Bielheit von Individuen oder deren essentiae besteht.

Der (vermeintliche) Unterschied der Lehre Abalard's vom Rominalismus besteht darin, daß jene conceptiones des Geistes (jene aufgesaßten Aehnlichteiten) nicht bloße Namen sind (— ohne darum schon wahre Begriffe zu sein —), sondern (nach Abälard) Dinge, Realitäten (res), in Wahrheit aber nur Restationen und Gedanken. Hiermit ist freilich nicht gesagt, daß Abälard's und Roscellin's Lehre (letztere als Nominalismus im engern Sinne) schon identisch gewesen. Denn Abälard brachte es wenigstens zu abstracten Gedankenbestimmungen, auf welche Rosecklin ganz verzichtete. — Den Namen "Conceptualismus" endlich betreffend, ist davon wenig mehr zu sagen, als daß es eben ein Name ist und nicht viel mehr. Er tritt nicht scharf genug den beiden vorhandenen Parteinamen der Scholastiker gegenüber, um sich neben ihnen halten zu können. Er ist überstüssig, denn, wie wir verschiedene Modificationen des Realismus aufgeführt haben,

tamen adhuc, qui deprehenduntur in vestigiis eorum, licet erubescant autorem vel sententiam profiteri, solis nominibus inhaerentes, quod rebus et intellectibus substrahunt, sermonibus (vielleicht Abälard?) adscribunt." Die Anhänger Abälard's, behauptet Johann (Met. l. c.), hielten es für monftrös, daß man (was Aristoteles oft genug thut) eine Sache von einer Sache aussage (r.e.m. de re praedicari). Sonach wäre also Abälard Nominalist.

ohne sie mit besonderen Namen zu unterscheiden, so geschieht dies auch am besten mit dem Nominalismus so. Ein neuer Name sührt nur zu der irrigen Borstellung, daß auch ein wesentlich neues Princip demselben zum Grunde liege, was dei Abälard offendar nicht der Fall ist. Sein System ist nicht das einer höheren Einheit des Realismus und Nominalismus, sondern einer trüben ovyxvois.

Es bliebe jett noch übrig, eine Entwickelung des theologisschen Shitems des P. Abälard zu geben, wie er dasselbe in seiner Theologia, Introductio und in der Ethist niedergelegt hat. Was jedoch seine dogmatischen Ansichten anbetrifft, so sind dieselben, wie schon oben angedeutet wurde, von Baur in seinem Werke über die Trinität zur Genüge besprochen. Auch Schwarz in seiner Dissertation "De sanctä trinitate quid senserint doctores eccles. primä scholast. theologiae periodo, Halis 1842" hat gute Andeutungen gegeben. Wir begnügen uns daher mit einer aussührlicheren Besprechung der in der Ethist niederzgelegten Gedanken.

## III. Die Ethif Abalard's 52)

ift nur eine Monographie des bogmatifchen Locus von ber Sunde; noch gang in Gemäßheit der die altere und mittlere Zeit hindurch vorherrschend gebliebenen Sitte.

Hierauf führen außer dem gänzlichen Mangel einer systematischen Entwickelung der einzelnen Tugenden und Pflichten aus dem Princip des Guten heraus, also einer eigentlichen angewandten Moral, die rein dogmatischen Bestandtheise des Buches, die loci von der poenitentia etc., welche beinahe die Hälfte des gauzen Werkes ausmachen. Am dentlichsten wird dies aus einer kurzen Beschreibung der Lehre des Abalard hervorgehen, die ich unten zu geben gedenke, und auf die ich zur Begründung des obigen Urtheils verweise. Zudem liegt die Bedeutsamkeit seines Werkes nicht sowohl in seinem Verhältniß zur Wissenschaft als solcher, vielmehr in der

<sup>52)</sup> Die Citate beziehen sich hier auf Pezii Anecd. tom. III, part. II.

Anregung einer tiefen Ertenntnik vom Wefen ber Gunde und bamit auch eines Migbrauche berfelben, b. i. einiger prattifchen Brrthumer, die ale Lehre ber Jesuiten später fo verderblich gemorben find. — Bei ber Entwickelung bes Gedankeninhaltes unferes Werfes barf man nun meder innthetisch verfahren, fo dag man an ein bereits fertiges Spftem ale an einen Dafftab Abalard's Ibeen legte, mobei biefe natürlich meber in ihrer Berechtigung anerfannt, noch auch gang verftanben werben fonnten, weil frembartige Elemente fich von felbit bier einmischen murben, ja auch leicht ber Bormurf erhoben merben konnte, daß man aus einer bestimmten Schule und Unficht heraus, alfo befangen urtheile; noch auch wird man bloß analytisch und referirend ben Inhalt bes Buches comvendiarisch angeben konnen, weil fonft die gange Darftellung den nothwendigen Salt verlieren und Gingelnes nur jufällig verbunden, anderes Ausammengehöriges bagegen ohne Grund getreunt erscheinen murbe: - noch weniger icheint die rein fpeculative Methode bei einer einzelnen hiftorischen Erscheinung anwendbar, vielmehr bat diefe ihre Stelle erft ba, mo eine Reihe hiftorifder Erfcheinungen unter einen gemeinschaftlichen Gesichtspunkt gebracht und die einzelnen als eben fo viele Momente der Idee aufgefagt werden. - Daber merben wir, im Bangen bem Bange, melden Abalard felbft vorgezeichnet bat, folgend und unfer Urtheil mit feinen eigenen Ausfprüchen begründend, bas Busammengehörige verbinden und jum Theil ihn nach feinem eigenen Spftem, jum Theil nach feinem Berhältniß zu feiner Rirche beurtheilen.

Abälard beginnt sein Werk mit einer Definition des Begriffs mores. Man würde irren, wollte man darum in unserem Buche eine Entwickelung der sittlichen Idee sinden: denn jene mores sind ihm weder besondere Tugenden, noch auch Sitten in dem Sinne von freien, selbstbewußten Handlungsweisen in bestimmten Berhältniffen, mithin etwas, das weder in die Lehre von der Moralität, noch in die Sphäre der freien Sittlichkeit gehört, überhaupt kein Begriff, der es irgendwie mit der Freiheit zu thun hat; vielmehr ein psychologischogmatischer Begriff. Er versteht darunter gewisse natürliche Dispositionen des Geistes, die uns zu bösen oder guten Werken treiben (animi vitia vel virtutes, quae nos ad

mala vel bona opera pronos efficient). Er will sie mit biesem Rusate burchaus unterscheiden von etwaigen Bebrechen und Borauaen bes Leibes ober von folden geiftigen Buftunden, bie gegen bas sittliche Berhalten bes Menschen indifferent find (Beiftesftumpfheit - Gedächtnif u. f. m.). Sie liegen burthaus auf ber Seite bes praftischen Beiftes; und weil ihm die besondere Richtung bes Beiftes auf bas Gute bin für ben Begriff, ber ben Mittelpunkt feines Buches ausmacht, ben bes peccatum, fern liegt, fo geht er fogleich von den mores einseitig auf die vitia 58) über, welche ihm hiernach find; gemiffe Dispositionen des menschlichen Beistes zu irgend einer Sunde. (Iracundum esse h. e. facilem esse ad irae perturbationem est vitium.) Das Beispiel jedoch von der luxuria führt barauf, daß nicht bloß angeborene Eigenschaften bes Beiftes, fonbern auch bes Rörpers damit gemeint fein muffen; und hier ware also ein Widerspruch mit ber vorangebenben Erflärung (natura ipsa vel complexio corporis nos pronos facit etc.). Hiernach mare vitium eine gemiffe natürliche Disposition bes Menschen u. f. w. jur Sunde. - Der Grund biefer Bermechselung beruht wohl auf einer Bermischung ber Begriffe peccatum und vitium, die er später sorgfältig icheidet, und von benen er jenes allein bem Beifte imputirt. Dber man mufte etwa biefen Widerspruch dafin zu lösen suchen, bag Abalard bei vitium an die angeborene Schwäche bes menschlichen Beiftes überhaupt bachte, die nicht leicht bem Reize ber einzelnen vitia - b. i. jener natürlichen Dispositionen, welche benn boch immer leiblich und geiftig fein tonnten - ju widerfteben vermöchte. Jedenfalls ift ber Ausbruck ungenau.

Jener Begriff des vitium war nun nach zwei Seiten hin genauer zu begrenzen, weil er nach Abalard's Ansicht sowohl vorwarts als ruckwarts zu Irrthumern führte. Vitium als natürliche Disposition u. s. w. muß zunächst unterschieden werden von der



<sup>53)</sup> In einer eigentlichen Moral wären etwa die Begriffe des Gesetzes, der Pflicht, des Guten zu entwickeln gewesen. Eine dogmatische Exposition erforderte den umgekehrten Gang, weil sie bie Lehre vom status integritatis etc. voraussetzen konnte.

geistigen That bes Menschen, durch die er jenes vitium, das bis bahin latitirte, in's Leben treten läßt, d. i. von der Sünde, welche wieder eine Reihe Entwickelungsphasen hat; sodann mußte von ihm alles Accidentielle ausgeschlossen werden, was etwa auf eine freie Thätigkeit des Menschen zurückschließen lassen könnte, also der Begriff der Schuld und der Strafe im eigentlichen Sinn: denn vitium ist weder Sünde, noch Erbsünde im eigentlichen Sinn. Die Schlußfolge ist diese:

Vitium est, quo ad peccandum proni efficimur i. e. ad consentiendum ei, quod non convenit (Handlung und Zulassung). Im Gegensatz zu diefer blogen Anlage, hinneigung zur Gunde ift diese jener consensus ipse (vel praecedens vel consequens actionem 638 A) h. e. culpa animae, qua damnationem meretur vel apud deum rea statuitur. Der Begriff ber Sunde wird darauf formell beftimmt als Berachtung und Beleidigung Gottes; die materielle Beftimmung - quod non convenit (τὸ μη προσήχον) — ift nicht zureichend. Auf ihren Beariff und ihre Entstehung wird weiter nicht reflectirt; fie wird wohl als bafeiende vorausgefett, aber nur nach ihrer subjectiven Grenze, nicht nach ihrem objectiven Gehalt bestimmt. - Beiter wird bie Sunde definirt ale "Gottes megen nicht thun oder nicht unterlaffen, mas mir glauben feinetwegen thun 2c. ju muffen " 54). Die Gunde fei fonach etwas, bas feine Subftang habe, fie beftehe in non esse. - Wenn Abalard hier, burch die grammatifche Form feiner Definition verführt, auch eine logische Regation im Begriff ber Gunde findet, und diefe barum fur eine bloke Regation halt, fo folgt er barin nur ber Autorität einiger Zeitgenoffen, die jenen Sat bei weitem scharffinniger ausgeführt haben. (Cf. Bossuet Th. 5 ed. Cramer.) Bludlicher Beife verläßt Abalard

<sup>54)</sup> Indem hier Abalard den Begriff des "glauben" (putare) einschiedt, macht er die Sinde zu etwas ganz Subjectivem. Dies der erste Grund zur jesuitschen Moral. Sie ist ihm nicht — id quod a norma iustitiae in deo dissidet, sondern nach dem katholischen Grundsatz heißt es: nihil habet rationem peccati, nisi fiat a volente et sciente. (Andrad.) Es gehört nur noch ein logischer Fehler, die Auseinanderreißung von Zweck und Mittel, dazu, um den Jesuitsmus vollständig zu machen.

biefe Gedankenreihe, um den obigen Begriff bes peccatum als consensus jundchft gegen Die ju vertheibigen, welche ichon bie voluntas mali operis ein peccatum nennen. - Die mehrseitige Bertheibigung scheint jedoch, wenn man voluntas in bem gewöhnlichen Sinne nimmt, burchaus unpaffend. Sie ift es nicht in ber Dentweise bes Abalard. - Er braucht nämlich, wie bas beutlich aus bem Folgenden hervorgeht, voluntas junächst nicht in bem moralifchen Sinne, vom freien Billen, nicht einmal in bem blog psychologischen, mo es die That bes prattischen Beistes, bas Entäußern feiner Innerlichkeit bezeichnet; vielmehr erkennt auch er den Willen der bofen That insofern ichon als Gunde an, als er im Begriff ift, ju jener überzugehen; aber ihm ift voluntas gunächst weiter nichts als jenes vitium und unterscheibet sich somit nicht von ber Begierbe; ja er braucht fpater in einem Beifpiele vom Schlemmer geradezu bafür bas Bort concupiscentia und desiderium (cf. 634 A. 633 D. ubi autem desiderium, ibi procul dubio voluntas consistit). Die concupiscentia ist ism jedoch nur das phyfische ober psychische Begehren, tein peccatum, barum verschieden von jenem concupiscere, von dem Chriftus redet : "Wenn jemand ein Weib anfieht zc." Diejes erflart Abalard burch concupiscentiae assentire (cf. 632 C. non concupiscere, sed concupiscentiae assentire est peccatum). Weil nun diese voluntas nichte mit ber Gunde ju thun bat, fo fann man auch fündigen (8. h. im moralifchen Sinn mit Burechnungsfähigfeit), ohne es ju mollen. Sein Beifpiel vom Rnecht, ber ben ihn verfolgenden Berrn todtet, um fein Leben zu retten, ift bier ichlagend gegen ibn felbft. Der Rnecht tobtet feinen Berrn mit Unrecht (Sunde), benn - er hat ben consensus gegeben, nicht mit voluntas, benn - er will nicht eigentlich- ben Berrn tobten, fondern nur fein Leben retten. Die Argumentation halt nur Stich. fofern wir, wie Abalard, zwifchen 3med (Lebenserhaltung) und Mittel (Mord) icheiden, mahrend boch ein jedes Mittel felbst wieder als Zwed betrachtet werben muß, b. h. die Reflexionebeftimmungen im logisch speculativen Denken wegfallen. — Ebenso nun, wie Abalard hier burch bas Auseinanderreißen der Begriffe zu weit geführt wird, irrt er im Folgenden - gegen den Begriff bes peccatum als voluntarium polemisirend" - burch Ausammenwerfung gang bifparater Begriffe. - Die Gunbe - fagt er - tann nicht blok non voluntaria fein. fondern fie ift es auch immer: benn die Sünde ist contemtus dei sive consensus in eo, quod credimus propter deum esse faciendum etc.. contemnere deum aber und puniri will niemand, alfo zc. - Aber die Gunde ift nicht nothwendiger Weise contemtus dei 55), sondern ein bloges Bergeffen ber Achtung gegen Gott. Die Sunde ift wesentlich Selbstsucht, Ichsucht; fonach immer auch ein Nichtsuchen Gottes, aber noch lange nicht ein Berachten. Es ift hier eine logische Bermechselung des Unterschiedes und Widerspruches, des contrarium und contradictorium. Auf die Frage, ob nicht aus der Gunde jedesmal ein solches contemnere deum hervorgehe, barf man sich hier gar nicht einlaffen, es handelt fich hier nicht um die Confequenzen, fondern um den Inhalt des Begriffs. - Somit tann man dem Abälard den Ausspruch peccatum non est voluntarium nur jugeben, fofern man ibn fo verandert, "dag niemand die Sünde als folche, fondern nur um ihrer Früchte willen ausübt ". mas benn freilich anbers hatte ansgedrückt merben muffen. scheint ihm indek porgeschwebt zu haben, nur hat er fich nicht einmal burch feine Erflärung von Gunde gang gedect, weil er berfelben noch andere Definitionen aufügt, auf welche fich jener Sat burchans nicht anwenden läft. - Das Richtige fühlt Abalard und berührt es auch, wiewohl nur concedirend: "Wenn wir nicht etwa voluntarium nennen ad exclusionem necessarii, cum videlicet nullum peccatum inevitabile sit." —

Ganz richtig dagegen ist in der abälardischen Erklärung — die, wie er die Begriffe ordnet, hier durchaus ihre Berechtigung hat — das Ausschließen der eigentlichen Thatsünde von der Sünde "operationem peccati nihil addere ad reatum vel ad damnationem apud deum"; sofern er nämlich unter jener

<sup>55)</sup> Am wenigsten im Sinne Abalard's, ber von inneren Sünden — bes Stolzes 2c. — eigentlich gar nicht redet, sondern nur von äußeren, bei denen man auf Gott gar nicht restectirt, was doch das contemnere voraussetzen würde.

operatio oder peractio nichts weiter versteht als die rein äußerliche That. Er argumentirt gegen jene Begriffe von Gunde, monach sie mit dem Natürlichen und Erscheinenden als folchem aufammenfällt, und vermeibet fo zwei Rlippen, die fatholifche Unficht einerseits, der die bofe That als folche, d. i. die Erscheinung, richtiger ber Schein, als Sunde und verdammenswerth gilt - peccatum in consensu consistit -, andererseits die augustinische Lehre von der Erbfunde, wonach die natürliche Befriedigung der leiblichen Triebe und Begierden nicht nur, fondern diefe letzteren felbst schon etwas Sündliches haben; indem er vielmehr diese nur infofern bafür halt, ale fie durch bestimmte Berhaltniffe bagu geftempelt werden, wonach alfo nicht fie (b. h. die Begierden) felbft, fondern die Berletzung der letteren (der Berhältniffe) das eigentlich Sündhafte find; 3. B. im Ucte ber Zeugung, in welchem er Begierde und Luft natürlich, von Gott geordnet, fündlos findet, da= gegen die Berletzung der Che ale Sunde anerkennt. Die betreffenben Schriftstellen von der Erbfunde 2c. - Bf. 50, 6 und 1 Cor. 7, 7 - fucht er, wiewohl nicht mit befonderem Glude (benn Schriftauslegung ift nun einmal Abalard's Sache nicht), ju feinem Bortheil zu erflären.

Das Resultat seiner Argumentation ist ausgesprochen (638 A) in den Worten: "Nihil ad augmentum peccati pertinet qualiscunque operum executio, et nihil animam, nisi quod ipsius est, coinquinat, hoc est consensus etc." — Darauf geht er über zu dem Beweise, daß die That die Sünde selbst nicht versmehre, nur an ein zufällig Lettes — an den Gedanken, daß oft das "quae non sieri debent" geschehe ohne Sünde 56) — ansknüpfend, und ruft hierher alles "quae per vim aut ignorantiam committantur"; auch hier auf jenen Grundsatz zurücksommend, daß es der consensus sei, der die Sünde hervorruse, und die Sache durch Beispiele beweisend. Der eigentliche Gedankennezus wird hier durch den vorher berührten Begriff der peractio pec-

<sup>56)</sup> Ohne jedoch zu zeigen, wie biese Abnormität doch immer ein Product ber Sinde in genere ift.

cati bedingt. Alles wurde hier freilich ungleich mehr bestimmt ausgeführt sein, wenn statt des vagen consensus etwa der Begriff des selbstbewußten Eingehens auf die Sunde gesetzt ware.

Hier tehrt nun Abälard, indem er den Begriff der concupiscentia genauer bestimmt, zum Anfange zurück, zum Unterschied von peccatum und vitium, indem er folgenden Weg genommen hat. Das bloße vitium ist nicht das peccatum, mit diesem ist auch nicht einmal die äußere That zu vermischen, vielmehr ist diese ein rein natürlicher Act, der nur durch seine Motiv, nicht durch seine äußere Erscheinung, auch nicht durch seine ursprüngliche Beranlassung (peractio und concupiscentia) hervorgerusen wird; er gesteht jedoch zu, daß sein Begriff von concupiscentia, wonach sie bloß die natürliche Begierde nach Befriedigung eines natürlichen Bedürfnisses ist, nicht der biblische sei, welche vielmehr darunter den consensus concupiscentiae verstehe. Deuter. 5, 21; Matth. 5, 28.

Ein jedes wirkliche peccatum aber gieht nach Abalard's Theorie den reatus nach fich. Es ift dies malum (Uebel) die Rehrseite von bem malum (Bofen). Ginen reatus ohne wirkliche Sunde fennt er nicht, fpricht es wenigstens nie aus; im Begentheil ift feine lehre von ber Erbfunde folgende (S. 637 AB.): Der Mensch hat - quamdiu anima infantili aetate constituta est, b. f. fo lange er ohne Selbftbewußtfein ift - feine Sunde (peccato caret). So lehrt es Bernunft und Tradition. Ebenfo wenig hat er Schuld, weil feine Berachtung Gottes (b. i. Sunde), ba er noch nicht ratione percipit etc. Nichtsbestoweniger ift er nicht immunis a sorde peccati sc. priorum parentum, mofür er Strafe erleidet ohne eigene Schuld für die Schuld der ersten Eltern. Biernach erklärt er die Stelle Pfalm 50, 6, mo er jene iniquitates oder jenes non mundum esse a sorde etc. nicht sowohl (non tam - sehr ungenau) auf die parentes proximos, als vielmehr auf die priores bezieht. So fteht Abalard offenbar im Gegensatz mit den Reformatoren, welche einen reatus in dem pecc. originale statuiren, mahrend er hier wohl ein Uebel, aber feine Sunde hat, ja der Begriff ber Sunde in der Erbfunde gang wegfällt. Die Urfache liegt mohl barin, daß der Begriff ber

Sünde ihm ein bei weitem engerer ist, als den Reformatoren, ihm der consensus etc., diesen — omnia, quae contra voluntatem dei sunt, bei ihm ganz subjectiv, bei diesen ganz objectiv. Auf der andern Seite liegt der Grund der Differenz in der Berschiedenheit der Ansicht von der concupiscentia. Abälard, wie oben gesagt, versteht darunter nur die sinnliche Begierde, also jene pura naturalia der katholischen Kirche, während die Reformatoren darunter die sündliche Begierde sich denken, also die naturalia maculata, inquinata. Sonach ist ersichtlich, daß ihm eben jene oben genannten vitia, ferner das, was er unter voluntas und concupiscentia versteht, nichts weiter sind als der katholische Begriff der Erbsünde, die natürsich aber diesen letzten Namen nur misbräuchlich statt Erbübel trägt.

Wir geben zur Sache felbst zurud, b. i. zum Bemeife, baf bie eigentliche Sunde nicht in der That, sondern im consensus bestehe. Nachdem er hier voluntas mit consensus, ganz gegen die eigene Unterscheidung, zusammengestellt hat (638 D ad voluntatem vel consensum operum etc.), führt er die Schriftstellen an (bie Bebote), um ju zeigen, bag hier gegen ben urfprunglichen Wortfinn von der blogen Thatfunde - bu follft nicht todten 2c. burchaus ber tiefere festgehalten werden muffe, weil fonft jene Befete felbit finn- und zwecklos maren; mobei er auf den Sauptpuntt des Gesetzes hinweift (diliges etc. Rom. 13, 8. 10 plenitudo legis est dilectio) und darum jenes ne facias des Gefetes in ne consentias in hoc etc. faciendo übersett. Hierin vermischt er aber mohl zu fehr ben alt- und neutestamentlichen Standpunft, weil es ber naiven Beise des Alten Testaments zuwider fcheint, die Worte fo burch Reflexion zu preffen. Ware dies nothwendig, fo beständen wohl das siebente und zehnte Bebot nicht neben einander, auch mohl nicht bas fechfte und neunte 57). Budem

<sup>57)</sup> Abasard führt hier beitäufig fragweise ein Beispiel an: "Numquid si quis per ignorantiam ducat sororem suam transgressor praecepti est?" — Er antwortet mit non. Und am Ende mit Recht. Warum treibt uns aber ein gewisses natürliches Gefühl, einen solchen Menschen nach Entbedung jenes Berhältnisses für höchst unglücklich und vom Gewissen gepeinigt zu halten?

ift es ein grober Fehler, selbst nothwendige Consequenzen von Borstellungen und Begriffen Anderer diesen selbst als von ihnen gezogen unterzuschieben. Während er darauf durch Beispiele aus der neutestamentlichen Geschichte (traditio Christi per deum, per ipsum Christum, per proditörem Iudam) seinen Sat, daß die executio operis das peccatum des consensus nicht vergrößere, beweisen will, indem er zeigt, daß zwei dasselbe thun können, der eine in seiner Pflicht n. s. w., der andere als Sünde, vergist er doch durchaus den Standpunkt des Streits. Denn nicht darum handelt es sich, zu beweisen, daß zwei äußerlich gleiche Handlungen verschiedene Motive haben und darum auch ganz ungleicher Beurtheilung fähig sein können; sondern darum, ob eine Sünde des consensus durch die executio operis vergrößert werde. Hier hinkt der Beweis, wenn auch Abälard gegen die Grundsätze des Rechts nach denen der Moral an sich Recht hat.

Für consensus braucht Abälard auch gleichbedeutend intentio (640°C). Diese Begriffsvertauschung, für welche Abälard keinen Grund angiebt, ist von Bedeutung; denn gleich darauf behauptet er, daß, wo die intentio gut ist, dadurch selbst die Haublung gut werde, ohne zu bedeufen, daß er hier wieder den Zweck und die Mittel außeinanderreißt, indem er diese nicht als jene selbst anerkennen will. Er verfährt nämlich so: der consensus, nicht die äußere Handlung, ist das peccatum, denn es können zwei dieselbe äußere Handlung thun, und doch kann nur einer vielleicht ein peccatum dabei haben, je nachdem ihr Zweck ist (per diversitatem intentionis — hier der Sprung im Beweise), z. B. Gott und Judas. So thut der Teufel auch nur, was Gott zuläßt, er prüft den

Sollte dies Elend bloß unverschuldetes Unglück, also nur Uebel sein? Die Boesie sieht es durchaus anders an. Man denke an Dedipus, an Mignon und den alten Harsenspieler. Oder ist vielleicht hier die Boesie hypertragisch, daß sie Schuld mit Unglück verwechsele? — Die Bernunft (der Berstand) scheint ihr das Urtheil durchaus zu sprechen. Die Bibel weiß nichts von dergleichen Consticten: denn die Abstammung der Moaditer und Amoniter, auf welchen ein ähnlicher Fluch liegt, ist eine wissentlich blutschänderische. Alle diese Fragen berühren die Nachtseite des menschlichen Lebens und erwarten wohl noch ihre Lösung.

Guten, straft den Bösen n. s. w., handelt aber immer nequitia suâ stimulante. Umgekehrt (!!) 58) geschieht vieles recht (recte geri), was Gott verbietet (prohibet), und vice versä wird vieles durchaus mit Recht unterlassen, was er doch — (quandoque praecipit) — besiehlt. Als Beispiel für beides führt er an die Leute, welche trag Christi Verbot die Wunder desselben predigten, und die Opferung des Jsaak, wo er die intentio praecepti Gottes in Schutz nimmt.

Diefe Rehler in der Beweisführung hat Abalard nur feiner Inconsequeng zu banten. Seine Methobe schwanft zwischen zwei Ertremen, dem Beweise ex ratione und dem ex auctoritate, b. i. der Schrift. Weiß er jene nicht mehr zu handhaben, fo braucht er Beispiele - gewöhnlich aus der Schrift. Diese verleiten ihn bann oft zu gewagten Trugichluffen, wie hier. Bare er feinem Grundfate, bem ex ratione Beweifen, treu geblieben und hatte er etwa nur zu bem bereits Erharteten die Schrift als Beugniß gebraucht, so mare er nicht in die Enge gerathen, eine Erzählung des Alten Teftaments, die bas Geprage des Mythischen an fich trägt, zur Stute einer unwissenschaftlichen Behauptung gu brauchen. Es ift doch mahrlich bie grenzenlosefte Willfür, bergleichen zu behaupten, wie Abalard von jenen Geheilten Chrifti: "Sciebant, non ob hoc eum praecepisse, ut teneretur, sed ut praedictum (i. e. humilitatis) exemplum proponeretur. Das mare ein Spielen mit Tugend und Wahrheit gemefen. migbraucht er, beibe Methoden, die jede einzeln ihre Berechtigung haben, aber in trüber Mifchung gang unwiffenschaftlich find, vermengend, einmal Bibelftellen, um vorgefaßte Gage zu beweifen, andererseits aber entwickelt er aus Schriftstellen, die erft an ber ratio anderer zu meffen find, Lehren von ber bochften Bedeutung, in beiden Fallen zum Nachtheil feines Werkes. Denn hier ift der eigentliche Ursprung alles Jesuitismus zu suchen, wenn er fagt:

<sup>58)</sup> hier braucht Abalard die Frageform "Quis denique nesciat", die gewöhnlich da eintritt, wo der Beweis auf schwachen Füßen steht. Das Rhetorische soll dem Gedanken nachhelsen, die Rühnheit der Sprache dem mangelnden Beweise.

Sene Leute (bie von Christo Geheilten) sind zu entschuldigen, quia nihil egerunt per contemtum praecipientis, quod ad honorem ipsius facere decreverunt. Das ist der beliebte Grundsat,, omnia in majorem dei gloriam".

So ware benn ber doppelte Schluß, der sich aus obigen Prämissen von selbst ergiebt, und den auch Abasard direct selbst zieht: die intentio iubentis entschuldigt diesen, wenn er Unrechtes quod minime convenit — besiehlt, umgekehrt die intentio charitatis den, cui sit praeceptio.

So maren benn die vier erflarten Sauptbegriffe :

- 1) vitium animi (quod ad peccatum pronos efficit) d. i. Erbsünde;
- 2) ipsum peccatum consensus mali, contemtus dei mirtliche Sünde proprie dictum;
- 3) mali voluntas bofer 3med;
- 4) mali operatio Thatfunde.

Das peccatum felbft nun läuft durch brei Phasen hindurch tribus modis peragitur: suggestio (persuasio), delectatio (concupiscentia, und auch so erflart 642 D), consensus, welcher bie concupiscentia erst in peccatum verwandelt. Dies peccatum follte nun burch poenitentia verbeffert werden; das opus aber ift die consummatio - ber Abschluß - bes peccatum. Seten wir biefe Scala in ben Begriff um, fo mare suggestio etwa bie Bedingung ber Gunde (3. B. die Natur - unfere Umgebung), die delectatio die subjective Begierde, an sich natürlich und unschuldig - actio media -, der consensus endlich der Wille, unter bestimmten Berhältniffen, die nach bestimmten Beboten gu beurtheilen find, jene Begierbe zu befriedigen. Bedoch faßt Abalard jene suggestio speciesser pon einer persuasio, exhortatio alicuius nos exterius invitantis, wo er benn natürlich, wenn ein solcher fchlt, die suggestio fallen läßt und in ber delectatio jene beiden Momente ber äußeren Bedingung und ber subjectiven Disposition Er handelt barum noch gang besonders de suggestionibus daemonum. An diefe glaubt Abalard und verfteht unter ihnen in unserem speciellen Falle Wesen, welche, erfahren (periti, δαίμονες) in allen Rraften und Eigenschaften ber Naturforper und befannt

mit der Wirkung und dem Einfluß derselben auf das menschliche Wesen, dies dazu benutzen, um die Menschen zu verführen: benn sie sind nicht creatores, sondern nur praeparatores naturae, z. B. die, denen die ägyptischen Magier dienten.

Obgleich nun die Sunde, wenn fie auch äußerliche Erifteng gewinnt, verübt wird, barum doch nicht verdammenswerther wird, fo mird fie nichtsbeftomeniger im letteren Ralle ichmerer geghndet. Bang richtig findet er ben Grund in der Schmachheit ber menfclichen Ratur, in bem Gegenfat zwischen Innerem und Meuferem - Recht und Moralität -; es geschehe natürlich nur beim weltlichen Gericht (benn ber episcopus ift hier auch nur als mensch= liche Berjon zu betrachten), um die Leute vorfichtig zu machen, zum Theil auch, weil wir Menichen nur nach bem Offenbaren, de manifestis, non de occultis, urtheilen konnen. Gott allein ist probator cordis et renum, b. h. aller intentionum (Borfate - Entichluffe - Zwecke), die aus Schmache ober Erregung (affectio) der Seele und aus der delectatio des Fleisches tommen. Er tann baber auch allein gerecht ftrafen, weil er in's Innere fieht, denn alle Sunden (b. i. peccata), fagt Abalard gang richtig, find Sunden ber Seele (animae), nicht des Fleifches (Grund: weil nur da Schuld und Berachtung Gottes fein tann, wo Gottestenntnig und Bernunft ift.) Der Unterschied amischen peccatis carnalibus und spiritualibus besteht nur darin, daß jene aus ber Schwäche bes Fleisches, biefe aus ben vitiis ber Seele tommen. Das principium dividendi ift hier nur gemiffermaßen ber Sit, bas Organ, nicht bas Brincip. In bem Sinne fei es auch zu verstehen, wenn Paulus Gal. 5, 7 von einer concupiscentia carnis adversus spiritum redet, da body die concupiscentia solius animae ift, wenn auch die delectatio des Menschen in carne liege. Rach diefen beiden Seiten bin fei eben Gott ein inspector cordis et renum, b. h. beider Arten von Gunden. - Der Menfch aber urtheilt nur nach ber äußeren Sandlung, nicht nach bem Motiv, ftraft auch mehr, um öffentlichem Schaben, bofem Beifpiel auvorzufommen, ale um die Fehler des Nachften zu beffern (einfeitiges Rechtsprincip). Beifpiel: ein im Tempel ergriffener Chebrecher. Auch leite uns und muffe uns leiten nicht sowohl die aequitas als die prudentia, um die Leute vorsichtiger (providentia) zu machen. Culpa und poena stehen sich bei uns nicht gleich, nur bei Gott, der nach der bonitas intentionis richtet. Die bonitas operis ist nicht eigentlich dem opus als solchem, sondern der intentio eigen, es ist nur eine bonitas.

Den Gebanken, daß die actio nur durch die intentio gut werde, erhärtet Abalard durch ein Beispiel von der Wahrheit, wo er an einem aus der Empirie hergenommenen synthetischen Urtheile zeigt, wie es bald wahr, bald falsch (d. h. weder das eine, noch das andere) sei 59).

Der Begriff ber intentio bona ist aber nichtsdestoweniger nach Abälard nicht ein rein subjectiver; benn nicht jeder Zweck ist gut, der uns so scheint, sondern nur, der es wirklich ist. Als Beispiel dienen die Bersolger des Christenthums Joh. 16, 2 2c. Jedoch fügt Abälard hinzu, daß mit einer solchen intentio non bona noch keineswegs peccatum (contemtus dei) verbunden sei, sondern daß dies erst durch die conscientia bestimmt werde. Wir können die Bösehandelnden erst dann des peccatum zeihen, wenn sie Erkenntniß des Guten haben (zum peccatum zeihen, wenn sie Erkenntniß des Guten haben (zum peccatum gehört Selbstebewußtsein), oder wenn ihre Unkenntniß eine verschuldete ist. Nichtsdestoweniger kann der Begriff des bonum nur den wahrhaft guten, d. h. Gott wohlgesälligen Zwecken vindicirt werden. — Nur zeigt sich auch hier jener oben gerügte Fehler der Bermischung einzelner Begriffe. Sonst war bonus nicht immer in diesem streng absoluten Sinne genommen, wie hier.

Jedoch bedurfte noch der Begriff des peccatum eine befondere Erläuterung, damit der verschiedene Sprachgebrauch hier nicht Jrrungen erzengte. Auf diese Cantel tommt Abalard durch seinen Sat, daß z. B. Berfolger des Christenthums, Christi

<sup>59)</sup> Wie sich eigentlich auf bergleichen empirisch-synthetische Urtheile ber wissenschaftliche Begriff ber Wahrheit gar nicht anwenden läßt, so auch der de bonitas im strengen Sinne nicht auf die actio. Dies hat Abdlard wohl gefühlt, wenn er Cap. 10 vom aliter sumere (Berstehen) der Ausdrücke spricht und Cap. 11 von dem mutari (d. h. Unwahrsein) der Subjecte jener Urtheile.

Tobfeinde u. f. w. kein peccatum haben, mas leicht migverftanden Demuach joll (fo Abalard) peccatum fein: merben fonnte. 1) das eigentliche peccatum, consensus in malum; contemtus dei; davon sind frei die parvuli, die von Natur stulti etc.. welche nur durch die Sacramente von ihrer culpa befreit, fo gerettet werden (yud); 2) peccatum gleich hostia peccati, 2 Kor. Un biefer fonderbaren Bedeutung ift aber 5, 21 (המאת). wohl nicht bie Schrift, fondern die oberflächliche Schriftauslegung Abalard's Schuld; 3) peccatum gleich poena peccati, 3. B. jemandem feine Sünden ichenten; Chriftus habe unfere Sunden getragen; wir hatten alle in Abam gefündiget; die Rinder hatten die Erbfünde. - Auch hier lehrt offenbar ein tieferes Gingehen auf ben Sinn ber Schrift und Rirche, bag bie eigentliche Sunbe Bu verfteben fei. Man fchmächt mit jeder andern Erklarung bie Tiefe ber Schrift ab. Uebrigens rebet hier Abalard nur aus seiner Zeit heraus, muß somit auch nach ihr, nicht nach unserem Mafftabe gemeffen werben; 4) peccatum bezeichnet bie Thatfünde, 3. B. opera peccati — quidquid non recte scimus aut volumus. Auch hier hatte Abalard bei feinem (ad 1) Begriff von Sunde ftehen bleiben muffen : benn fein Beifviel peccatum facere gleich peccati effectum implere - hinkt. fofern hier erft in dem Beifat facere ber Begriff des Thuns (opus) hinzutommt, ber auch felbit in diefer Redensart noch nicht im Worte peccatum felbft lieat.

Er geht dann wieder zum Beweis von Nr. 3 zurück und führt bafür den Ausspruch Christi an "pater, dimitte illis", wo jene dimissio auf die Strafe, nicht auf das peccatum proprium zu beziehen sei, wo es denn zu Tage liegt, daß er den Begriff der Sünde zu enge faßt. Es bedarf daher einer langen Rechtsertigung jener Bitte Christi. So nämlich: die Mörder Christi hatten kein peccatum, nun straft Gott aber häufig auch ohne vorhergegangene Sünde 60), dies hätte er auch mit jenen Leuten thun können (!! non irrationabiliter incurrere possint poenam temporalem,

<sup>60)</sup> Als wenn das dann eine Strafe (b. h. ein Correlat zu Schuld und Zünde) und nicht vielmehr ein bloßes Uebel wäre!

quamvis excusat a culpa eos etc. — non absurdum est. nonnullos poenas corporales sustinere, quas non meruerunt 61)); darum bittet Christus für sie "dimitte etc. scil. poenam". Und doch mar jener Mörder Thun eine wirkliche Sunde, weil ihr Nichtwiffen ein verschuldetes. Dies verfennt Abalard und leugnet es, auch bei ber infidelitas, von der er boch behauptet, baf fie Die Berdammung nach fich ziehe (Joh. 3, 18; 1 Cor. 14, 38). Wenn baber beides (Unwiffenheit - Unglaube) in ber Schrift fowohl als im Leben peccare genannt werde, fo fei bies uneigentlich zu verstehen von jenem (sub No. 4 ermähnten) vitiose agere ober inconvenienter dicere, pon bem, quidquid non recte seimus aut volumus. Im letten Sinne mare es ungefähr gleichbedeutend mit Grrthum, worauf auch Abalard's Beifpiel vom Bhilofophen führte. Jedoch dentt fich wohl Abalard bas Berhaltnig amischen diesem leteren, der unverschuldeten ignorantia, infidelitas etc. und der dampatio, welche er dabei ftatuirt, ziemlich unflar, menn er sagt "quamvis huius caecitatis (sc. quae ad damnationem sufficit) causa minus nobis appareat". — Schließlich tommt er noch einmal auf feine Erflarung pon Sunde, mit ber nothwendig die Schuld verhunden fei (im Unterschied von caecum peccatum, welches ein bloges Thun, Denten u. f. w. beffen ift, quod nos facere minime convenit), mahreud bie umgekehrte Sandlungemeife (3. B. menn bie Rriegelnechte Chriftum nicht gefreuzigt hatten) eine größere culpa nach fich giebe (si contra conscientiam parcerent eis etc. Christo et suis). -

Es fragt sich nun ganz natürlich: utrum omne peccatum sit interdictum. Natürlich antwortet er, falls man peccatum im weiteren Sinne faßt, mit nein, verändert jedoch sogleich den Fragepunkt, indem er die Frage, "ob jegliche Sünde vermieden werden könne", einschiebt, was er nur von dem peccatum proprie ita dictum zugiebt. — Ohne nun für das Folgende sestzustellen, welchen Begriff des poccatum er zu Grunde lege (wohl den seinigen), scheidet er nach dem Princip der Schuld oder Strafe zwischen: 1) venialibus (levibus), d. h. solchen, bei welchen man

<sup>61)</sup> Das ware eine affenbare Ungerechtigfeit!

ohne recordatio eius, quod convenit, 3. B. im Schlaf u. s. w., zustimmt, d. h. ohne recht klares Selbstbewußtsein (hierfür reiche geringe Buße hin); und 2) damnabilibus (gravibus) mit selbstbewußtem consensus. Diese selbst scheiden sich wieder nach dem Princip der äußeren Beurtheilung in:

- a) criminalia, die uns infam machen, Mord, Meineid, Chebruch n. f. w., und:
- b) minime criminalia, die manche Menschen sogar für löblich halten, z. B. Butfucht, Böllerei u. s. w. (vage, nichtige Eintheilung).

Bierbei frage ce fich nun gunachft, ob es beffer fei, fich ber leichteren ober schwereren Sünden (1 ober 2) zu enthalten. — Wenn wir nun auch jene obige Saupteintheilung der Gunden gern zugeben, fo werden wir boch jene Frage völlig mußig finden, zumal wenn wir die Antwort des Abalard hören. Er meint, man muffe querft und mehr fich vor den damnabilibus huten, weil durch fie Gott am meiften verlett werbe, neunt auch diejenigen Philosophen - gewiß ohne ben Sinn bes Sates zu verstehen - manifeste stultos, melde behaupten, alle Gunde fei gleich, und fommt fomit - mas man von ihm am wenigften erwarten follte - auf ein mechanisches Abwägen ber einzelnen Gunden gegeneinander (ber Böllerei, des Chebruchs u. f. m.), wobei er als Magftab die mosaische Gesetgebung (lex divina, wie er fie nennt) annimmt, mahrend boch ein genaueres Ertennen bes göttlichen Gefetes und ein ftetes fich Borhalten beffelben alle Gunden allmählig zu damnabilibus machen wurde. Man thue bas Gine und laffe bas Andere nicht: benn ein einmaliges Begeben eines peccatum grave ift nicht schlimmer, ale ein fortwährendes Ignoriren ber peccata levia.

Die Sünde nun, als plaga animi betrachtet, führt nothwendigauf den Begriff der curatio. Darum handelt Abälard in einem neuen Theile seines Buches von der reconciliatio pecatorum. Er sindet sie in drei Stücken, in der poenitentia, confessio und satisfactio. Poenitentia ist nach Abälard der Schmerz des Geistes über das, worin er gesehlt hat. Sie kann doppelter Art sein, fruchtbar — über die Sünde als solche, ganz fruchtlos — über den Schaden als Folge der Sünde (Reue der Berdammten — weltliche Traurigkeit) 62).

Die poenitentia fructuosa geht ihm natürlich nicht aus Furcht hervor, fondern aus Liebe gegen ben gutigen Gott, den wir beleidigt haben. Seine Geduld mit uns führt uns zur Buge, weil wir in jener feine Liebe erfennen. Raturlich fcmindet fogleich mit biefer Liebesbufe bie Sunde: benn fowie mir Gott lieben, fonnen wir nicht zugleich ihn verachten, d. h. fündigen. Auch ift uns fo= gleich mit ber Bufe die ewige Berdammnif (poena damnatoria) erlaffen, felbft bann, wenn ju jener - etwa aus Manael an Beit 3. B. auf dem Sterbebette - nicht die confessio und satisfactio hinzufommen konnte. Jedoch tann, falls die satisfactio fehlt (beren Beariff Abalard fehr materiell und burchaus juriftifch faßt) -, nicht jegliche Strafe erlaffen merben; nur bie damnatoria, nicht die purgatoria. Diese erfolgt (- so die dogmatische Anficht Abalard's -) gleich nach der Auferstehung, welche in momento, in ictu oculi 1 Cor. 15 a. E. vor sich geht, und bauert bis zu ber nicht näher bestimmbaren suprema iudicii dies.

Die obige Ansicht von der poenitentia fructuosa als einem Product der Liebe zu Gott, nicht der bloßen Furcht vor Strafe wegen einzelner Sünden muß zu dem Dogma führen, daß die Buße alle Sünden zugleich oder die Sünde überhaupt betreffen muffe, nicht einzelne Sünden. Denn bliebe eine zuruck, so würde damit der Zweck der Buße, Befreiung von der ewigen Verdammniß,

<sup>62)</sup> Mit einer wahrhaft erhebenden Gewalt, mit oratorischem Feuer redet hier Abälard gegen die letztere und weist auf die Nothwendigkeit der erstern hin. Der ganze Passus, welcher mehrere Seiten einnimmt, eignet sich mehr für eine Predigt, als für einen wissenschaftlichen Aufsat. Es wäre daher vielsleicht nicht unpassend, ihn einmal besonders herauszuheben als Probe Abälardischer Redekunft, von der uns überdem sonst nur wenig ausbehalten ist. Trotz mancher Schiesseiten und insbesondere fallscher Bibesauslegung ist dieser ganze Abschnitt sehr schön und ergreisend, eine wahre Dase in der sonst dürren Darstellungsweise des Buches. Abälard zeigt sich hier freilich noch besangen in irrthümlichen Borstellungen von der satiskactio der Sünden, aber auch sehr sei im Urtheil über die Gebrechen der Geistlichseit seiner Zeit. Eine ähnliche schafte Rüge der Geistlichen, welche den Gläubigen die Gewissen weit und die Geldsäckeleer machen, sindet sich weiter unten gegen das Ende unseres Buches.

nicht erreicht, weil jebe Sünde als contemtus dei jene verdient. Sie muß überbem erneuert werben, fo oft ein Rudfall in die Sunde, b. h. in die Gefahr, verdammt zu werden, ftattfindet. Die Buffe felbst jedoch ift nicht als Wert des Menschen zu betrachten, sondern sie ist eine Frucht einer besonderen inspiratio Gottes, der icon von Anbeginn der Welt - nach feiner providentia ober praedestinatio - beschlossen, jeden einzelnen (quemlibet) durch Inspiration des Buffeuszens (gemitus poenitentiae) ber Bergebung ber Sunde werth, b. h. von der Berdammniß frei zu machen, wenn er in feinem Borfate (sc. ben er bei ber Bufe faßt) beharrt. - Der gange Baffus ift übrigens ziemlich unklar, und man weiß nicht, ob und inwiefern Abalard eine praedestinatio, die mit feiner sonstigen Lehre nicht concordiren murbe, gelehrt habe. Sie scheint jedoch aus ber rein beiftischen Ansicht Abalard's von der providentia confequenter Beife au folgen. (Nihil quippe recenter and se deus statuit vel disponit, sed ab aeterno, quaecunque facturus est, in eius praedestinatione consistunt et in eius providentia praefixa sunt, tam de condonatione cuiuscunque peccati, quam de ceteris, quae fiunt. P. 670. 671.) -- In jedem Augenblick alfo, wo der Mensch wahrhaft buge, sei er ber Seligfeit wurdig (dignus vita aeterna - mereri -); falle er zuruck, so werbe er wieder damnatione dignus. Nun tonnte man einwenden: Warum nimmt Gott ben Bugenden nicht gleich, wenn er ber Seligfeit wurdig ift, von der Erbe, jondern läßt ihn fo vielleicht wiederum verdammenswerth werben? Ift bas nicht ungerecht? Untwort: Cbensowenig, als wenn er einen Sunder in dem Augenblick, da er verdammenswerth ift, nicht gleich fterben, fonbern ihm Raum gur Bufe lagt. wer bis jum Ende ausharret, wird gefronet. - Wie aber, wendet er fich felbft ein, wenn alle Sunder durch Reue Bergebung erhalten, - ftreitet dagegen nicht die heilige Schrift, welche von einem peccatum irremissibile contra spiritum sanctum rebet? Er behandelt als Antwort barauf den Locus Matth. 12 eregetisch und erflart junachft bie Sunde wider ben Denfchenfohn durchaus feiner Definition von Sunde gemäß und feiner Theorie ju Gefallen - von bem Leugnen ber Gottheit Chrifti. Diefe muffe

Berzeihung erhalten, fie fei eigentlich feine Sunde, benn fie entftehe aus Nanorang, ba fich ben Glauben — und hierdurch allein, nicht burch menschliches Nachdenken könne Chriftus als Gottessohn erfannt werden - niemand felbst geben tonne, diefer vielmehr von Gott verliehen merde. Dagegen fei die Sunde wider ben beiligen Beift eine Berdächtigung der offenbaren Gnadenwerte Gottes, eine Behauptung, bag bas, mas man als Gottes Beift anerkannt (credebant), ber Beelgebub felber fei. Dies fei ein völliger Abfall von Gottes Bnade und ein Scheiben aus feinem . Reiche, fo daß jene Sunder nicht fomohl nicht durch Reue die Bnade Gottes erlangen, vielmehr überhaupt gar nicht Reue fühlen tonnten. Freilich bleibt auch hier Abalard, wie überall bei tieferem, miffenschaftlichem Gingehen auf die Sache, die pspchologische Begrundung schuldig. — Darauf kehrt Abalard zu ber poenitentia zuruck und beantwortet die Frage, ob wir auch in jene Belt die Reue mit= nehmen, dabin, daß bie Erinnerung und das Miffallen an unfere Sünden auch dort bleiben muffen, ohne fich jedoch auf die Frage, ob wir dann unfere Thaten murden ungeschehen machen wollen, weiter einzulassen. Bielmehr verweift er bier auf ein anderes Werk, obwohl er andeutungsweise diese Frage nach Rom. 8, 28 zu verneinen icheint.

Es folgt die Lehre de confessione. Unter dieser versteht er das Bekennen der Sünde vor anderen Menschen. Das Bekenntniß vor Gott — lehrt Abälard, den Begriff desselben ganz verkennend — sei weniger wichtig, da er selbst alles wohl wisse; das vor Menschen bedeutend, einmal weil sie uns dann können beten helsen, sodann weil damit uns große Demüthigung auferlegt und so ein Theil der satisfactio bereits geleistet werde, endlich weil nur in diesem Fall der Priester als geistlicher Arzt, dem dies Geschäft obliegt, uns die nöthige satisfactio auferlegen könne. Ein Berschweigen der Sünde sei nur Teufelswerk. Nur in seltenen Fällen sei ein Berschweigen der Sünde sei nur Teufelswerk. Nur in seltenen Fällen sein ein Berschweigen der Sünde seinung der bon Betri Berleugnung tann uns hier den Beg zu Abälard's Meinung zeigen. Petrus hat mit Recht nicht gebeichtet, er hätte sonst sertreter er war; er

that es nicht aus Stolz, fondern aus Klugheit. Auch hier zeigt fich ein Anflug von jenem jesuitischen Sat : ber 3meck beiligt die Mittel und omnia in majorem etc. - Darauf fommen einzelne Unweifungen über die Beichte für Geiftliche und Laien. Jene können unter Umftanden bei biefen, und zwar mit Bortheil, weil bies von Demuth zeugt, beichten; biefe, wenn fie thorichtes Ausschwaten u. f. w. von ihrem Briefter, dem natürlich immer qunächft Aufmertfamfeit gebührt, zu befürchten haben, tonnen gleichfalls andere Priefter mahlen, weil ihr Seelenheil fonft barunter leiden Sobald 2. B. die Briefter ihnen aus Gelbsucht u. f. m. mürbe. von der felbst Bischöfe nicht freizusprechen find, geringere satisfactio auflegen, als die Sunde verdient, fo muffen fie biefe, falls sie nicht felbst aus freiem Antrieb biefelbe leiften, im ignis purgatorius, freisich nicht im damnatorius, welches nur auf Unbußfertigkeit gesetzt ift, und zwar in weit höherem Grade nachholen. Denn bie Briefter haben - fo Abalard - nicht bie Erlaubnig. bie satisfactio zu ermäßigen, fonst thaten fie am besten (vgl. Luther's 95 Thefen), diefelbe gang zu erlaffen, weil nur fo Joh. 20, 23 gu feinem Rechte fommt. Jene Meinung ift nur Frucht ihres Gelbgeizes. Die satisfactio ber Sunde aber befteht im Faften, Rafteien, Beten, Wachen, Almofen geben u. f. m., in allem, mas die Schrift Frucht ber Buge nennt (!!).

Dieser ganze Abschnitt ist in vieler Hinsicht merkwürdig, einsmal weil er zeigt, wie selbst ein heller Geist, wie Abälard, ber so frei und, man möchte sagen, ideal, zu ideal von der Sünde und ihrem Besen dachten, doch zu so traß materialistischen Krämersbegriffen von der satisfactio kommen konnte, die alles nach der Elle admessen möchten, allein von dem todten Geist oder Nichtgeist seiner Zeit geleitet; sodann weil uns hier ein Blick in das destrügerische Treiben der Geistlichkeit seiner Zeit verstattet wird, die schon damals die traurige Ablaßtheorie predigte, und darin, wie auch damals schon einzelne Geister dies heuchlerische Besen misbilligten und das, was Product des Eigennutzes war, durch Hinweisung auf die Pflicht der Bruderliebe zu entlarven suchten. Mir ist kein Locus aus den abälardischen Schriften bekannt, in dem er zugleich soviel Superstition mit soviel Klarheit und Kühnheit im Urtheil

verbindet. Er ift meist scholastisch trocken, kalt verständig; nur wo er den vermeintlich wissenschaftlichen Weg verläßt, um mit dem Schwerte des Geistes in praktische Frethümer seiner Zeit zu schlagen, wird er lebendig, interessant und schaut divinatorisch mehr, als mit Selbstbewußtsein in die Wahrheit hinein, die sich ihm sonst so leicht bald hinter der Kirchenlehre, bald hinter aristotelischeplatonischen Formeln verstedt.

An die Warnung, sich die satisfactio durch den Priester nicht fo leicht machen an laffen, weil bies nichts helfe, fnupft er bie Behauptung, daß ja diese überhaubt nicht die Gewalt hatten, Gunden au vergeben, benn Joh. 20, 23 fei nicht zu allen Brieftern, fonbern nur zu den Aposteln und von ihnen gefagt. Dag von den Aposteln jene Borte gelten follen, schließt Abalard baraus, bag nicht allen Nachfolgern berfelben die gleiche Beiligkeit und Berschwiegenheit gegeben fei, wie jeuen, alfo auch nicht die gleiche Macht. Die Beweise stehen hier - wiewohl Abalard zum Theil im Rechte ift - auf ichwachen Sugen. An eigentlich eregetische Begründung ift natürlich gar nicht zu benten. Jedoch fällt Abalard hier, indem er die tatholische Ansicht von des Briefters Macht und Bedeutung als zu superftitios vermeibet, in ben entgegengesetten Fehler, nämlich ben, nicht abstract genug zu benten, b. i. nicht bie Burbe des Beiftlichen von feiner Berfon zu trennen. Der Ratholik fest ben Priefter an die Stelle Gottes, mahrend die rechte Unficht von ber Sache, die protestantische, ihn nur einen Stellvertreter Gottes fein läßt; ber tatholifche Beiftliche vergiebt bie Gunden, ber protestantische zeigt die Sundenvergebung nur ben Gläubigen Abalard hingegen raubt ibm felbft in letterer Beziehung alle Bedeutung, falls er nämlich felbst schlecht ift, und muß fo bie Bemiffen ber Chriften anaftigen, melde naturlich nun nicht mehr ficher bestimmen können, ob und inwieweit ihre Bufe eine fruchtbare gewesen, weil - nach Abalard's eigenem Urtheil - die vom Priefter zu gering u. s. w. angeschlagene satisfactio im ignis purgatorius nachgeholt werden muß. Jedoch zeigt auch diefer Theil des Buches, mit dem die gange Entwickelung fchlieft, wenn auch von nüchtern verständigem, fo doch von gefundem Denfen. Er häuft hier gerade, um recht ficher ju geben, eine

that es nicht aus Stolz, fondern aus Klugheit. Auch hier zeigt sich ein Anflug von jenem jesuitischen Sat: ber 3med heiligt die Mittel und omnia in majorem etc. - Darauf fommen einzelne Unweifungen über die Beichte für Geiftliche und Laien. Jene fonnen unter Umftanden bei biefen, und zwar mit Bortheil, weil bies von Demuth zeugt, beichten; biefe, wenn fie thorichtes Ausschwaten u. f. w. von ihrem Briefter, dem natürlich immer qu= nächft Aufmertfamfeit gebührt, zu befürchten haben, tonnen gleichfalls andere Briefter mahlen, weil ihr Seelenheil fonft barunter leiden murbe. Sobald 3. B. die Briefter ihnen aus Gelbfucht u. f. m., von der felbst Bischöfe nicht freizusprechen find, geringere satisfactio auflegen, ale bie Sunde verbient, fo muffen fie biefe, falls fie nicht felbst aus freiem Antrieb dieselbe leiften, im ignis purgatorius, freilich nicht im damnatorius, welches nur auf Unbußfertigfeit gefett ift, und zwar in weit höherem Grade nachholen. Denn die Briefter haben - fo Abalard - nicht die Erlaubnig. bie satisfactio zu ermäßigen, fonft thaten fie am beften (vgl. Luther's 95 Thefen), diefelbe gang zu erlaffen, meil nur fo Joh. 20, 23 gu feinem Rechte fommt. Bene Meinung ift nur Frucht ihres Gelbgeizes. Die satisfactio ber Sunde aber befteht im Faften, Rafteien, Beten, Wachen, Almofen geben u. f. m., in allem, mas die Schrift Frucht ber Buge nennt (!!).

Dieser ganze Abschnitt ist in vieler Hinsicht merkwürdig, einsmal weil er zeigt, wie selbst ein heller Geist, wie Abälard, der so frei und, man möchte sagen, ideal, zu ideal von der Sünde und ihrem Wesen dachten, doch zu so traß materialistischen Krämers begriffen von der satiskactio kommen konnte, die alles nach der Elle admessen möchten, allein von dem todten Geist oder Nichtgeist seiner Zeit geleitet; sodann weil uns hier ein Blick in das des trügerische Treiben der Geistlichkeit seiner Zeit verstattet wird, die schon damals die traurige Ablastheorie predigte, und darin, wie auch damals sie traurige Ablastheorie predigte, und darin, wie auch damals sied sinzelne Geister dies heuchlerische Wesen misbilligten und das, was Product des Eigennutzes war, durch Hinweisung auf die Pflicht der Bruderliede zu entlarven suchen. Mir ist kein Locus aus den abälardischen Schriften bekannt, in dem er zugleich soviel Superstition mit soviel Klarheit und Kühnheit im Urtheil

verbindet. Er ist meist scholaftisch trocken, kalt verständig; nur wo er den vermeintlich wissenschaftlichen Weg verläßt, um mit dem Schwerte des Geistes in praktische Frethümer seiner Zeit zu schlagen, wird er lebendig, interessant und schaut divinatorisch mehr, als mit Selbstbewußtsein in die Wahrheit hinein, die sich ihm sonst so leicht bald hinter der Kirchenlehre, bald hinter aristotelische platonischen Formeln versteckt.

An die Warnung, fich die satisfactio durch den Priefter nicht fo leicht machen ju laffen, weil dies nichts helfe, knupft er die Behauptung, daß ja diese überhaubt nicht die Gewalt hatten, Gunben ju vergeben, benn Joh. 20, 23 fei nicht zu allen Brieftern, fonbern nur zu ben Aposteln und von ihnen gefagt. Dag von ben Aposteln jene Worte gelten follen, schließt Abalard baraus, baß nicht allen Nachfolgern berfelben bie gleiche Beiligkeit und Berschwiegenheit gegeben sei, wie jenen, also auch nicht die gleiche Die Beweise stehen bier - wiewohl Abalard zum Theil im Rechte ift - auf ichmachen Rugen. Un eigentlich exegetische Begründung ift natürlich gar nicht zu benten. Jedoch fällt Abalard hier, indem er die fatholische Ansicht von des Briefters Macht und Bebeutung als zu superstitios vermeidet, in ben entgegengesetzten Fehler, nämlich ben, nicht abstract genug zu benten, b. i. nicht bie Burde des Beiftlichen von feiner Berfon zu trennen. Der Ratholik fest den Briefter an die Stelle Bottes, mabrend die rechte Unficht von der Sache, die protestantische, ibn nur einen Stellvertreter Gottes fein läßt; ber fatholifche Beiftliche vergiebt bie Gunden, ber protestantische zeigt bie Gundenvergebung nur ben Gläubigen Abalard hingegen raubt ibm felbit in letterer Beziehung alle Bedeutung, falls er nämlich felbst schlecht ift, und muß fo bie Bewiffen ber Chriften angftigen, welche natürlich nun nicht mehr ficher bestimmen können, ob und inwieweit ihre Bufe eine fruchtbare gewesen, weil - nach Abalard's eigenem Urtheil - bie vom Briefter zu gering u. f. w. angeschlagene satisfactio im ignis purgatorius nachgeholt werden muß. Jedoch zeigt auch biefer Theil bes Buches, mit bem die gange Entwickelung ichlieft, wenn auch von nüchtern verständigem, fo doch von gefundem Denfen. Er häuft bier gerade, um recht ficher ju geben, eine

Masse Autoritäten und Belege, welche alle, — sammt bem, was er selbst beibringt, — erhärten, wie die Natur der Sache selbst und die katholische Kirche früherer Jahrhunderte den Begriff der Nachsolge Petri ganz anders aufzusassen lehre, als solches die späteren Jahrhunderte gethan haben. — Die ganze Berechtigung der Priesterschaft bestände sonach in dem vorläusigen Urtheil über den Zustand des Sünders — sc. nach der consessio — und in der Ersaudniß, den Büßenden gewisse fructus poenitentiae als satisfactio aussegn zu dürsen; ihre Sünden aber lösen oder binden wollen, heiße Gottvergessenheit und Anmaßung; gehen diese jedoch sogar so weit, daß der Bischof mit Unrecht aus der Kirchengemeinde stoße, so sei, — und hiermit schließt das Buch —, nach dem Urtheil des African. concil. CCX. diesem selbst von seinen Collegen die communio auszukündigen.

## Beiträge

jur patriftifchen

Bezeugung der biblischen Textgestalt und Satinitat.

I. Aus Ambrosius.

Bon

Diac. Bermann Ronfc in Lobenftein.

(Fortfetung.)

## IV.

Boransfehung eines griechischen Textes, der von dem jest recipirten oder dem der Bulgata zu Grunde liegenden abweicht.

Gen. 1, 10: "Et vidit deus quia bonum" [LXX: καὶ εἶδεν ό θεὸς ὅτι καλόν]. Nam praeterimus quia aliqui nec in Hebraeo putant esse nec in caeteris interpretationibus quia "Congregata est aqua (v. 9) in collectiones suas et apparuit arida. Et (v. 10) vocavit deus aridam terram et collectiones aquarum vocavit maria." — Cum enim dixerit deus quia "factum est sic" (1, 9), satis esse putant vocem operatoris ad celebratae operationis indicium. Sed quia in aliis quoque creaturis habet et definitionem praeceptionis et repetitum operationis vel indicium vel effectum, ideo nos non putamus absurdum id quod perhibetur additum, etiamsi caeteris interpretibus vel veritas doceatur suppetere vel auctoritas. Multa enim non otiose a Septuaginta viris Hebraicae lectioni addita et adiuncta comperimus, - Hexaëm. III, 5. — Rec.: καὶ συνήχθη τὸ ὕδωρ τὸ ὑποκάτω τοῦ οὐρανοῦ είς τὰς συναγωγάς αὐτῶν καὶ ὤφθη ἡ ξηρά. καὶ ἐκάλεσεν

- ὁ θεὸς τὰν ξηρὰν γ ν καὶ τὰ συστάματα τῶν ὑδάτων ἐκάλεσε θαλασσας καὶ εἶδεν.. Vulg.: Dixit vero deus: Congregentur aquae et appareat arida. Et factum est ita. Et vocavit deus aridam terram congregationesque aquarum appellavit maria. Et vidit deus quod esset bonum.
- Gen. 12, 9: et abiit Abram et demoratus est in deserto, d. Abrah. II, 4. LXX: καὶ ἀπῆρεν Ἄβραμ καὶ πορευθεὶς ἐστρατοπέδευσεν ἐν τῆ ἐρήμφ [Aquila: νότονδε, Symm.: εἰς νότον]. Vulg.: perrexitque A. vadens et ultra progrediens ad meridiem.
- Gen. 17, 14: "qui non circumciderit carnem praeputii sui octava die"... Hebraeus quidem negatur habere de octava die, sicut Aquila significat. Sed non in Aquila omnis auctoritas, qui quasi Judaeus in litera praeteriit nec posuit octavam diem, Epist. 77. Auch in der Bulgata (masculus cuius praeputii caro circumcisa non fuerit) fehlt "octava die".)
- Gen. 40, 10: et ipsa flores ferêns, germina matura et botriones uvarum, d. Joseph. c. 6. Rec.: καὶ αὐτη θάλλουσα ἀνενηνοχυῖα βλαστούς πέπειροι οἱ βότουες σταφυλῆς. Al. cum Complut.: καὶ βλαστούς, πεπείρους βότουας σταφυλῆς. Vulg.: crescere paulatim in gemmas et post flores uvas maturescere (vitem videbam).
- Exod. 4, 10: precor domine, non sum dignus ante hesternam et nudiustertianam diem neque ex quo coepist loqui servo tuo; gracili enim collocutione et tardiore lingua sum, d. Abrah. II, 10. LXX: δέομαι κύριε οὐχ ἐκανός [Aquila: οὐκάνης ὁημάτων. Symm.: οὐκ εὔλαλος. Al. c. Philone: οὐκ εὔλογος] εἰμι πρὸ τῆς χθὲς οὐδὲ ἀφ' οὖ ἤρξω λαλεῖν τῷ θεράποντί σου, ἰσχνόφωνος καὶ βραδύγλωσσος ἐγώ εἰμι. Vulg.: obsecto domine, non

<sup>1)</sup> Cf. Rufin. Comm. Origen. in epist. Paul. ad Roman. II, §. 13: "Et incircumcisus masculus, qui non fuerit circumcisus in carne praeputii sui die octavo, exterminabitur anima illa... Non nos tamen latere debet quod in aliis exemplaribus non habetur positum, octavo die, in hoc duntaxat loco."

- sum eloquens ab heri et nudiustertius: et ex quo locutus es ad servum tuum, impeditioris et tardioris linguae sum.
- Jud. 14, 18: si non domuissetis vitulam meam, non invenissetis quaestionem meam, d. Spir. s. II. praef. LXX: εὶ μὴ ἡροτριάσατε ἐν τῆ δαμάλει μου, οὐκ ἄν ἔγνωτε τὸ πρόβλημά μου. Vulg.: si non arassetis in vitula mea, non invenissetis propositionem meam.
- 1 Sam. 18, 7: Saul triumphavit in milibus, David in decem milibus, Serm. 17. 18 in Ps. 118. d. Fide V, praef. En arr. Ps. 36 (ohne Verbum). LXX: ἐπάταξε Σωοὺλ ἐν χιλιάσιν αὐτοῦ καὶ Δανὶδ ἐν μυριάσιν αὐτοῦ. Vulg.: percussit Saul mille et David decem millia.
- 2 Sam. 6, 22: et denudabor adhuc sic et ero nugax ante oculos tuos et cum puellis, quibus dixisti me denudatum, honorificabor, E pi st. 36. et denudabor nugax in conspectu tuo et c. puellis, cum quibus dix. me nudatum, glorificabor, S er m. 7 in Ps. 118. LXX: καὶ ἀποκαλυφθήσομαι ἔτι οὕτως καὶ ἔσομαι ἀχρεῖος ἐν ὀφθαλμοῖς σου καὶ μετὰ τῶν παιδισκῶν ὧν εἶπάς με μὴ δοξασθῆναι [al. om. μή]. Vulg.: et ludam et vilior fiam plus quam factus sum, et ero humilis in oculis meis et cum ancillis, de quibus locuta es, gloriosior apparebo.
- 2 Sam. 24, 14: angustia sunt mihi haec tria, sed magis incidam in manum domini, quoniam magna est misericordia illius valde, quam in manus hominum incidam, Serm. 14 in Ps. 118. LXX: στενά μοι πάντοθεν σφόδρα ἐστίν. ἐμπεσοῦμαι δὴ εἰς χεῖρας κυρίου, ὅτι πολλοὶ οἱ οἰκτιρμοὶ αὐτοῦ σφόδρα, εἰς δὲ χεῖρας ἀνθρώπου οὐ μὴ ἐμπέσω. Vulg.: coarctor nimis, sed melius est ut inc. in manus dom., multae enim misericordiae eius sunt, quam in manus hominum.
- 1 Reg. 21, 16. 19: cum audisset Achab quia mortuus est Nabuthe, conscidit vestimenta sua et cooperuit se cilicio . . . In eo lingent canes sanguinem tuum et meretrices lavabuntur in sanguine tuo, d. Nabuthe c. 11. LXX: ως ἔκουσεν ἀχαὰβ ὅτι τέθνηπε Ναβουθαὶ

- ο Ἰεζομηλίτης, καὶ διέδοηξε τὰ ἱμάτια αὐτοῦ καὶ περιεβάλετο σάκκον... ἐκεῖ λείξουσιν οἱ κύνες τὸ αἷμά σου καὶ αἱ πόρναι λούσονται ἐν τῷ αἵματί σου, Vulg.: quod cum aud. Achab, mortuum videlicet Naboth, surrexit et descendebat in vineam Naboth... In loco hoc... lambent quoque sanguinem tuum.
- 2 Reg. 2, 12: pater, pater, agitator in Israel, d. Isaac c. 8. pater, pater, agitator Israel et eques eius, d. Nabuthe c. 15. LXX: πάτερ, πάτερ, ἄρμα Ἰπραὴλ καὶ ἰππεὺς αὐτοῦ, Vulg.: pater mi, pater mi. currus Israel et auriga eius.
- Job 10, 15. 16: plenus sum enim confusionis; investigor sicut leo ad necem, d. Interpell. Job I, 6. LXX: πλήρης γὰρ ἀτιμίας εἰμί ἀγρεύομαι γὰρ ὥσπερ λίων εἰς σφαγήν. Nach Polychronius drückt das Pedraische im ersten Saze des sechszehnten Berses solgenden Gedanten aus: ἐάν τε γὰρ εὐσθενής ὧ ὡς λίων, πιάσεις με. Vulg.: saturatus afflictione et niseria; et propter superdiam quasi leaenam capies me.
- Job 13, 26: quare obscripsisti adversum me mala et apposuisti mihi adolescentiae peccata, d. Interp. Job I, 7.

   LXX: ὅτι κατέγραψως κατ΄ ἐμοῦ κακὰ, περιέθηκας δέ μοι νεότητος ἁμαρτίας. Vulg.: scribis enim contra me amaritudines et consumere me vis peccatis adolescentiae meae.
- Job 18, 5: lumen iusti semper inexstinguibile est, lumen autem impiorum exstinguetur, Serm. 14 in Ps. 118. LXX: φῶς ἀσεβῶν σβεσθήσεται καὶ οὖκ ἀποβήσεται [Theodot.: οὖ λάμψει] αὐτῶν ἡ φλόξ. Vulg.: nonne lux impii exstinguetur nec splendebit flamma ignis eius?
- Job 38, 5: aut quis est qui superinduxit mensuras super eum, Hexaëm. I, 6. LXX: η τίς ὁ ἐπαγαγών σπαφτίον [Olympiodorus: ἀπύλας καὶ Σύμμαχος ὁ μὲν ,κανόνα', ὁ δὲ ,σχοινίον μέτρον' ἐξέδωκεν] ἐπ' αὐτῆς; Vulg.: vel quis tetendit super eam lineam?

- Job 38, 36: quis dedit mulieribus texturae sapientiam, d. Fide II, prol. LXX: τίς δὲ ἔδωκε γυναιξὶν ὑφάσματος σοφίαν; Vulg.: quis posuit in visceribus hominis sapientiam?
- Ps. 25 (26), 4: non sedi in concilio malignantium et cum iniqua gerentibus non introibo, Enarr. Ps. 1. LXX: οὐκ ἐκάθισα μετὰ συνεδρίου ματαιότητος καὶ μετὰ παρανομούντων οὐ μὴ εἰσέλθω. Vulg.: non sedi cum concilio vanitatis et cum iniqua ger. n. introibo.
- Ps. 35, 3 (36, 2): ut inveniret iniquitatem suam et odium, Enarr. Ps. 35. LXX: τοῦ εὐρεῖν τὴν ἀνομίαν αὐτοῦ καὶ μισῆσαι. Vulg.: ut inveniatur iniquitas eius ad odium.
- Ps. 36 (37), 1: noli malignari inter malignantes neque aemulatus fueris facientes iniquitatem, Enarr. Ps. 36.

   noli aemulari (weiter unten jedoch: noli malignus esse) inter malignantes iniquitatem, Epist. 82. Vulg.: noli aemulari (Psalt. Veron.: subaemulari) in malignantibus neque zelaveris facientes iniquitatem. LXX:

  μὴ παραζήλου [Theodot.: μὴ παρεραθίζου, Aquila: μὰ διαμάχου] ἐν πονηρευομένοις μηδὲ ζήλου τοὺς ποιοῦντας τὴν ἀνομίαν. Symm.: μὴ φιλονείκει πακούργοις . . .
- Ps. 37, 8 (38, 7): "quoniam anima mea completa est illusionibus et non est sanitas in carne mea". Quibus anima illusionibus compleatur intellige.. S y m m a c h u s tamen ait "lumbos", in quibus seminaria sunt generationis humanae.. Unde bene Septuaginta viri animae illusiones dixerunt, E n a r r. Ps. 37. Vulg.: quoniam lumbi mei impleti sunt illusionibus mea. LXX: ὅτι ἡ ψυχή μου ἐπλήσθη ταὶ ψύαι μου ἐπλήσθησαν . . Aquila: ὅτι ἐπληρώθησαν αὶ λαγώνες μου ἀτιμίας . . Syman.: ὅτι αὶ ψύαι μου ἐπλήσθησαν ἐμπαιγμάτων (ἤτοι ἀτιμίας) . .
- Ps. 37, 21. 22 (38, 20. 21). Complevimus psalmum etiam cum eius interpretatione versiculi quem Graeci nonnulli codices, sed non omnes habent Latini. Nam ante re-

sponsorium proximum versiculus est: "Et proiecerunt me sicut mortuum abominatum", hoc est, illi qui reddebant mihi mala pro bonis. Sed tu "ne derelinquas me domine, ne discesseris a me". Hoc enim sequitur; id est, tu ne derelinquas, qui mortuum foetentem curare consuesti, Enarr. Ps. 37. — LXX: μη εγκαταλίπης με κύριε ο θεός μου, μη ἀποστῆς ἀπ' εμοῦ. — Vulg.: ne derelinquas me domine deus meus, ne discesseris a me. — Das von Ambrosius erwähnte Bersglied: "Et proiecerunt me sicut mortuum abominatum" sindet sich weder in unserem griechischen Texte, noch in der Bulgata.

- Ps. 92 (93), 3. 4: "elevaverunt flumina domine et flumina vocem suam a voce aquarum multarum". Et addidit: "mirabiles elationes maris, mirabilis in excelsis dominus", Hexaëm. III, 1. LXX: ἐπῆραν οἱ ποταμοὶ κύριε, ἐπῆραν οἱ ποτ. φωνὰς [al.: φωνὴν] αὐτῶν, ἀπὸ φωνῶν ὑδάτων πολλῶν 'θαυμαστοὶ οἱ μετεωρισμοὶ (suspensurae: Psalt. Veron. August.) τῆς θαλάσσης 'θαυμαστὸς ἐν ὑψηλοῖς ὁ κύριος. Τεχτυατίαnte im zweiten Satgliede: ἀροῦσιν οἱ ποταμοὶ ἐπιτρίψεις αὐτῶν. Aquila: ἐπήρθη ποταμῶν βάθη αὐτῶν. Vulg.: elevaverunt flumina d., elev. fl. vocem suam, elev. fl. fluctus suos, a vocibus aquarum multarum. Mirabiles elat. maris, mirabilis in altis dominus.
- Ps. 118 (119), 47. 48: in mandatis tuis quae dilexi nimis [σφόδρα]. . ad mandata tua quae dilexi nimis [ας ηγά-πησα, ohne σφόδρα], Serm. 6 in Ps. 118. Vulg.: in mandatis tuis quae dilexi . . ad mandata tua quae dilexi (beide Wase ohne nimis).
- Ps. 118 (119), 136: per exitus aquarum descenderunt oculi mei, d. poenit. II, 10. "decursus aquarum descenderunt oculi mei, quia non custodivi legem tuam"... Sunt tamen codices qui habent: διεξόδους υδάτων κατεβίβωσαν οἱ ὀφθαλμοί μου, hoc est: "ductus aquarum direxerunt oculi mei". Sed ego in Graeco codice meo κατέβησαν legi, hoc est "descenderunt": in quo potest fieri ut in utramlibet partem duarum adiectione aut

- deminutione literarum scriptor erraverit, Serm. 17. in Ps. 118. LXX: διεξόδους ὑδάτων κατέβησαν [al.: κατέδυσαν, Psalt. Roman. et Hilar.: transierunt, August.: descenderunt] οἱ ὀφθαλμοί μου, ἐπεὶ οὐκ ἐφύλαξα τὸν νόμον σου. Vulg.: exitus aquarum deduxerunt oculi mei, quia non custodierunt (— August.) legem tuam.
- Ps. 118 (119), 158. 159: "Praecepta tua dilexi". Non dixit "servavi", non dixit "custodivi". Nam imprudentes non custodierunt praecepta domini. Aliqui enim codices habent ἀσυνετοῦντας, hoc est, insipientes, non intelligentes. Ergo qui non intelligunt, non sapiunt, hi qui non custodiunt, Serm. 20. in Ps. 118. LXX: είδον ἀσυνετοῦντας [Aquil. Theodot.: ἀσυνθετοῦντας, Symm.: ἀθετοῦντας, Psalt. Veron. August.: insensatos, Psalt. Roman. Hilar.: non servantes pactum] καὶ ἐξετηκόμην, ὅτι τὰ λόγιά σου οὐκ ἐφυλάξαντο. Ἡδε ὅτι τὰς ἐντολάς σου ἡγάπησα κύριε. Vulg.: vidi praevaricantes et tabescebam, quia eloquia tua non custodierunt. Vide quoniam mandata tua dilexi domine.
- Prov. 17, 6: fideli enim totus mundus divitiarum est, d. Jacob I, 8. LXX: τοῦ πιστοῦ ὅλος ὁ κόσμος τῶν χρημάτων. Dieser Theil des Verses (nebst dem Schlusse desselben: τοῦ δὲ ἀπίστου οὐδὲ ὀβολός) fehlt in der Bulgata annalich.
- Prov. 22, 7: probi servi dominis foenerabunt, d. Jacob II, 3. LXX: ολείται λδίοις δεσπόταις δανειούσιν. Symm. et Theodot.: δούλος δανειζόμενος ἀνδολ δανείζοντι. Vulg.: qui accipit mutuum, servus est foenerantis.
- Prov. 22, 27: si enim non habueris unde solvas, auferet stramentum de sub lateribus tuis, d. Tobia c. 23. LXX: ἐὰν γὰρ μἢ ἔχης πόθεν ἀποτίσης, λέψονται τὸ στρῶμα τὸ ὑπὸ τὰς πλευράς σου. Vulg.: si enim non habes unde restituas, quid causae est ut tollat operimentum de cubili tuo?
- Cant. 1, 15. 16 (16. 17): pulchra acclinatio nostra opaca, trabes domorum nostrarum cedri, lacunaria nostra cugeitscrift f. b. bift. Theol. 1870. I.

- pressi, d. Isaac c. 4. LXX: ὡραῖος [VI. ed.: τερπνὸς] προσκλίνη ἡμῶν σύσκιος [Aq.: εὐ θαλής], δοκοὶ οἴκων ἡμῶν κέδροι, φατνώματα [Symm.: αἱ φατνώσεις] ἡμῶν κυπάρισσοι [Aq.: βορατίναι]. Vulg.: lectulus noster floridus, tigna dom. n. cedrina, laquearia nostra cypressina.
- Cant. 4, 1: oculi tui columbae extra taciturnitatem tuam, Inst. virg. c. 1. LXX: ὀφθαλμοί σου περιστεραί εκτὸς τῆς σιωπήσεώς σου [V. ed.: ἀπὸ πλήθους τοῦ κάλλους σου]. Vulg.: oculi tui columbarum absque eo quod intrinsecus latet.
- Cant. 8, 8: ,, quid faciemus sorori nostrae in die qua loquetur in ea", vel ut Symmachus: ,, qua loquatur ei"? Ser m. 22. in Ps. 118. LXX: τί ποιήσωμεν τῆ ἀδελφῆ ἡμῶν ἐν ἡμέρᾳ ἡ ἐὰν λαληθῆ ἐν αὐτῆ; Vulg.: quid fac. s. n. in die quando alloquenda est?
- Cant. 8. 11: "Vinea facta est Salomoni in Belammon, dedit vineam suam iis qui servant". Plantata est congregatio populorum. plantata autem in multitudine nationum. Hoc enim intelligendum Belammon, Symmachus, Aquila aliaeque translationes Graeco sermone docuerunt, Serm. 22. in Ps. 118. LXX: ἀμπελῶν ἐγενήθη τῷ Σαλωμῶν ἐν Βεελαμῶν · ἔδωκε τὸν ἀμπελῶνα αὐτοῦ τοῖς τηροῦσιν · ἀνὴρ οἴσει ἐν καρπῷ [al.: ἐν καιρῷ] αὐτοῦ χιλίους ἀργυρίου. Vulg.: vinea fuit pacifico in ea quae habet populos; tradidit eam custodibus, vir affert pro fructu eius mille argenteos.
- Cant. 8, 13: "Qui sedes in hortis, amici intendentes sunt voci tuae; vocem tuam insinua mihi". Symmachus et Aquila interpretati sunt quod Christus dicit ad ecclesiam: "Quae sedes in hortis", hoc est, iam in hortis sedes, superno digna es paradiso et ideo vocem tuam insinua mihi, cui amici intendunt, Serm. 22. in Ps. 118. LXX: δ καθήμενος ἐν κηποῖς, ἐταῖροι προσέχοντες τῆ φωνῆ σου, ἀκούτισόν με. Vulg.: quae habitas in hortis, amici auscultant: fac me audire vocem tuam.
- Sap. 9, 15: corruptibile enim corpus aggravat animam et

- terrenum habitaculum cito inclinatur, d. Isaac c. 8. LXX: φθαφτὸν γὰφ σῶμα βαφύνει ψυχὴν καὶ βρίθει τὸ γεῶδες σκῆνος νοῖν πολυφροντίδα. Vulg.: corpus enim quod corrumpitur terrena inhabitatio deprimit sensum multa cogitantem.
- Jes. 1, 17. 18: iudicate pupillo et iustificate viduam et venite disputemus, dicit dominus, Serm. 20. in Ps. 118. LXX: κρίνατε δρφανῷ καὶ δικαιώσατε χήραν καὶ δεῦτε, διελεγχθῶμεν, λέγει κύριος. Vulg.: iud. pupillo, defendite vid. et ven. arguite me, dic. dominus.
- Jes. 12, 3: exiet aqua cum delectatione de fontibus salvatoris, Enarr. Ps. 40. LXX: ἀντλήσετε ὕδωρ μετ εὐφροσύνης ἐκ τῶν πηγῶν τοῦ σωτηρίου. Vulg.: haurietis aquas in gaudio de fontibus salvatoris.
- Jerem. 51, 15: dii, qui non fecerunt caelum et terram, peribunt a terra et de sub caelo isto (fehlt bis hierher im Griechischen sowohl, als auch in der Vulgata). Dominus qui fecit terram in virtute sua . . ., Hexaëm. I, 3. Vulg.: Qui fec. terram in fortitudine sua . . LXX: Κύριος ποιῶν γῖν ἐν τῆ ἰσχύϊ αὐτοῦ. .
- Thren. 1, 15. 16: in hoc ego fleo, oculi mei caligaverunt a fletu, quia elongavit a me qui me consolabatur, Serm. 16. in Ps. 118. LXX: ἐπὶ τούτοις ἐγὰ κλαίω, ὁ ὀφθαλμός μου κατήγαγεν εδωρ, ὅτι ἐμακρύνθη ἀπὶ ἐμοῦ ὁ παρακαλῶν με. Vulg.: idcirco ego plorans et oculus meus deducens aquas, quia longe factus est a me consolator.
- Thren. 1, 20: ita foris sine filis fecit gladius et ab intus mors, Serm. 18. in Ps. 118. LXX: ἔξωθεν ἢτέκνωσέ με μάχαιρα, ὥσπερ θάνατος ἐν οἴκφ. Vulg.: foris interficit gladius et domi mors similis est.
- Thren. 2, 16: et dixerunt, Deglutivimus eam, tamen haec est dies quam sperabamus, Serm. 17. in Ps. 118. LXX: καὶ εἶπαν, Κατεπίομεν [al.: καταπίωμεν] αὐτήν · πλὴν

αὕτη τ΄ τμέρα ἣν προσεδοκῶμεν. — Vulg.: et dix., Devorabimus: en ista est dies quam exspectabamus.

- Ezech. 22, 21: ecce proficiscar in Hierusalem et exsufflabo in vos ignem irae meae, Serm. 13. in Ps. 118. ecce prof. in Hier. et insufflabo vos in igne irae meae, ut tabescatis a plumbo et ferro, Serm. 3. in Ps. 118. LXX: καὶ ἐκφυσήσω ἐφ' ὑμᾶς ἐν πυρὶ ὀργῆς μου καὶ χωνευ-θήσεσθε ἐν μέσω αὐτῆς. Vulg.: et congregabo vos et succendam vos in igne furoris mei et conflabimini in medio eius.
- Mich. 2, 10: surgite hinc, quia non est vocis hic refrigeratio: propter spurcitiam corrupti estis corruptione, d. E sau c.5.— surgite et ite, quia non est vobis haec requies: propter immunditiam corrupti estis corruptionem [sic], cod. Fuld.— LXX: ἀνάστηθι καὶ πορεύου [Slav. Ostrog. Jacob. Nisib.: ἀνάστητε πορεύεσθε], ὅτι οὐκ ἔστι σοι [Slav. Ostrog.: ἔστιν ὑμῖν] αὐτη ἀνάπαυσις ἕνεκεν ἀκαθαφσίας διεφθάρητε φθορᾶ.— Vulg.: surgite et ite, quia non habetis hic requiem: propter immunditiam eius corrumpetur putredine pessima.
- Mich. 5, 2: Et tu Bethleem, non es minima inter principes Juda: ex te enim exiet princeps qui regat populum meum, d. Abrah. II, 3. Enarr. Ps. 35. praef. (Bethl. Judaeae) — "Et tu Bethleem domus Ephrata, non es minima inter princ. Judae: ex te enim exibit princeps in Israel"... Hic tamen, id est, in libro prophetico invenimus ολιγοστός εί, id est, in paucioribus es; in Matthaeo (2, 6) autem: "Et tu Bethleem domus Judae, non es in paucioribus", Epist. 18. — LXX: xai où Bn9λεέμ οἰκος Ἐφραθά [οἰκος τοῦ Εὐφρανθά: cod. 106], όλιγοστὸς [μη όλιγ.: codd. 22, 26, 36, 49, 51, 86, 106 al.] εί τοῦ είναι εν χιλιάσιν Ιούδα εκ σοῦ μοι εξελεύσεται τοῦ είναι είς ἄρχοντα τοῦ Ἰσραήλ. — Antiq. vers. ab Hieron. emend.: Et tu Bethlehem domus Ephrata, nequaquam minima es ut sis in millibus Juda: ex te mihi egredietur ut sit in principem Israel. - Vulg.: Et tu

Bethlehem Ephrata parvulus es in millibus Juda: ex te mihi egredietur qui sit dominator in Israel<sup>2</sup>).

- Habac. 2, 11. Vermis in cruce, scarabaeus in cruce. Et bonus vermis, qui haesit in ligno; bonus scarabaeus, qui clamavit e ligno, Comm. in ev. Luc. lib. X. LXX: διότι λίθος ἐκ τοίχου βοήσεται καὶ κάνθαφος ἐκ ξύλου [Symm.: σύνδεσμος ξύλινος] φθέγξεται αὐτά. Vulg.: quia lapis de pariete clamabit et lignum, quod inter iuncturas aedificiorum est, respondebit.
- Mt. 26, 41: ieiunate 3) et orate, ne intretis in tentationem, d. Helia c. 4. Vulg.: vigilate [γρηγοφεῖτε] et orate, ut non intretis in tentationem.
- Mc. 8, 38 (Luc. 9, 26): qui autem me confusus fuerit coram hominibus, confundam (wahrscheinlich zu lesen: confundar) et ego eum coram patre meo qui in caelis est, d. Bened. patr. c. 7. Bgl. Tertullian. d. carne Christi c. 5: qui me confusus fuerit, confundar et ego eum. —

<sup>2)</sup> Cf. Ranke Fragm. Weingart. II, p. 65. Unter den Lateinern haben außer Ambrofius die negative Fassung der Stelle Mich. 5, 2 (non es minima oder non exigua es) Tertullian, Chprian, Harius und ein Ungenannter dei Martene, Anecd. V, 9. Die positive sindet sich namentlich dei Hierophymus (d. opt. gen. interpr. Tom. IV, p. 253): In Vulgata editione sic fertur: "Et tu Bethleem domus Ephrata modicus es ut sis in millibus Juda: de te mihi egredietur ut sit princeps in Israel", — sowie bei Augustinus (d. Civ. Dei XVIII, 30): "Et tu Bethleem domus Ephrata minima es ut sis in millibus Juda: ex te mihi prodiet ut sit in principem Israel." — In dem Citate Mt. 2, 6 ist die verneinende Fassung die vorherrschende. So haben 3. B. non es minima: Verc. Veron. Germ. Brix." — nequaquam minima es: Amiat. Fuld. Vulg. Die fragende Form numquid minima es bieten Cord. und Tolet. dar.

<sup>3)</sup> Es ist wohl anzunehmen, daß dieser sonst durch keinen Zeugen verbürgten Wortvertauschung nichts weiter zu Grunde liegt, als das momentane Bedürsnis des kirchlichen Schriststellers, zur Stützung seiner Paränese ein Wort des Herrn zutressend zu gestalten. In gleicher Weise sindet wahrscheinlich auch jenes Bibelcitat seine Erstärung, wenn Ambrosius Hexasm. II, 4 sagt: Unde puto et illud dictum (Mt. 18, 20): Volatilia caeli (Grundtert: of äyyedogarvoy) semper vident faciem patris mei qui in caelis est.

- Rec.: δς γὰρ ἐὰν ἐπαισχυνθῆ με.. καὶ ὁ νίὸς τοῦ ἀνθρώπου ἐπαισχυνθήσεται αὐτόν. Vulg.: qui enim me confusus fuerit . . . et filius hominis confundetur eum.
- Mc. 13, 32. Scriptum est, inquiunt (Ariani): "De die autem illo et hora nemo scit, neque angeli caelorum nec filius, nisi solus pater," -- Primum veteres non habent codices Graeci quod nec filius scit. Sed non mirum si et hoc falsarunt qui scripturas interpolavere divinas. Qua ratione autem videatur adiectum, proditur dum ad interpretationem tanti sacrilegii derivatur. Pone tamen ab evangelistis scriptum. Medium utique nomen est filii; nam et filius hominis dicitur, ut secundum imprudentiam assumptionis nostrae diem futuri iudicii nescisse videatur, d. Fide V, 7. - Rec.: περὶ δὲ τῆς ἡμέρας ἐκείνης ἢ [al.: καὶ] τῆς ώρας οὐδεὶς οἰδεν, οὐδε οἱ ἄγγελοι οἱ ἐν ουρανώ ουδέ ὁ νίὸς, εὶ μὴ ὁ πατήρ [μόνος: add. codd. 13. 61. 124. Verc. Colb. Tolet. Iren. Hilar. August.]. — Vulg.: de die autem illo vel hora nemo scit, neque angeli in caelo neque filius, nisi pater. - Die Worte ovde o vioc, neque (nec) filius ftehen in allen unferen Cobb. und Berfionen, außer in ber lateinischen des Brager Marcusfragmentes. - Bgl. Dichaelis Ginleit. in b. göttl. Schriften b. N. Bundes. Gött. 1777. S. 308.
- Luc. 2, 52: "Et Jesus proficiebat aetate et sapientia et gratia apud deum et homines"... Ideo aetatem ante praemisit, ut secundum hominem crederes dictum, d. Incarn. dom. sacr. c. 7. Diefelbe Wortfolge (τλαλία καὶ σοφία) haben die griech. Codd. Cant. und L (= Imper. Paris. No. 62) fowie die satein. Cant. Palat. Verc. Veron. Cold. Mm. Martin. Foss. Rehd. Monac. (= q Tischend.) nebst Hieronymus und Fusgentius.
- Luc. 11, 2—4: "Pater noster qui es in caelis, sanctificetur nomen tuum. Veniat regnum tuum. Fiat voluntas tua sicut in caelo, et in terra. Panem nostrum quotidianum da nobis hodie. Et dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Et ne nos patiaris

induci in tentationem, sed libera nos a malo"... Panem quidem dixit, sed eniovoior dixit, hoc est, supersubstantialem. Non iste panis est qui vadit in corpus. sed ille panis vitae aeternae, qui animae nostrae substantiam fulcit. Ideo Graece ἐπιούσιον dicitur. Latinus autem hunc panem quotidianum dixit, quem Graeci dicunt advenientem, quia Graeci dicunt την επιούσαν ημέραν advenientem diem. Ergo quod Latinus dixit et quod Graecus, utrumque utile videtur . . . . . Et ne patiaris induci nos in tentationem, sed libera nos a malo." Vide quid dicat: .. Et ne patiaris induci nos in tentationem quam ferre non possumus". Non dicit: "Non inducas in tentationem". sed quasi athleta talem vult tentationem quam ferre possit humana conditio, ut unusquisque a malo, hoc est, ab inimico, a peccato liberetur. d. Sacram. V. 4.

- Luc. 11, 13. Habes enim in Matthaeo (7, 11): "Si vos, cum sitis mali, nostis bona data dare filiis vestris, quanto magis pater vester qui in caelis est dabit bona petentibus se?" Secundum Lucam (11, 13) autem invenies ita scriptum: "quanto magis pater vester de caelo dabit spiritum sanctum petentibus se?". Nec fallit quod nonnulli codices habent etiam secundum Lucam: "quanto magis pater vester de caelo dabit bonum datum petentibus se?" Hoc bonum datum gratia spiritalis est, d. Spir. s. I, 5. Rec.: πόσω μᾶλλον ὁ πατὴρ ὁ ἐξ οὐρανοῦ δώσει πνεῦμα ἄγιον [ἀγαθὸν δόμα: Cant. graec. et lat. Veron. Colb. Corb. Vindob. Rehd., Origen. bis; πνεῦμα ἀγαθόν: L. 7. 60. Vulg.] τοῖς αἰτοῦσιν αὐτόν;
- Jo. 1, 3. 4: Omnia per ipsum facta sunt et sine ipso factum est nihil, Serm. 14. 20. in Ps. 118. Nec illud verendum est quod solent Ariani scaeva interpretatione componere, dicentes factum esse dei verbum, quia scriptum est, inquiunt: "Quod factum est in ipso, vita est"... Deinde unde possunt docere sic pronuntiasse evangelistam? Plerique enim docti et fideles sic pro-

nuntiant: "Omnia per ipsum facta sunt et sine ipso factum est nihil quod factum est". Alii sic: "Omnia per ipsum facta sunt et sine ipso factum est nihil"; deinde: "Quod factum est" pronuntiant et subiungunt: "in ipso", hoc est: Quicquid autem factum est, est in ipso, d. Fide III, 3. - Unde praeclare dixit evangelista: "Quod factum est in ipso, vita est". Alexandrini quidem et Aegyptii legunt: "Omnia per ipsum facta sunt et sine ipso factum est nihil quod factum est". Et interposita distinctione subiiciunt: "In ipso vita est". Salva sit fidelibus illa distinctio; ego non vereor legere: "Quod factum est in ipso, vita est", — et nihil habet quod teneat Arianus, quia non illius venena considero, sed lectionis sacrae consuetudinem recognosco... Aperi aures et audi: "Omnia per ipsum facta sunt et sine ipso factum est nihil" . . Aperi aures adhuc paululum et audi dicentem: "Quod factum est in ipso, vita est"... Audi ergo interpretantem, quia tuas Ariane calumnias iam cavebat, Enarr. Ps. 36. — Rec.: Πάντα δι αὐτοῦ έγένετο, καὶ χωρίς αὐτοῦ έγένετο οὐθέ εν [al.: οὐθέν] ο γέγονεν. Έν αὐτῷ ζωή ήν [al.: ἐστιν]. - Die andere Interpunctation: ovde Er. O yeyover . . findet fich bei vielen Lateinern. So haben z. B. Quod factum est in illo vita est: Verc. Gat. Mm. — Quod factum est in ipso vita est: Corb. Brix. — Quod autem factum est in eo vita est: Veron. - Quod factum est in ipso vita erat: Amiat. Fuld. Vulg. - Et quod effectum est, vita fuit: Candidus Arianus (in Mabill. Analect.)

Jo. 3, 6: Quod nascitur de carne, caro est et quod nascitur de spiritu, spiritus est, quia deus spiritus est et de deo natus est, d. Fide orthod. c. 8. — Ipse dominus dixit in evangelio: "Quoniam deus spiritus est". Quem locum ita expresse, Ariani, testificamini esse de spiritu, ut eum de vestris codicibus auferatis, atque utinam de vestris et non etiam de ecclesiae codicibus tolleretis. Eo enim tempore, quo impiae infidelitatis Auxentius Mediolapen-

sem ecclesiam armis exercituque occupaverat vel a Valente atque Ursatio nutantibus sacerdotibus suis incursabatur ecclesia Sirmiensis, falsum hoc et sacrilegum in ecclesiasticis codicibus deprehensum est. Et fortasse hoc etiam in Oriente fecistis. Et literas quidem potuistis abolere, sed fidem non potuistis auferre. Plus vos illa litura prodebat, plus vos illa litura damnabat. Neque enim vos poteratis oblinere veritatem, sed illa litura de libro vitae nomina vestra radebat. Cur auferebatur .. Quoniam deus spiritus est", si non pertinebat ad spiritum? Si enim de deo patre vultis expressum, ergo et deum patrem negastis, quem putastis esse delendum... Astute enim cognovistis loci istius vos attestatione convinci nec argumenta vestra adversus id posse testimonium convenire. Quo enim possit alio intellectus loci istius derivari, cum series lectionis tota de spiritu sit? Nicodemus enim quaerit de regeneratione, respondet dominus: .. Amen amen dico tibi, nisi quis renatus fuerit per aquam et spiritum, non potest introire in regnum dei". Et ut ostenderet aliam generationem secundum carnem esse, aliam secundum spiritum, addidit: "Quod natum est ex carne, caro est, quia de carne natum est; et quod natum est de spiritu, spiritus est, quia deus spiritus est". Persequere ergo totam seriem lectionis, invenies quod dominus impietatem vestram plenitudine assertionis excluserit . . . Sed tamen utrumque locum ita scriptum invenimus in Graeco, ut non per spiritum dixerit, sed de spiritu . . ἐξ ὕδατος καὶ πνεύματος, hoc est, de aqua et spiritu, d. Spir. s. III, 11. - Die hier befprocenen beiden fpateren Bufate treten auf lateinischem Bebiete auch anderwärts auf. Der nach caro est eingeschobene lautet: quia de carne natum est im Verc. Corb. Bodlei. Harlei. und bei Tertussian de carne Christi c. 18; quoniam de carne natum est im Veron. Hingegen fügen nach spiritus est die Zeugen einen Caufalfat in verschiedener Geftalt hinzu. Es haben nämlich quia deus spiritus est:

- Corb. Hilar. Optat. Vigil. Taps. Juvenc.; quia deus spiritus est et ex deo natus est: Verc. Harlei. Cyprian. Sentent. episcop. c. 5; quia deus spiritus est et de deo natus est: Tertullian. d. carne Chr. c. 18 4).
- Jo. 8, 11: vade et amodo vide ne pecces, d. Abrah. I, 4. Epist. 58. 72. 76. Cant.: ἕπαγε, ἀπὸ τοῦ νῦν μηκέτι αμάρτανε: vade et ex hoc iam noli peccare. Vulg.: vade et iam amplius noli peccare.
- Jo. 14, 10—12. Cum dixisset: "Pater qui in me manet ipse loquitur", et: "Opera quae ego facio ipse facit", addidit: "Credite mihi quia ego in patre et pater in me est. Alioquin propter opera ipsa credite", d. Fide V, 5. pater autem in me manens (Verc. Colb.: pater qui in me manet) ipse loquitur et opera quae ego facio ipse facit: Veron. Verc. Colb. Corb. Faustin. credite mihi quia ego in patre et pater in me; alioquin (Germ.: alioqui) vel (om. Veron. Germ.) propter opera ipsa credite mihi (om. Brix.): Verc. Veron. Colb. Corb. Germ. Brix. pater autem qui in me manet facit opera sua Credis mihi quoniam pater in me et ego in patre? sin autem, vel propter opera ipsa credite, Cant. Vulg.: pater autem in me manens ipse facit opera. Non creditis quia ego in patre et pater in me est [èv èµoi]

<sup>4)</sup> Hinsichtlich der Entstehung der oben angeführten Einschiehsel ist die Bermuthung ausgestellt worden (Millie Prolegg. in N. T. Amstel. 1710. § 827 sq.), sie seien ursprünglich Randscholien irgend eines Bibelsesers gewesen und späterhin, aber schon vor Tertullian's Zeiten, in den Text eingedrungen. Da sie jedoch zuerst dei Tertullian auftreten und derartige erklärende Zusätze zu biblischen Eitaten gerade bei ihm nicht selten sind, so geben wir der Ansicht Semler's (Ev. Johann. ex cod. Cantabr. Hal. 1771. p. 27. — Dissert. I. in Tertullian. p. 255—258) den Borzug, nach welcher jene Erweiterungen des Johannestextes geradezu auf Tertullian zurückzusühren sind, und zwar auf seine Schrift de carne Christi l. c., wo er dieselben lediglich zur Erläuterung der Borte Jesu, keineswegs aber als Worte Jesu selbst, einzeschoben hatte und von wo aus sie dann in die lateinischen Abschriften des Neuen Testamentes übergüngen.

- ¿στιν: cod. Seidelii]? Alioquin propter opera ipsa credite.
- Jo. 15, 22: si non venissem et locutus fuissem iis, peccatum non haberent: nunc autem excusationem non habent de peccato (ohne suo oder eorum; περὶ τῆς ἁμαρτίας αὐτῶν), Epist. 71. Das Pronomen fehlt ebenfalls im Colb. und Rehd. de peccato suo: Verc. Veron. Amiat. Fuld. Vulg. de pecc. eorum: Cant. de pecc. suo vel eorum: Germ.
- Rom. 11, 34. 35: "aut quis consiliarius ei fuit? aut quis prior dedit illi et retribuetur ei?".. Quodsi Graecos magis codices sequendos putamus, quia habent τίς προσ-έδωκεν αὐτῷ, vides quoniam, cui nihil addi potest, non dispar a pleno est, d. Fide IV, 5. Rec.: . . . ἢ τίς προέδωκεν αὐτῷ καὶ ἀνταποδοθήσεται αὐτῷ; aut quis prior dedit illi et retribuetur illi (ei: Dem. Amiat. Fuld. Vulg.): Clar. Boern. Dem. Amiat. Fuld. Vulg. Sollte irgend einer unserer griech. Codices προσέδωκεν aufmeisen?
- 1 Cor. 15, 49: sicut portavimus imaginem illius terreni, portemus et imaginem huius caelestis, d. Interpell. Dav. III, 9. Ganz gleichsautend wird diese Stelle angesührt von Ambrosiaster Comm. in 1 Cor. sicut portavimus imaginem terreni, portemus et imaginem caelestis: Boern. Dem. Amiat. Fuld. Vulg. sicut portav. imag. terrestris, portemus et imag. caelestis: Clar. φορέσωμεν: ACDEFGKL . . ., Iren. Tertull. Cypr. . . . . Rur wenige griech. Codd. haben daß Huturum φορέσομεν, welches Tischendorf in den Tert ausgenommen.
- Phil. 3, 3: "Nos enim sumus circumcisio qui spiritui deo servimus". Quodsi quis de Latinorum codicum varietate contendit, quorum aliquos perfidi falsaverunt, Graecos inspiciat codices et advertat quia scriptum est: οἱ πνείματι θεῷ λατρεύοντες, quod interpretatur: "qui spiritui deo servimus", d. Spir. s. II, 6. Jedenfalle richtiger haben übersett qui spiritu deo servimus: Clar. Dem.

- Amiat. Fuld.; qui spiritu. servimus deo: Vulg. (Luther: "bie wir Gott im Geiste bienen"). Anders Boern.: qui spiritu dei servimus vel servientes.  $\Im \epsilon \tilde{\varphi}$ : Clar. uterq. Sangerm. (Petropol.), Augiens.  $\Im \epsilon o \tilde{v}$ : ABCE FGKL und mehr als 60 andere griechische Codices nebst Augustinus.
- Col. 2, 21: ne tetigeritis, ne attaminaveritis, ne gustaveritis, d. Noë c. 25. Enarr. Ps. 1. Epist. 11; Offic. I, 36. d. Virginib. lib. III, p. 98 (Tom. I). ne attaminaveritis, ne gustaveritis: Serm. 14. in Ps. 118. Die Bortfolge des Ambrofius, daß gustare erst an dritter Stelle, nach attaminare (oder contaminare oder contrectare), steht, sindet sich meines Bissens dei keinem unserer Zeugen, der Blural nur dei weuigen lateinischen. ne tetigeritis neque gustaveritis neque contrectaveritis: Dem. Vulg. Fuld- (contract.). Rec.: μη άψη μηδέ γεύση μηδέ θίγης. ne tangas neque gustaveris neque adtaminaveris: Clar. ne tetigeris neque gustaveris neque contaminaveris: Boern. Amiat. (contrectaveris).
- Rom. 12, 11: "tempori servientes". In Graeco dicitur: "deo servientes", quod nec loco competit. Quid enim opus erat summam hanc ponere totius devotionis, quando singula membra quae ad obsequia et servitia dei pertinent memoret? Ambrosiast. comm. in Roman. καιρῷ: Clar. Augiens. Boern., codd. lat. ap. Hieron. Rufin. Bed. κυρίφ: ABEL al. fere omn., edd. graec. ap. Hieron. Rufin. Bed. . . tempori: Clar. Boern. (tempore). domino: Dem. Amiat. Fuld. Vulg.
- Gal. 2, 4. 5: "Propter autem subintroductos fratres falsos qui subintraverunt explorare libertatem nostram quam habemus in Christo Jesu, ut nos in servitutem subiicerent, ad horam cessimus subiectioni, ut veritas evangelii apud vos permaneat"... Graeci e contra dicunt: "nec ad horam cessimus" et hoc aiunt convenire causae.. Ad horam cessimus subiectioni, hoc est, ad horam nos subiecimus servituti, humiliantes nos legi, ut circumciso

Timotheo cessaret dolus et scandalum Judaeorum . . Aut enim cessurus propter fratres falsos non cessit, aut non cessurus propter fratres falsos cessit. Unum ergo e duodus accipite . . Apostolus autem Paulus, quando ad horam cessit, non hoc et suasit, sed rem superfluam et inanem facere clamitavit propter furorem Judaeorum, Ambrosiast. comm. in Gal. (Tom. V, p. 331—333). — ad horam cessimus sudiectioni: Clar. — οἶς οὐδὲ πρὸς ωραν εἰξαμεν τῆ ὑποταγῆ: ABCEFGKL al. — quidus neque ad horam cessimus sudiectioni: Boern. Dem. Amiat. Fuld., Vulg. (sudiectione).

- Col. 2, 22: quae sunt omnia in interitum et corruptionem per abusionem secundum praecepta et doctrinas hominum, Ambrosiast. comm. in Col. Rec.: ἄ ἐστιν πάντα εἰς φθορὰν τῆ ἀποχρέσει . . in interitum per abusionem: Clar. in interitum ipso usu: Dem. Vulg.; in interitu ipso usu: Amiat. Fuld. in corruptionem ipso vel per abusionem secundum mandata et doctrinas hominum: Boern.
- 2 Tim. 2, 16: profanas autem vocum novitates devita, Ambrosiast. comm. in 2 Tim. Rec.: τὰς δὲ βεβήλους κενοφωνίας [καινοφωνίας: Augiens. Boern. graec. al., Sangerm. (Petropol.), Chrysost. nebật einigen sateinischen Bätern] περίβστασο. profanas autem novitates vocum devita: Clar. profana autem et vaniloquia dev.: Dem. Vulg.; profana aut. inaniloquia dev.: Amiat. Fuld. stulta autem inaniloquia vel prophanas aut. novitatum voces vel vocum novitates devita: Boern.

#### V.

### Rebeneinanderftellung mehrerer Lesarten oder Ueberfetungen.

Gen. 1, 2: ,, et spiritus dei superferebatur [LXX: ἐπεφέρετο, — Vulg.: ferebatur] super aquas"... Syrus, qui vicinus Hebraeo est et sermone consonat, in plerisque et con-

gruit, sic habet: "et spir. dei fovebat aquas", id est, vivificabat, — Hexaëm. I, 85).

Gen. 1, 26: faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram, et dominabitur vel principatum habebit, Serm. 10. in Ps. 118. — Vulg.: et praesit. — LXX: καὶ ἀρχέτωσαν.

Gen. 24, 63 . . qui (Isaac) veniente Rebecca . . exivit in campum abalienari, d. Isaac c. 1. — sicut Isaac in campo vel abalienabatur vel, ut alii habent, deambulabat, ibid, 3, - Isaac deambulabat in campo, imo abalienabatur, d. Es au c. 8. — Άδολεσγήσαι vulgo aestimatur vel hallucinari, plus quam oportet aliquid loqui et superfluum dicere quod audienti fastidio sit, et videtur esse praeter ordinem, quum ordo rerum videatur auferre fastidium, ut si causam velis enarrare aliquam et ordinem non serves, auditor autem ad rerum festinet exitum, superiora fastidiat . . . Αδολεσχία enim vel hallucinatio videtur longa quaedam esse meditatio et morosa quaedam mentis intentio: a quo non longe abest exercitium vel animi vel corporis . . . , Exivit in campum Isaac", -Graecus dixit ἀδολεσχήσαι, Latinus deambulare vel exerceri . . . exivit enim in campum diffundens acrimoniam suae mentis et deambulans in innocentia cordis sui. Diversis utique cogitationibus exercebat animum et in mirabilibus mysteriis delectabatur, Serm. 4. in Ps. 118. - Vulg.: et egressus fuerat ad meditandum in agro inclinata iam die. - LXX: καὶ ἐξῆλθεν Ἰσαὰκ ἀδολεσχῆσαι εἰς τὸ πεδίον τὸ πρὸς δείλης. — Symm.: λαλῆσαι ἐν τῷ ἀγρῷ, — Aquila: ὁμιλῆσαι ἐν χώρα.

Judic. 14, 14: de manducante exivit esca et de forti processit dulce, Epist. 70. — "de manducante — forti

<sup>5)</sup> Hieron. Quaest. hebr. in libr. Genes. p. 4: Pro eo, quod in nostris codicibus scriptum est *ferebatur*, in Hebraeo habet "marahaefeth", quod nos appellare possumus *incubabat* sive *confovebat*, in similitudinem volucris ova calore animantis.

- dulcedo". Alii habent: "et de tristi dulce", Graeci codices maxime. Sed et forte laboriosum est, d. Helia c. 11. "de manducante forti et tristi exivit dulce". Graecus "et tristi" habet, sic invenimus. Tamen de forti hoc intelligitur, quia leo fortis est feritate, et qui ferus tristis, d. Tobia c. 15. Vulg.: de comedente exivit cibus et de forti egressa est dulcedo. LXX: τὸ βρωτὸν ἐξῆλθεν ἐκ βιβρώσκοντος καὶ ἀπὸ ἰσχυροῦ γλυκύ.
- Ps. 22 (23), 5: poculum inebrians quam praeclarum, Serm. 13. in Ps. 118. poculum tuum inebr. qu. praecl. est, Serm. 21. in eund. "poculum inebr. qu. pr. vel quam validum", κράτιστον enim dixit Graecus vel potens vel forte vel validum, Enarr. Ps. 35. Vulg.: calix meus inebrians quam praeclarus est! LXX: τὸ ποτήριόν σον [Theodot.: ποτήρ. μου] μεθύσκον ώς κράτιστον. VI. ed.: τὸ ποτήρ. μου μεθ. ώς κράτιστον. Symm.: ποτήριον μεθ. πλην ἀγαθόν. V. ed.: καὶ ποτήριόν μου μεθ. πλην ἀγαθόν.
- Ps. 23 (24), 10: "Quis est iste rex gloriae?" Respondetur a scientibus: "Dominus virtutum ipse est rex gloriae" (= Vulg.) . . . Quomodo Ariani discretionem faciunt potestatis, cum dominum Sabaoth patrem, dominum Sabaoth filium legerimus? Nam et hoc sic positum plerique codices habent, quod dominus Sabaoth ipse sit rex gloriae. "Sabaoth" autem interpretes alicubi dominum virtutum, alicubi regem, alicubi omnipotentem interpretati sunt. d. Fide IV, 1. LXX: . . κύριος τῶν δυνάμεων αὐτός ἐστιν οὖτος [om. al.] ὁ βασιλεὺς τῆς δόξης.
- Ps. 36 (37), 23: ,, a domino, inquit, gressus viri corrigentur". Graecus διαβήματα dixit, hoc est, transitus, Enarr. Ps. 36. Vulg.: apud dominum gressus hominis dirigentur. LXX: παρὰ κυρίου τὰ διαβήματα ἀνθρώπου κατευθύνεται.
- Ps. 36 (37), 25: "iuvenis fui et senui". Sic Latini, aliqui autem iuxta Graecos habent: "iuvenis fui, etenim

- senui", Enarr. Ps. 36. Vulg.: iunior fui, etenim senui. LXX: νεώτερος έγενόμην, καὶ γὰρ έγήρασα, Symm.: ἀλλὰ καὶ ἐγήρασα.
- Ps. 36 (37), 33: ;, nec damnabit eum cum habuerit de ipso iudicium". Unde et Aquila dixit: "nec damnabit eum in iudicando eo", Symmachus: "nec damn. cum iudicatur iustus". Sed quia Septuaginta viri sic posuerunt: "cum iudicabitur illi", putamus quod ad illud respexerit quia scriptum est: "quoniam ipse dominus veniet in iudicium", Enarr. Ps. 36. Vulg.: nec damnabit eum cum iudicabitur illi. LXX: οὐδὲ μὴ καταδικάσαι αὐτὸν ὅταν κρίνηται αὐτῷ, Aquila: ἐν τῷ κρίνεσθαι αὐτὸν.
- Ps. 37 (38), 1. In exordio ipse nos titulus admonet huiusmodi praecepta formari. Sic enim legimus: "In commemorationem, inquit, diei sabbati psalmus David"... Non dixit peccatorum commemorationem, sed diei sabbati aut, sicut alius habet, sabbatorum, Enarr. Ps. 37. praef.
   Vulg.: Psalmus David, in rememorationem de sabbato.
   LXX: Ψαλμὸς τῷ Δανὶδ, εἰς ἀνάμνησιν περὶ σαββάτον.
- Ps. 38, 6 (39, 5): Ecce veteres posuisti dies meos [= Psalt. Veron. August. Cassiod.] et habitudo mea tanquam nihil ante te, d. Fide resurr. (III, p. 27). - "Ecce, inquit, veteres posuisti dies meos." Alius habet: "palaestas posuisti dies meos". Si secundum Septuaginta viros veteres accipimus dies, hoc est, secundum veterem hominem intelligimus exactos . . Quodsi palaestas accipimus dies, ex nomine intelligimus plenos certaminis et laboris, quoniam palaestae luctatores in agone dicuntur qui luctantur ad coronam . . . Hoc ergo dicit propheta: Ecce novisti dies meos: non te praetereunt quotidiani actus mei, peccata mea ante oculos tuos posuisti et ideo: "substantia mea tanquam nihilum ante te"... Quod Symmachus manifestius expressit dicens: "Et vita mea tanguam nihilum ante te". Sunt autem qui breves putant dies dictos, quia Symmachus σπιθαμάς posuit,

- σπιθαμή autem palmus est . . ., Enarr. Ps. 38. Vulg.: ecce mensurabiles posuisti dies meos. LXX: ιδοὺ παλαιὰς [παλαιστὰς: Chrysost., Gregor. Nazianz.] ἔθου τὰς ἡμέρας μου. Symm.: ιδοὺ ὡς σπιθαμὰς ἔδωκας τὰς ἡμέρας μου. Vulg.: et substantia mea tamquam nihilum ante te. LXX: καὶ ὑπόστασίς μου ὡσεὶ οὐδὲν ἔνώπιόν σου. Symm.: καὶ ἡ βίωσίς μου ὡς οὐδὲν ἄντικούς σου. Aquila: καὶ κατάδυσίς [ap. Chrysost.: καραδοκία] μου ὡς οὖχ ἔστιν ἐναντίον σου.
- Ps. 38, 9 (39, 8): "opprobrium, inquit, insipienti dedisti me" (= Vulg.).. Alii habent codices: "opprobrium insipienti ne tradas me". Sed magis etc., Enarr. Ps. 38. LXX: ὄνειδος ἄφρονι ἐδωκάς με.
- Ps. 39, 9 (40, 8): "et legem tuam in medio cordis mei".. Alii habent: "in medio ventris mei".. Ideo alii bene habent: "in medio cordis", alii "in medio ventris", ut interioris hominis ventrem intelligas, qui in medio esse cordis accipitur, in quo naturalis legis praescripta servamus, Enarr. Ps. 39. Vulg.: in medio cordis mei. LXX: ἐν μέσφ τῆς καρδίας μου, al.: κοιλίας μου; Symm.: τῶν ἐγκάτων μου.
- Ps. 40, 4(41, 3): "super lectum doloris eius" (= Vulg.).. Symmachus lectum miseriae dixit, Aquila grabatum miseriae. Expressius Septuaginta viri lectum doloris putaverunt esse dicendum, Enarr. Ps. 40. LXX: ἐπὶ κλίνης ὀδύνης αὐτοῦ.
- Ps. 40, 10 (41, 9): "in quem speravi"... Aquila confisus eram dixit; Symmachus posuit confidebam, Enarr. Ps. 40. Vulg.: in quo speravi. LXX: εφ' ον ήλπισα, Aquila et Theodot.: ὧ ἐπεποίθησα, Symm.: ὧ ἐπεποίθειν.
- Ps. 43, 2 (44, 1): "deus auribus nostris audivimus" (= Vulg.). Sic Symmachus. Theodotion: "in auribus nostris" dixit, sicut et Septuaginta viri, Enarr. Ps. 43. LXX: δ θεός, ἐν τοῖς ἀσὶν ἡμῶν ἡκούσαμεν. Βεἰτιθατίξι f. b. διξι. Φρεοί. 1870. I.

- Ps. 43, 11 (44, 10). Substituit etiam versiculum istum: "Avertisti nos retrorsum prae inimicis nostris".. Denique sic Theodotion habet quomodo Septuaginta viri, hoc est quomodo iste versiculus expositus est. Aquila habet: avertisti nos retro ab affligente; Symmachus: ordinasti nos novissimos ab omni adversario", Enarr. Ps. 43. Vulg.: avertisti nos retrorsum post inimicos nostros. LXX: ἀπέστρεψας ἡμᾶς εἰς τὴ ὀπίσω παρὰ τούς ἐχθροὺς ἡμῶν. Symm.: ἔταξας ἡμᾶς ἐσχάτους παντὸς ἐναντίου.
- Ps. 43, 12 (44, 11): "dedisti nos tanquam oves escarum"... Per ipsam igitur ovem facti sunt greges escarum, sicut Aquila dixit, vel greges in escas, sicut Theodotion locutus est, vel pascua edentium, sicut Symmachus dixit. Quod ostendit etiam qui sequitur versiculus, quia dixerunt: "inter gentes dispersisti nos". Similiter Theodotion dixit; Aquila autem et Symmachus: "in gentibus" aut "inter gentes ventilasti nos", Enarr. Ps. 43. Vulg.: dedisti nos tamquam oves escarum et in gentibus dispersisti nos. LXX: ἔδωκας ἡμᾶς ὡς πρόβατα βρώσεως καὶ ἐν τοῖς ἔθνεσι διέσπειρας ἡμᾶς. Symm.: ἔδωκας ἡμᾶς ὡς βοσκήματα βρώσεως καὶ εἰς τὰ ἔθνη ἐλίκμησας ἡμᾶς. Ps. 43, 13. 14 (44, 12. 13): "vendidisti populum tuum sine pretio"... Unde et Aquila dixit: "tradidisti populum tuum ut non esset". et Symmachus: "tradidisti
- Ps. 43, 13. 14 (44, 12. 13): "vendidisti populum tuum sine pretio". Unde et Aquila dixit: "tradidisti populum tuum ut non esset", et Symmachus: "tradidisti populum tuum sine subsistentia"... Unde pulchre posuit Aquila: "spretionem et pompam posuisti nos iis qui in circuitu nostro sunt". Ita enim despicabiles aestimabantur, Enarr. Ps. 43. Vulg.: vendidisti populum tuum sine pretio ... posuisti nos .. subsannationem et derisum his qui sunt in circuitu nostro. LXX: ἀπέδου τὸν λαόν σου ἄνευ τιμῆς ... ἔθου ἡμᾶς .. μυχτηρισμὸν καὶ καταγέλωτα [Theodot. et V. ed.: χλευασμὸν, al. ap. Chrysost.: πομπὴν] τοῖς κύκλω ἡμῶν. Symm: ἀπέδου τὸν λαόν σου οὐχ ὑπάρξεως ... προπηλακισμὸν μετὰ χλευασμοῦ τοῖς κύκλω, ἡμῶν.

- Ps. 43, 20 (44, 19). Pulchre autem Aquilæ interpretatio, quemadmodum intelligere debennus "locum afflictationis", expressit dicendo: "quoniam humiliasti nos in loco sirenum", Enarr. Ps. 43. Vulg.: quoniam humiliasti nos in loco afflictionis. LXX: δτι ἐταπείνωσας ἡμᾶς ἐν τόπφ κοικύσεως. Aquila: συνέθλασας ἡμᾶς ἐν τόπφ ἀοικήτφ. Al. ap. Chrysost.: ἐν τόπφ σειφήνων.
- Ps. 43, 22 (44, 21): "nonne deus requiret ista?" (= Vulg.) Aquila: "investigabit ista" dixit, Symmachus "inveniet ista", Enarr. Ps. 43. LXX: οὐχὶ ὁ Θεὸς ἐκζητήσει τοῦτα; Aquila: ἐξιχνιάσει, Symm.: ἐξερευνήσει.
- Ps. 45, 6 (46, 5): "adiuvabit eam deus diluculo"... In aliis quoque codicibus invenitur: "adiuvabit eam deus vultu". Quid hoc quoque significet, ipse propheta nos doceat, Enarr. Ps. 45. Vulg.: adiuvabit eam deus mane diluculo. Psalt. Mediołan. adiuvabit eam deus a matutino ad matutimum. LXX: βοηθήσει αὐτῆ ὁ θτὸς τῷ προσώπῳ (— Psalt. Roman. August.). Alii libri: τὸ πρὸς πρωί πρωί. Alius ap. Chrysost.: πὲρὶ τὸν ὄρθουν. Aquila: τῷ νεῦσαι πρωίων.
- Ps. 47, 3 (48, 2). Addidit: "dilatans exsultationem universae terrae". Sed quia in vetustis exemplaribus aliquibus reperimus: εὐριζον ἀγαλλίασιν ἡστινος γῆς, i. e. "bona radice exsultationem universae terrae", sensum quidem eundem advertimus. elocutionemque convenire cognoscimus, quia bene radicata exsultatione laetamur. ... Enarr. Ps. 47. Vulg.: fundatur exultatione universae terrae (mons Sion). LXX: εὐρίζων [alii c. Theodot.: εὐρίζω; V. ed.: εὐκλάδω] ἀγαλλιάματι πάσης τῆς γῆς. Αquila: καλῷ βλαστήματι, χάρματι πάσης τῆς γῆς. Symmachus: ἀπὶ ἀρχῆς ἀφωρισμένω ἀγλαίσματι πάσης τῆς γῆς.
- Ps. 48, 14 (49, 13): ,, et postea in ore suo complacebant" ( Vulg.) . . Quo responsum est etiam iis qui habent in codicibus suis ita scriptum: ,, et postea in ore suo benedicent", Enarr. Ps. 48. LXX: καὶ μετὰ ταῦτα 8\*

- ἐν τῷ στόματι αὐτῶν εὐλογήσουσιν [= Psalt. Roman. August.]. Alii libri: εὐδοκήσουσιν [= Euseb. Theodor.]
- Ps. 59, 10 (60, 8) . . . quasi rex sedens in aula regali uteri virginalis vel in olla ferventi, sicut scriptum est: ,, Moab aula spei vel olla spei meae". Utrumque enim diversis in codicibus invenitur. Aula regalis est virgo quae non est viro subdita, sed deo soli. Est et olla uterus Mariae quae spiritu ferventi . . replevit orbem terrarum . . . Excipite . . ex hac Moabitide olla gratiae caelestis unguentum, Instit. virg. c. 12. 13. Vulg.: Moab olla spei meae. LXX: Μωὰβ λέβης τῆς ἐλπίδος μου, Aquila: λυτροῦ μου, Symm.: ἀμεριμνίας μου.
- Ps. 72 (73), 4: "ideo non est reclinatio morti eorum". Non declinatio, ut plerique codices Latini scripti sunt, sed reclinatio, d. Interpell. Dav. III, 3. Vulg.: quia non est respectus morti eorum. LXX: ὅτι οὐκ ἐστιν ἀνάνευσις ἐν τῷ θανάτῳ αὐτῶν. Aquila: οὐκ εἰσὶ δυσπάθειαι τῷ θανάτῳ αὐτῶν. Symm.: οὐκ ἐνεθυμοῦντο περὶ θανάτου αὐτῶν.
- Ps. 90 (91), 3: "quia (Vulg.: quoniam) ipse liberavit me de laqueo venantium et a verbo aspero" (= Vulg.). Symmachus irritationis verbum dixit, alii perturbationis, Offic. I, 4. LXX: "τι αὐτὸς ὁύσεται σε [al.: με] ἐκ παγίδος θηρευτῶν καὶ ἀπὸ λόγυ ταραχώδους [Symm.: ἐπηρείας].
- Ps. 118 (119), 28: "stillavit anima mea prae taedio"... Aliqui codices habent dormitavit, quia ἐνύσταξεν et ἔσταξεν duabus literis dissonant. Potuit interpres vel antiquarius scriptor hic falli: νυστάζειν dormire est, στάζειν stillare. Qui facilioribus igitur laborum utuntur compendiis, dormitavit accipiunt; sed Origenes, qui multorum interpretationes diligenti discussit indagine, stillavit secutus est, Serm. 4. in Ps. 118. Vulg.: dormitavit anima mea prae taedio. LXX: ἐνύσταξεν ἡ ψυχή μου ἀπὸ ἀκηδίας.
- Ps. 118 (119), 36: "et non in avaritiam". Utilitatem alii habent, et puto quod ideo mutatum sit quia utilitas

bonae rei videtur esse expetenda potius quam declinanda. Sed . . si legimus utilitatem, non animae utilitatem accipere debemus prophetam declinare, sed utilitatem pecuniae, Serm. 5. in Ps. 118. — Utar illo versiculo prophetico: "Declina cor meum in testimonia tua et non in avaritiam", ne utilitatis sonus excitet pecuniae cupiditatem. Denique aliqui habent: "Declina cor meum — et non ad utilitatem": hoc est, illam quaestuum nundinas aucupantem utilitatem, illam usu hominum ad pecuniae studium inflexam ac derivatam. Vulgo enim hoc solum dicunt utile quod quaestuosum, Offic. II, 6. — Vulg.: inclina cor meum in testimonia tua et non in avaritiam. — LXX: χλῖνον τὴν χαρδίαν μου εἰς τὰ μαρτύριά σου χαὶ μὴ εἰς πλεονεξίαν.

- Ps. 118 (119), 67: "priusquam humiliarer ego deliqui" (= Vulg.). Alia editio habet: "priusquam humiliarer ego nescivi"... Sed quia Septuaginta virorum sententias magis sequitur ecclesia et hic sensus est planior et nihil offensionis admittens, ideo accipiamus "humiliarer" ita dictum, eo quod peccato videatur humiliatus, Serm. 9. in Ps. 118. LXX: πρὸ τοῦ με ταπεινωθῆναι ἐγὼ ἐπλημμέλησα.
- Ps. 118 (119), 76: "fiat nunc misericordia tua, ut exhortetur me secundum verbum tuum servo tuo". Aliqui habent in hoc loco: "consoletur me". Sed etiam in Apostolo legimus exhortationem pro consolatione dictam et consolationem pro exhortatione, Serm. 10. in Ps. 118.— Vulg.: fiat misericordia tua, ut consoletur me secundum eloquium tuum servo tuo. LXX: γενηθέτω δὴ [Ambrofius icheint anstatt dessen ηθη gelesen zu haben] τὸ ἐλεός σου τοῦ παρακαλέσαι με κατὰ τὸ λόγιόν σου τῷ δούλω σου.
- Ps. 118 (119), 79: "convertantur ad me qui timent te".. Alius habet, maxime iuxta Graecum: "convertantur mihi", Serm. 10. in Ps. 118. Vulg.: convertantur mihi timentes te. LXX: ἐπιστρεψάτωσάν με οἱ φοβοίμενοἱ σε.

- Ps. 118 (119), 89: ... quid sit "in aeternum in caelo verbum domini permanere" vel, sicut aliqui codices habent, in saeculum; quia Graecus εἰς τὸν αἰῶνα posuit, quod diverse interpretati sunt translatores, alii in aeternum, alii in saeculum ..., Serm. 12. in Ps. 118. Vulg.: in aeternum domine verbum tuum permanet in caelo. LXX: εἰς τὸν αἰῶνα κύριε ὁ λόγος σου διαμένει ἐν τῷ οὐρανῷ.
- Ps. 118 (119), 107: "humiliatus sum usquequaque"... Ideoque ait: "humiliatus sum nimis <sup>6</sup>), vivifica me secundum verbum tuum". Non solum humiliatum sed etiam nimis humiliatum se esse gaudet, Serm. 14. in Ps. 118.

   Vulg.: humiliatus sum usquequaque domine, vivifica me secundum verbum tuum. LXX: ἐταπεινώθην ξως σφόδρα χύριε, ζῆσόν με κατὰ τὸν λόγον σου.
- Ps. 118 (119), 109: . . qui potest dicere: ,, anima mea in manibus tuis semper" . . Aliqui habent: ,, anima mea in manibus meis semper" . . Sed quia plerique habent: ,, anima manibus tuis semper", hoc latius explanandum arbitror, Serm. 14. in Ps. 118. Vulg.: anima mea in manibus meis semper. LXX: ἡ ψυχή μου ἐν ταῖς χεροί σου διαπαντός.
- Ps. 118 (119), 116: "et non confundas me ab exspectatione tua". Alia interpretatio habet: "non erubescere facias", Serm. 15. in Ps. 118. Vulg.: et non confundas me ab expectatione mea. LXX: καὶ μὴ καταισχύνης με ἀπὸ τῆς προσδοκίας μου.
- Ps. 118 (119), 170: "intret postulatio mea coram te"... Sed quia Graecus habet: εἰσελθέτω τὸ ἀξίωμά μου, hoc est: "intret dignitas mea", licet potuerit scriptor errare et fecerit ἀξίωσις, hoc est deprecatio, tamen hoc quoque

<sup>6)</sup> Daß εως σφόδρα burch nimis übertragen ift, steht nicht vereinzelt da. Auch Pl. 37, 9 (38, 8) z. B. sautet die Uebersetzung von εταπεινώθην εως σφόδρα in der Busgata: humiliatus sum nimis (im Psasterium von Berona und in dem des Augustinus: humiliatus sum usque nimis).

- explanemus ut possumus, Serm. 22. in Ps. 118. Vulg.: intret postulatio mea in conspectu tuo.
- Ps. 118 (119), 176: "erravi sicut ovis quae perierat, vivifica servum tuum"... Graecus habet: "quaere servum tuum", hoc est ζήτησον, et potuit falli scriptor, ut scriberet ζῆσον, quod est vivifica. Sensus quidem uterque constat, sed opportunior est huic loco: "quaere servum tuum"... Pulchre autem etiam vivifica potest dici... Dicit ergo... et ecclesia: "Erravi sicut ovis quae perierat; vivifica servum tuum", Serm. 22. in Ps. 118. Vulg.: erravi sicut ovis quae periit; quaere servum tuum. LXX: ἐπλανήθην ώς πρόβατον ἀπολωλός, ζήτησον τὸν δοῦλόν σου.
- Cant. 5, 11: ,, caput eius aurum cephas". Unde et Aquila petrum aurum dixit, Symmachus lapidem aurcum, Serm. 15. in Ps. 118. Vulg.: caput eius aurum optimum. LXX: κεφαλη αὐτοῦ χρυσίον κεφάζ. Aquila: λιθέα τοῦ χρυσίου. Theodot.: ἐπίσημον ἐν χρυσίω.
- Sirac. 2, 5. Siquidem lectum est: "Homines acceptabiles in fornace humilitatis"; ταπεινώσεως enim Graecus dixit, quod est humilitatis. Hoc ideo posui quia plurimi habent Latini: "in fornace afflictionis". Latinus discernit, Graecus non separat: ταπείνωσις et humilitas virtutis dicitur et humilitas afflictionis. Nihil impedit si Latinus separat; non enim Graecus ex Latinis transtulit, sed Latinus ex Graeco, Serm. 20. in Ps. 118. Vulg.: homines vero receptibiles in camino humiliationis. LXX: ἄνθρωποι δεκτοί εν καμίνω ταπεινώσεως.
- Jes. 9, 6. 7: "Puer natus est nobis, filius datus est nobis, cuius principium super humeros eius, et vocabitur nomen eius magni consilii angelus; adducam enim pacem super principes et salutem, et magna potestas eius, et pacis eius non erit finis in sede David et in regno eius."— In quo iuxta Aquilae quoque interpretationem non quasi de homine, sed de eo, qui ultra hominem esset, vidimus exstitisse promissum. Idem enim interpretatus

est: "Puer natus est nobis, filius datus est nobis, et facta est mensura in humero eius, et vocabitur nomen eius admirabilis, consiliarius, deus fortis, potens, pater futuri saeculi, princeps pacis. Eius impleta est disciplina, et pacis eius non est finis súpra sedem David et supra regnum eius", Comm. in ev. Luc. lib. III. - Vulg.: Parvulus enim natus est nobis et filius datus est nobis, et factus est principatus super humerum eius: et vocabitur nomen eius Admirabilis, consiliarius, Deus, fortis, pater futuri saeculi, princeps pacis. Multiplicabitur eius imperium et pacis non erit finis: super solium David et super regnum eius sedebit. — Iren. adv. Haer. IV, c. 66: et vocatur nomen eius admirabilis, consiliarius, deus fortis. - LXX: ὅτι παιδίον ἐγεννήθη ήμιν, υίος και εδόθη ήμιν οδ ή άρχη εγεννήθη επί τοῦ ώμου αὐτοῦ, καὶ καλεῖται τὸ ὄνομα αὐτοῦ Μεγάλης βουλῆς ἄγγελος . άξω γὰο ελοήνην ἐπὶ τοὺς ἄρχοντας καὶ ὑγιείαν αὐτῷ. Μεγάλη ή ἀρχὴ αὐτοῦ καὶ τῆς εἰρήνης αὐτοῦ οὐκ ἔστιν ὅριον • έπὶ τὸν Τρόνον Δαυὶδ καὶ τὴν βασιλείαν αὐτοῦ. — cod. Alex.: . . καὶ καλείται τὸ ὅνομα - ἄγγελος, θανμαστὸς, σύμβουλος, λοχυρός [θεὸς λοχυρός: Ignat. ep. ad Antioch., Euseb. Evang. demonstr.], εξουσιαστής, ἄρχων ελρήνης, πατήρ του μέλλοντος αίωνος εγώ γὰρ ἄξω — ἄρχοντας, ελοήνην καὶ υγιείαν αυτῷ — οριον. — Aquila ap. Euseb.: . . καὶ καλείται τὸ ὄνομα αὐτοῦ θαυμαστὸς, σύμβουλος, λοχυρός, δυνατός, πατήρ έτι ἄρχων ελρήνης. — Symm. ap. Euseb.: . . καὶ κληθήσεται τὸ ὄνομα αὐτοῦ παραδοξασμὸς, βουλευτικός, Ισχυρός, δυνατός, πατήρ αίωνος, άρχων είρήνης. — Theodot. ap. Euseb.: . . καὶ ἐκάλεσε τὸ ὄνομα αὐτοῖ θαυμαστὸς, συμβουλεύων, ἰσχυρὸς, δυνάστης, πατήρ αλώνος, ἄρχων ελρήνης. — Theodot. ed. Curter.: . . θανμαστός, βουλεύων, Ισχυρός, δυνατός, πατηρ, ἄρχων εξρήνης, τῷ πληθύνειν τὴν παιδείαν.

Dan. 13, 7. Paradisus Graece, Latine hortus dicitur. Denique Susanna in paradiso erat, et sic legitur Latine.
 Et Adam in paradiso erat, et sic legimus (Genes. 2,

- 8. 15). Ergo te non moveat quod alii codices Latini hortum habent, alii paradisum, Epist. 42. Vulg.: ingrediebatur Susanna et deambulabat in pomario viri sui. LXX: καὶ περιεπάτει ἐν τῷ παραδείσῳ τοῦ ἀνδρὸς αὐτῆς.
- Dan. 13, 17. Cum se lavaret (Susanna), paradisum claudi iubebat, Epist. 64. (Susanna . . in paradiso ab accusatoribus circumvenitur, Serm. 50.). Vulg.: afferte mihi oleum et smigmata et ostia pomarii claudite, ut laver. LXX: ἐνέγκατε δή μοι ἐλαιον καὶ σμήγματα καὶ τὰς θύρας τοῦ παραδείσου κλείσατε, ὅπως λούσωμαι.
- Mt. 1, 18: "inventa est in utero habens ex spiritu sancto". Nam licet plerique habeant "de spiritu", Graecus tamen, unde transtulerunt Latini, ἐκ πνεύματος ἀγίου dixit, hoc est, ex spiritu sancto, d. Spir. s. II, 5. Amiat. Fuld. Vulg.: de spiritu sancto.
- Luc. 20, 18: "Omnis enim qui super hunc lapidem, inquit, ceciderit, conquassabitur; supra quem ceciderit autem, emundabit eum". Alii habent: "ventilabit eum", alii comminuet. Qui enim ventilat frugem, mundat a paleis: qui comminuit aliquid, in pulverem redigit, Enarr. Ps. 40. Vulg.: omnis qui ceciderit super illum lapidem, conquassabitur; super quem autem ceciderit, comminuet illum. omnis qui caeciderit supra illum lapidem, conquassabitur; supra quem caeciderit autem, comminuetur, Rehd. Rec.: . . ἐφ' ον δ' αν πέση, λωμήσει αὐτόν <sup>7</sup>).
- Jo. 10, 18: "hoc mandatum accepi a patre meo". Sive igitur mandatum sive, ut aliqui Latini habent, praeceptum.., d. Fide V, 4.— mandatum: Cant. Verc.

<sup>7)</sup> In der Bulgata findet fich duxuñv ganz verschiedenartig übersetz, d. B. ventilare: Ruth 3, 2; Jes. 30, 24; — concutere: Amos 9, 9; — conterere: Mt. 21, 44; — rapere: Job 27, 21; Jes. 17, 13; — consumere: Dan. 2, 44.

- Gall. Rehd. Amiat. Fuld. Vulg. praeceptum: Veron. Colb. Brix.
- Jo. 14, 30 . . . si sic, quemadmodum plerique habent: "non inveniet in me nihil", hoc est, non inveniet in me malitiam, quia malitia nihil est, d. E sau c. 4. et in me suum nihil inveniet, d. To bia c. 9; E narr. Ps. 38 (suum inveniet nihil). et in me inveniet nihil, E pist. 1. Rec.: καὶ ἐν ἐμοὶ οὐκ ἔχει οὐδέν = et in me non habet quidquam: Veron. Colb. Rehd. Vulg. καὶ ἐν ἐμοὶ οὐχ εύρήσει οὐδέν: codd. 131. 145. Basil. Magn. καὶ ἐν ἐμοὶ οὐκ ἔχει οὐδέν εί ρεῖν = et in me non habet nihil invenire, Cant. uterq.; et in me nihil habet invenire, Verc. καὶ ἐν ἐμοὶ εὐρίσκει οὐδέν τῶν ἰδίων s. τῶν αὐτοῦ: Gregor. Nyssen. Epiphan. (Oros.).
- Exod. 9, 16. Dicit enim scriptura Pharaoni: "Quia in hoc ipso te servavi ut ostendam in te virtutem meam et ut adnuntietur nomen meum in universa terra". Alii codices sic habent: "ad hoc te suscitavi ut ostendam in te virtutem meam". Sive servavi sive suscitavi, unus est sensus... "Ad hoc te servavi ut". "A m b r o si a st. c o m m. in R o m. 9. Vulg.: idcirco autem posui te ut ostendam in te fortitudinem meam et narretur nomen meum in omni terra. LXX: καὶ ἕνεκεν τούτου διετη-οήθης Γνα ἐνδείξωμαι ἐν σοὶ τὴν ἰσχύν μου καὶ ὅπως διαγγελῆ τὸ ὄνομά μου ἐν πάση τῆ γῆ.
- Rom. 16, 11: "salutate eos qui sunt ex Narcissi domo, qui sunt in domino". Narcissus hic illo tempore presbyter dicitur fuisse, sicut legitur in aliis codicibus, Ambrosiast. comm. in Rom. Die hier erwähnte Amtsbegeichnung des Narcissus ist in keinem unserer Codices beisgefügt.
- 2 Cor. 12, 11: "nihil enim minus feci quam illi valde apostoli". Valde, hoc est nimis, sicut quibusdam videbatur, Ambrosiast. comm. in 2 Cor. . . ab aliis qui supra modum sunt apostoli: Clar. ab his qui supervalde sunt apostolis: Boern. ab his (Vulg.:

- iis) qui sunt supra (Amiat.: super) modum apostoli: Dem. Amiat. Fuld. Vulg. Rec.: οὐδὲν γὰρ ὑστέρησα τῶν ὑπερλίαν ἀποστόλων.
- Hebr. 5, 5: , Christus non semetipsum clarificavit" [εδόξασεν] . . Jo. 8, 54: "Si ergo glorifico [δοξάζω: ΕFGH KLMSU..al.; — δοξάσω: BD al.] me ipsum, gloria mea nihil est: est enim pater qui glorificat [ο δοξάζων] me".-- Notandum est quod glorificare et honorare et clarificare tria quidem sunt verba, sed una res est, quod Graece dicitur δοξάζειν: sed interpretum varietate aliter atque aliter positum est in Latino. Quod in evangelio dictum est glorifico, hic (Hebr. 5, 5) apostolus clarificationem nominat, Ambrosiast, comm. in Hebr. — - Hebr. 5, 5: clarificavit, Dem. Amiat. Fuld. Vulg.; magnificavit: Clar. — Jo. 8, 54: glorifico . . glorificat, Brix. Gall. Amiat. Fuld. Vulg. — glorificavero . . glorificat: Verc. — clarificavero . . clarificat: Colb. Corb. Rehd. — honorifico . . honorificat: Veron. — honorificavero . . honorificat: Cant.

## VI.

# Anfährung einer freieren leberfegung.

- Gen. 6, 12: "corrupit omnis caro viam suam".. Alii habent "viam ipsius", hoc est, dei ..., d. Noë c. 5. Vulg.: omnis quippe caro corruperat viam suam. LXX: κατέφθειφε [ἔφθειφεν: Bodlei.] πᾶσα σὰφξ τὴν ὁδὸν αὐτοῦ.
- Ps. 118 (119), 147: "anticipavi in maturitate"... Graecus ἐν ἀωρία dixit, quod est ante horam, ante tempus, S er m. 19. in Ps. 118. Vulg.: praeveni in maturitate. LXX: προέφθασα ἐν ἀωρία.
- Cant. 1, 4: "induxit me rex in cubiculum suum"; —

- Graecus "in promptuarium suum" et "in cellarium suum" habet, d. Sacram. V, 2. Vulg.: introduxit me rex in cellaria sua. LXX: εἰσήνεγκέ [Symm.: εἰσα γαγέτω] με ὁ βασιλεὺς εἰς τὸ ταμεῖον αὐτοῦ.
- Thren. 3, 27. 28: "bonum est viro cum portaverit iugum grave in iuventute sua; sedebit singulariter et silebit, quia tulit iugum grave". Sed forte dicas: Quomodo iugum grave dicit Hieremias, cum in evangelio (Mt. 11, 30) dominus dixerit: "Iugum meum suave et onus meum leve est"? Primum disce quia Graecus iugum tantummodo posuit, non adiddit grave.., d. Obitu Valent. (III, p. 4). Vulg.: bonum est viro cum portaverit iugum ab adolescentia sua; sedebit solitarius et tacebit, quia levavit super se. LXX: ἀγαθὸν ἀνδοὶ ὅταν ἄρη ζυγὸν ἐν νεότητι αὐτοῦ · καθήσεται καταμόνας καὶ σιωπήσεται, ὅτι ἡρεν ἐφ² ἑαντῷ.
- Luc. 5, 10: a modo eris homines vivificans, Hexaëm. VI, 8.
   ex hoc iam eris homines vivificans: Verc. Veron.
  Colb. Corb. Martin. Foss. Rehd.; iam a modo eris vivificans homines: Verc. ex hoc iam homines eris capiens: Amiat. Fuld. Vulg. ἀπὸ τοῦ νῦν ἀνθρώπους ἐση ζωγρῶν.
- Jo. 1, 16. . . sicut scriptum est: ,, Quoniam de plenitudine eius nos omnes accepimus", licet secundum Graecum evangelium "ex plenitudine eius" et intelligere debeamus, d. Fide IV, 6. quoniam de: Veron. Corb. August. quia de: Verc. et de: Gall. Fuld. Vulg. de allein: Amiat. δτι ἐκ τοῦ πληρώματος αὐτοῦ ἡμεῖς πάντες ἐλάβομεν.
- 2 Tim. 1, 12. Pignus dicunt quod pro mutuo aere susceptum est; commendatum autem et depositum quod custodiatur causa alicuius commissi. Unde ait apostolus: "Scio cui credidi et certus sum quia potens est commendatum meum servare in illum diem", d. Tobia c. 20. depositum: Clar. Dem. Amiat. Fuld. Vulg., Boern. (vel

depositionem). — Graec.: ὅτι δυνατός ἐστι τὴν παφαθήκην μου φυλάξαι.

#### VII.

#### Rennung eines Latinus.

- Gen. 24, 63: Serm. 4. in Ps. 118. S. oben unter Mr. V. Ps. 1, 6. Pulchre autem ait: "et iter impiorum peribit". Separavit Latinus, ut iter diceret, et tanquam discrevit iter a via. Graecus autem in utroque viam dixit. Non otiose tamen Latinus, quia et dominus (Jo. 14, 6): "Ego sum via" dixit, non dixit: "Ego sum iter", Enarr. Ps. 1. LXX: ὅτι γινώσκει κύριος ὁδὸν δικαίων, καὶ ὁδὸς ἀσεβῶν ἀπολεῖται. Vulg.: quoniam novit dominus viam iustorum, et iter impiorum peribit.
- Ps. 37, 2 (38, 1): "Domine, ne in ira tua arguas me neque in furore tuo corripias me". Furor Graece θυμός dicitur et irae impetus. Hoc ergo Latinus voluit exprimere: Neque in ira neque in ipso impetu irae arguas me aut corripias, Enarr. Ps. 37. LXX: κύριε μὴ τῷ θυμῷ σου ἐλέγξης με μηθὲ τῷ ὀργῷ σου παιδεύσης με. Vulg.: domine, ne in furore tuo arguas me neque in ira tua corripias me.
- Ps. 118 (119), 27: "et exercebor in mirabilibus tuis" (= Vulg.) . . Graecus ἀδολεσχήσω posuit, quod dicit Latinus hallucinabor . . In quo videtur esse aliqua sermonis offensio secundum vulgarem consuetudinem, quia ἀδολεσχήσω vulgo aestimatur vel hallucinari . "Serm. 4. in Ps. 118. LXX: καὶ ἀδολεσχήσω ἐν τοῖς θανμασίοις σον.
- Sirac. 2, 5: Serm. 20. in Ps. 118. S. oben unter Nr. V. Luc. 11, 2—4: d. Sacram. V, 4. S. oben unter Nr. IV. Gal. 3, 24. Non enim otiose dixit apostolus quia "lex paedagogus noster fuit in Christo". Paedagogus cuius est?

maturioris an adolescentis aut pueri, hoc est actatis infirmae? Paedagogus ergo, sicut etiam interpretatio Latina habet, ductor est pueri, Epist. 72. — Rec.: . . . παιδαγωγὸς . . εἰς Χριστόν. — paedagogus . . in Christo: Dem. Amiat. Vulg.; — paedagogus . . in Christo Jesu: Boern. Fuld.; — paedagogus . . in Christum Jesum: Clar.

#### VIII.

# Rebeneinanderstellung der wörtlichen Ueberschung und der gewöhnlichen Swechweise.

- Ps. 47, 14 (48, 13): "et distribuite gradus eius"... βάρεις dicit Graecus hodieque excelsas et turritas domos, Enarr. Ps. 47. LXX: καὶ καταδιέλεσθε τὰς βάρεις αὐτῆς. Symm.: διαμετρήσατε τὰ βασίλεια αὐτῆς. Vulg.: et distribuite domos eius.
- Ps. 118 (119), 96: "Omnis consummationis vidi finem: amplificum mandatum tuum valde." Non pessumus in omnibus vim Graeci sermonis exprimere; maior in Graeco plerumque vis et pompa sermonis est. τέλος dicitur Graece quod nos Latine et finem dicimus et consummationem; τέλος autem et consummationis ipsius finis est... Consummatum quoque opus dicitur perfectum opus. Consummata malitia dicitur, id est plena, cui nihil desit ad studium et artem nocendi, Serm. 12. in Ps. 118. LXX: πάσης συντελείας [Symm.: πάσης κατασκευῆς, Aquila: τῆ πάση τελέσει] είδον πέρας πλατεῖα ἡ ἐντολή σου σφ'δρα. Vulg.: omnis consummationis vidi finem: latum mandatum tuum nimis.
- Mt. 5, 25. Ideo et secundum Matthaeum ait: "Esto consentiens adversario tuo, cum es cum illo in via". εὐνοῶν autem Graecus dixit, hoc est benevolus, Comm. in ev. Luc. lib. VII. Esto consentiens advers. tuo cito cum

es cum illo in via: Veron. Verc. (dum es); . . dum es in via cum eo: Corb. Brix. (illo), Rehd. Amiat. Fuld. Act. 8, 22. Referunt tamen quaestionem de verbo apostoli Petri quia dixit: si forte, et putant non confirmasse Petrum ut agenti poenitentiam peccatum remitteret . . Ego autem nec Petrum dubitasse credo nec dico, nec verbi unius praeiudicio tantam causam strangulandam arbitror. Nam si putant dubitasse Petrum, numquid et deus dubitavit, qui ait ad Hieremiam prophetam (Jerem. 26, 2, 3): . . , noli auferre verbum, forsitan audient et avertentur"? . . Sed non ignorantia eo verbo exprimitur, sed in scripturis divinis frequens huiusmodi consuetudo advertitur, eo quod simplex sit elocutio. Siquidem et ad Ezechiel (3, 11) dicit dominus: "Fili hominis, mittam ego te . . et dices ad eos: Haec dicit dominus. si forte audient et terrebuntur"... Non ergo semper dubitantis ista est elocutio. Denique ipsi sapientes saeculi, qui omnem gloriam statuunt in expressione verborum, quod Latine forte dicimus, Graece τάχα non ubique pro dubitatione posuerunt. Aiunt itaque dixisse primum sugrum poetam: η τάγα γηρα έσομαι, quod est, cito vidua ero. Et alibi: τάχα γάρ σε κατακτανέουσιν Αχαιοί πάντες ξφορμηθέντες . . Sed nos nostris magis quam alienis utamur. Denique habes in evangeliq (Mt. 21, 37): . . "Mittam filium meum dilectissimum, forsitan ipsum verebuntur". Et alibi (Jo. 8, 19): ..., Si enim me sciretis, et patrem meum forsitan sciretis" . . Cur non accipiamus et Petrum his usum sermonibus sine suae fidei praeiudicio? d. Poenit. II, 5. — Act. 8, 22 [εὶ ἄρα]: si forte, Amiat, Fuld. Vulg. — Jerem. 26, 2. 3: noli subtrahere verbum, si forte [ἴσως] audiant et convertantur, Vulg, - Ezech, 3, 11: si forte [làv aoa] audiant et quiescant, Vulg. — Mt. 21. 37 [l'ows]: forsitam (forsitan) verebuntur filium meum, Amiat. Fuld. (Veron. Colb. Corb. Clar., Mm. Tolet.), - om. Rehd, Vulg. -

Jo. 8. 19: scieretis (sic!) forsitan [αν ηδειτε] et patrem meum,

Gall.; — forsitan et patrem meum sciretis: Colb. Brix. Rehd. Vulg., Amiat. Fuld. (forsitam); — utique et patrem meum nossetis: Verc.

Eph. 6, 12. Sed quia lucta nobis est non solum adversus carnem et sanguinem, sed etiam.., Epist. 22.— adversus carnem et sanguinem lucta nobis, lucta adversus satietatem, lucta cum.., Epist. 38.—, Quoniam non est nobis pale adversus carnem et sanguinem".. In Latinis plerisque colluctatio reperitur, in Graecis omnibus πάλη scribitur; πάλη enim Graecorum lucta est Latinorum, Enarr. Ps. 36.— quoniam non est nobis colluctatio: Dem. Vulg.;— quia non est nobis conluctatio: Amiat. Fuld.;— quia non est vobis colluctatio: Clar. Boern. (sec. m.)

# IX.

# Bernfung auf genanere und zuverläffigere Sandidriften.

Rom. 5, 14: ,, Sed regnavit mors ab Adam usque ad Moysen in eos qui peccaverunt in similitudinem praevaricationis Adae" . . Non enim latuit illum ad hoc factum hominem in mundo, ut imperium unius diei praedicaret, quod praevaricatus est satanas, ac si in Graeco non ita cautum dicatur. Sic enim dicitur scriptum, etiam in eos mortem regnasse qui non peccaverunt in similitudinem praevaricationis Adae. Totum enim hic complexus videtur, ut quia mors, id est dissolutio, per invidiam facta est diaboli, et in eos qui non peccaverant regnasse mortem dicat. Moriuntur enim, quod voti est satanae . . . Et tamen sic praescribitur nobis de Graecis codicibus, quasi non ipsi ab invicem discrepent, quod fecit studium contentionis. Quia enim propria quis auctoritate uti non potest ad victoriam, verba legis adulterat, ut sensum suum quasi verba legis asserat, ut non ratio sed auctoritas praescribere videatur. Constat autem

quosdam Latinos olim de veteribus Graecis translatos codicibus, quos incorruptos simplicitas temporum servavit et probat; postquam autem a concordia animis dissidentibus et haereticis perturbantibus torqueri quaestiones coeperunt, multa immutata sunt ad sensum humanum. ut hoc contineretur in literis quod homini videretur. Unde et ipsi Graeci diversos codices habent. Hoc autem verum arbitror, quando et ratio et historia et auctoritas observatur. Nam hodie quae in Latinis reprehenduntur codicibus, sic inveniuntur a veteribus posita. Tertulliano, Victorino et Cypriano. Primum igitur in Judaea coepit destrui regnum mortis, quia notus in Judaea deus. Nunc autem in omnibus gentibus quotidie destruitur, dum magna ex parte ex filiis diaboli fiunt filii dei. Itaque non in omnes regnavit mors, sed in eos qui peccaverunt in similitudinem praevaricationis Adae, sicut supra memoravimus. Ambrosiast. comm. in Rom. — . . xai ξπὶ τοὺς άμαρτήσαντας ξπὶ τῷ ὁμοιώματι τῆς παραβάσεως Αδάμ: codd. 62. 63. 67. al. Tertull. Cyprian. — 3n bem von Rufinus bearbeiteten Commentar bes Origenes jum Romerbriefe ift bie Stelle ebenfalls ohne Regation angeführt (regnavit mors in eos qui peccaverunt in similitudinem praevar. Adami) und dazu bemerkt, in nonnullis exemplaribus saute sie: ". . etiam in eos qui non peccaverunt"... - In eos qui peccaverunt in similitudine, Clar. — καὶ ἐπὶ τοὺς μὴ άμαρτήσαντας . .: Athanas. Cyrill. Theodor. Mops. Chrysost. Theodoret. al. — et in non peccantes vel in eos qui non peccaverunt in similitudine: Boern. — etiam in eos qui non peccaverunt in similitudinem: Dem. Amiat. Fuld. Vulg.

Gal. 4, 8: "Sed tunc quidem ignorantes deum his qui natura non sunt dii servistis". . Ita enim et in Graecis codicibus invenimus quorum potior auctoritas est, d. Incarn. dom. sacram. c. 8. — τοῖς φύσει μὴ οὖσι θεοῖς: Alex. Vatic. Ephraem. Clar. Sangerm. alii sex Graeci, Augiens. lat.; — sed tunc quidem ignor. deum his Bettion. f. b. bift. Theol. 1870. I.

(Vulg.: iis) qui natura non sunt dii serviebatis: Dem. Amiat, Fuld. Vulg. — τοῖς μὴ φάσει οὖσι Φεοῖς: Angel. (L), Clar. corr. Boern. Augiens. Chrysost. Theodoret, al.; — sed tunc qu. nescientes vel ignor. deum non natura non sunt dii servivistis: Boern. — τοῖς μὰ οὖσιν Φεοῖς: Κ (— Mosq.), Sangerm. lat. (— Petrapol.), Iren. interpr.

#### X.

#### Beborgung ber volfsthumliden Sprace.

- Gen. 3, 7: assuerunt folia ficus et fecerunt sibi succinctoria [πωτώμωτα], d. Parad. c. 13. Vulg.: consuerunt folia sibi perizomata.
- Gen. 3, 15: ipsa tibi servabit caput et tu illius cabaneum, d. Esau c. 7. LXX: αὐτάς σου τηρήσω [Aquila: προστρίψω, Symm.: Ηλίμω] μεφαλήν και σὺ ταρήσως αὐτοῦ πτέρναν. Vulg.: ipsa conteret caput tuum et tu insidiaberis calcaneo eius.
- Gen. 9, 27: "latificet deus Japhet in domibus Sem"... in cuius domibus dilatatur Japhet, Epist. 46. LXX: πλατύναι ὁ θτὸς τῷ Ἰάφεθ, καὶ κατοικησάτω ἐν τοῖς οἴκοις [σκηνώμασι: codd. amys] τοῦ Σήμ. Vulg.: dilatet deus Japhet, et habitet in tabernaculis Sam.
- Gen. 18, 21: descendam itaque ut videam secundum clamorem illorum venientem ad me si consummabuntur: sin autem, ut sciam, d. Abrah. I, 6. LXX: καταβὰς οὖν ὄψομαι εἰ κατὰ τὰν κραυγὰν αὐτῶν τὰν ἐρχομένην πρὸς μὲ συντελοῦνται [al.: συνετέλεσαν τὸ ἔργον, Symm.: ἐπετέλεσεν τὸ ἔργον] · εἰ δὲ μή [μήγε: cod. r], και γνῶ. Vulg.: descendam et videbo, utrum clamorem qui venit ad me opere compleverint: an non est ita, ut sciam.
- Gen. 22, 4: et respiciens Abraham oculis vidit locum a longe, d. Abrah. I, 8. LXX: καὶ ἀναβλέψως ᾿Αβραὸμ τοῖς

- δορθαλμοῖς αὐτοῦ [αὐτοῖ om. Alex. Cottonian.] είδε τὸν τόπον μακρόθεν [ἀπὸ μακρόθεν: Complut.]. Vulg.: elevatis oculis vidit locum procul.
- Gen. 24, 20: adaquavit omnes camelos eius, d. Abrah. I, 9. LXX: ὑδρεύσατο πάσαις ταῖς καμήλοις [αὐτοῦ add. cod. r]. Vulg.: haustam (aquam) omnibus camelis dedit.
- Gen. 37, 18: et praeviderunt eum de longe venientem, antequam appropiaret ad illos, et insaeviebant ut occiderent eum, d. Joseph c. 3. LXX: προείδον δὲ αὐτὸν μα-κρόθεν πρὸ τοῦ ἐγγίσαι αὐτὸν πρὸς αὐτούς · καὶ ἐπονηρεύοντο [ἐπορεύοντο: Alex., ἐπονηρεύσαντο: codd. mt, b in marg., Schol.: ἐδολιεύσαντο] τοῦ [om. Alex.] ἀποκτεῖναι αὐτόν. Vulg.: qui cum vidissent eum procul, antequam accederet ad eos, cogitaverunt illum occidere.
- Gen. 39, 22 . . cederet munere clavicularius [ἀρχιδεσμοφύ-λαξ], d. Joseph c. 5. Gen. 40, 4 . . commendati sancto Joseph ab ipso carceris claviculario [ἀρχιδεσμώτης], ibid. c. 6. Vulg.: princeps carceris . . . custos carceris.
- Gen. 43, 27. 28: . . quomodo habetis? Et iterum ait:

  Recte est pater vester senior? . . . Respondent illi:

  Recte est pater noster puer tuus, d. Joseph c. 10. —

  LXX: πῶς ἔχετε; καὶ εἶπεν αὐτοῖς · Εἰ [om. Cotton. amty]

  ὑγιαίνει ὁ πατὴρ ὑμῶν ὁ πρεσβύτης [πρεσβύτερος: Alex.

  Cotton. cmxs]; οἱ δὲ εἶπαν 'Υγιαίνει ὁ παῖς σου ὁ πατὴρ

  ἡμῶν. Vulg.: salvusne est pater vester senex? . . Qui responderunt: Sospes est servus tuus pater noster.
- Exod. 15, 25 . . fons Mara per lignum dulcoratus, Instit. virg. c. 5. LXX: ἐνέβαλεν αὐτὸ (ξίλον) εἰς τὸ ὕδωρ καὶ ἐγλυκάνθη τὸ ὕδωρ. Vulg.: quod (lignum) cum misisset in aquas, in dulcedinem versae sunt.
- Exod. 32, 32: et nunc si dimittis illis peccatum, dimitte; sin autem, dele me de libro vitae, d. Poenit. I, 8.— LXX: και νῦν εἰ μὲν ἀφεῖς αὐτοῖς τὴν ἁμαφτίαν, ἄφες εἰ δὲ μή, ἐξάλειψόν με ἐχ τῆς βίβλου σου ης ἔγραψας. Vulg.:

- aut dimitte eis hanc noxam, aut si non facis, dele me de libro tuo, quem scripsisti.
- Num. 24, 6: et sicut cedrus secus aquas, Epist. 37. LXX: καὶ ώσεὶ κέδροι παρ' ὕδατα. Vulg.: quasi cedri prope aquas.
- Deut. 25, 4. Bos est ille aratorius de quo lex dicit: "Bovi trituranti os non alligabis", Epist. 72. Non alligabis os bovi trituranti, Enarr. Ps. 43. LXX: οὐ φιμώσεις βοῦν ἀλοῶντα [1 Tim. 5, 18: βοῦν ἀλοῶντα οὐ φιμώσεις]. Vulg.: non ligabis os bovis terentis in area fruges tuas.
- Judic. 19, 1. 3. 25 . . Vir Levita acceperat sibi iugalem [γυναῖκα παλλακήν] . . ut cum sua iugali repararet gratiam . . cessit Levita iugalem suam, Offic. III, 14. Vulg.: qui accepit uxorem . . volens reconciliari ei . . eduxit ad eos concubinam suam.
- 2 (4) Reg. 6, 22: Non percuties quos non captivasti in lancea et in gladio tuo. Pone eis panem et aquam ut manducent et bibant, et remittantur et eant ad dominum suum, Offic. I, 29. LXX: οὐ πατάξεις, εἰ μὴ οὖς ἢχμαλώτευσας ἐν ξομφαία σου καὶ τόξω σου σὰ τύπτεις. παράθες ἄρτους καὶ ὕδωρ ἐνώπιον αὐτῶν, καὶ φαγέτωσαν καὶ πιέτωσαν καὶ ἀπελθέτωσαν πρὸς τὸν κύριον αὐτῶν. Vulg.: Non percuties: neque enim cepisti eos gladio et arcu tuo, ut percutias: sed pone panem et aquam coram eis ut comedant et bibant, et vadant ad dominum suum.
- Job 3, 8: qui habet magnum cetum captivum reddere, Enarr. Ps. 43. LXX: ὁ μέλλων τὸ μέγα κῆτος χειρώσασθαι [χειροῦσθαι: 2 codd. ap. Parson.]. Aquila: οἱ παρεσκευασμένοι ἐξεγεῖραι Δευιαθάν. Symm.: οἱ μέλλοντες διεγείρειν τὸν Δευιαθάν. Theodot.: οἱ ἕτοιμοι ἐξυπνίσαι δράκοντα. Vulg.: qui parati sunt suscitare Leviathan.
- Ps. 8, 6 (5) . . sed ut verbo utar scripturae, non minor . natus, sed *minoratus*, hoc est minor factus, est . . .

- "Minorasti eum paulo minus ab angelis", d. Fide II, 4. - Denfelben Wortlaut hat die Pfalmftelle als Citat Hebr. 2, 7 im Clar, Fuld, und bei Augustin d. Genes, ad litt. VI, c. 19. — LXX: ἢλάττωσας αὐτὸν βραχύ τι παρ' αγγέλους [Theodot. et V. ed.: παρά θεόν. Anonym. ap. Chrysost.: ολίγον παρά θεόν]. — Vulg.: minuisti eum paulo minus ab angelis.
- Ps. 80, 11 (81, 10): dilata os tuum et adimplebo (Vulg.: implebo) illud, d. Spir. s. III, 18. — LXX: πλάτυνον τὸ στόμα σου καὶ πληρώσω αὐτό.
- Ps. 118 (119), 44: "et custodibo legem tuam semper" (= Psalt. Veron.) . . sic per omnia legem custodiemus, Serm. 6. in Ps. 118. — LXX: καὶ φυλάξω τὸν νόμον σου διαπαντός. — Vulg.: et custodiam legem tuam semper.
- Ps. 118 (119), 53: pusillanimitas (taedium: Psalt. Veron. Mediol. August.) detinuit me a peccatoribus derelinquentibus legem tuam, Serm. 7. in Ps. 118. — LXX:  $\partial v$ μία κατέσχε με από αμαρτωλών των έγκαταλιμπανόντων τον νόμον σου. — Vulg.: defectio tenuit me pro peccatoribus derelinguentibus legem tuam.
- Ps. 118 (119), 83: quoniam factus sum tanquam uter in gelicidio (= Psalt. Veron.), Serm. 11. in Ps. 118. — LXX: δτι έγενήθην ώς ἀσκὸς έν πάχνη. - Vulg.: quia factus sum sicut uter in pruina.
- Ps. 118 (119), 140: ignitum eloquium tuum nimis (Vulg.: vehementer), Serm. 18. in Ps. 118. — LXX: πεπυρωμένον τὸ λόγιόν σου σφόδρα.
- Ps. 119 (120), 7: cum odientibus pacem eram pacificus, Comm. in ev. Luc. X. — LXX: μετὰ τῶν μισούντων την ελοήνην ήμην ελοηνικός. — Vulg.: cum his qui oderunt pacem eram pacificus.
- Prov. 5, 3: obdulcat ad tempus fauces tuas, d. Bono mort. c. 6. — fauces obdulcat, Hexaëm. V, 21. — LXX:  $\mathring{\eta}$ πρὸς καιρὸν λιπαίνει σὸν φάρυγγα. — Symm, et Theodot,:

- καὶ λεῖος ὑπὲο ἔλαιον φάρυγξ αὐτῆς. Vulg.: et nitidius oleo guttur eius.
- Prov. 5, 18: fons aquae tuae sit tibi proprius et incundare cum uxore, d. Isaac c. 4. LXX: ἡ πηγή σου τοῦ ε΄δατος ἔστω σοι ἰδία [ἔστω σοι εὐλογημένη: Aquil. Symm. Theodot.] καὶ συνευφραίνου μετὰ γυνακὸς τῆς ἐκ νεότητός σου. Vulg.: sit vena tua benedicta et lactare cum muliere adolescentiae tuae.
- Prov. 11, 1: pondus autem aequum acceptabile est illi, Offic. III, 9. LXX: στάθμιον δὲ δίκαιον [Aquila: τέλειον, Symm.: πλῆρες] δεκτὸν αὐτῷ. Vulg.: pondus aequum voluntas eius.
- Cant. 1, 5: nolite aspicere me quoniam obfuscata sum, d. Isaac c. 4. Serm. 2. in Ps. 118. LXX: μη βλέψητέ με ὅτι ἐγώ εἰμι μεμελανωμένη. Vulg.: nolite me considerare quod fusca sim.
- Cant. 3, 4: quam modicum cum transivi ab eis, inveni eum, tenui eum et non dimisi eum, d. Isaac c. 5. quam modicum fuit, cum transii ab ipsis, donec inveni quem dilexit anima mea, d. Virginib. III (Tom. I, p. 97). LXX: ως μικρον ότε παρήλθον ἀπ' αὐτῶν, ξως οὖ εὖρον ὅν ἡγάπησεν τ΄ ψυχή μου. Vulg.: paululum cum pertransissem eos, inveni quem diligit anima mea.
- Jes. 1, 3: "Agnovit bos possessorem suum et asina praesepe domini sui"; imo praesepium dixerim, sicut scripsit qui transtulit. Nihil enim apud me distat in verbo quod non distat in sensu. Nam si orator illorum, qui phaleras sermonum sequuntur, negat in hoc fortunas positas esse Graeciae, hoc an illo verbo usus sit, sed rem spectandam putat; si ipsi philosophi eorum, qui totos dies in disputatione consumunt, minus Latinis et receptis usi sermonibus sunt, ut propriis uterentur: quanto magis nos negligere verba debemus, spectare mysteria quibus vincit sermonis vilitas, quod operum miracula divinorum, nullis venustata sermonibus, veritatis suae lumine refulserunt? Denique asinam illam . .

- praesepia sancta paverunt, Comm. in et. Luc. II. LXX: ἔγνω βοῦς τὸν κτησάμενον καὶ ὄνος τὴν φάτνην τοῦ, κυρίου αὐτοῦ. Vulg.: cognovit suum et asinus praesepe dom. sui.
- Jes. 1, 6: non est malagma imponere, ad Virg. laps. c. 8. non est malagma imponere neque oleum neque alligaturam, Offic. I, 3. [non erat qui malagma imponeret neque oleum neque alligaturam, Serm. 16. in Ps. 118. super vulnus alligatura.. imponere alligaturam, Serm. 21. in eund.] LXX: οὐκ ἔστι μάλαγμα ἐπιθείναι οὖτε ελαιον οὖτε καταδέσμους. Vulg.: non est circumligata nec curata medicamine neque fota oleo.
- Jes. 3, 20 . . . trahens vestem, habens inaures et dextralia [περιδέξια] et annulos et reliqua quae Esaias dicit (3, 18—21), Comm. in ev. Luc. VIII. Vulg.: armillas.
- Jes. 5, 8: vae iis qui iungunt domum ad domum et villam ad villam, d. Nabuthe c. 3. qui domum ad domum et villam ad villam iungunt, Η exaëm. VI, 8. LXX: οὐαὶ οἱ συνάπτοντες οἰκίαν πρὸς οἰκίαν καὶ ἀγρὸν πρὸς ἀγρὸν ἐγγίζοντες. Vulg.: vae qui coniungitis domum ad domum et agrum agro copulatis.
- Jes. 23, 16: vagare civitas oblita, d. Helia c. 29. LXX: ξέμβευσον πόλις πόρνη ἐπιλελησμένη. — Vulg.: circui civitatem, meretrix oblivioni tradita.
- Jes. 43, 20: Benedicent me bestiae agri, sirenae et filiae struthionum, quod dederim in deserto aquam, d. Vocat. omn. gent. I, 3. [Esaias sirenas et filias passerum dixit, d. Fide III, 1.] LXX: εὐλογήσουσί με τὰ θηρία τοῦ ἀργοῦ, σειρῆρις καὶ θυγανέρες στρουθών [καὶ συρουθοκάμηλοι: alii ap. Euseb.], ὅτι ἐδιάκα ἐν τῆ ἐρήμω ὕδωρ. Vulg.: glorificabit me bestia agri, dracones et struthiones, quia dedi in deserto aquas.
- Jes. 45, 14: et Sabain viri excelsi ad te transient, d. Fide orthod. c. 7. LXX: καὶ οἱ Σαβαείμ ἄνθρες ὑψηλοὶ

- ἐπὶ σὲ διαβήσονται. Vulg.: et Sabaim viri sublimes ad te transibunt.
- Jerem. 23, 23 . . . cum sit "deus appropians, non elonginquans", sicut habet scriptura Veteris Testamenti, Enarr. Ps. 43. — LXX: Θεὸς ἐγγίζων ἐγώ εἰμι, λέγει κύριος, καὶ οὐχὶ Θεὸς πόξοωθεν. — Vulg.: putasne deus e vicino ego sum, dicit dominus, et non deus de longe?
- Jerem. 25, 15: accipe calicem vini meri huius de manu mea et potionabis omnes gentes ad quas ego mittam te, Enarr. Ps. 37. LXX: λάβε τὸ ποτήριον τοῦ οἴνον τοῦ ἀκράτου τούτου ἐκ χειρός μου καὶ ποτιεῖς πάντα τὰ ἔθνη πρὸς ἃ ἐγὼ ἀποστέλλω σε πρὸς αὐτούς. Vulg.: sume calicem vini furoris huius de manu mea et propinabis de illo cunctis gentibus ad quas ego mittam te.
- Thren. 3, 25: bonus est dominus sustinentibus eum, Hexaëm. VI, 8. LXX: ἀγαθὸς κύριος τοῖς ὑπομένουσιν αὐτόν. Vulg.: bonus est dominus sperantibus in eum.
- Ezech. 24, 9. 10: sed ego magnum faciam titionem et multiplicabo ligna et succendam ignem, ut liquefiat caro et minuatur ius, Enarr. Ps. 38. LXX: κάγω μεγαλυνω τὸν δαλὸν καὶ πληθυνω τὰ ξύλα καὶ ἀνακαύσω τὸ πῦρ, ὅπως τακῆ τὰ κρέα καὶ ἐλαττωθῆ ὁ ζωμός. Vulg.: (vae civitati sanguinum) cuius ego grandem faciam pyram. Congere ossa quae igne succendam: consumentur carnes et coquetur universa compositio.
- Ezech. 37, 2: et ecce multa valde in facie campi arida nimis. Et ait ad me: Fili hominis, si vivent ossa ista? d. Fide resurr. c. 13. LXX: καὶ ἰδοὺ πολλὰ σφόδρα ἐπὶ προσώπου τοῦ πεδίου, ξηρὰ σφόδρα. Καὶ εἶπε πρός με 'Υιὲ ἀνθρώπου, εἶ ζήσεται τὰ ὀστέα ταῦτα; Vulg.: erant autem multa valde super faciem campi siccaque vehementer. Et dixit ad me: Fili hominis, putasne vivent ossa ista?

- Dan. 12, 2: et multi dormientium in terrae fossu una apertione exsurgent, hi in vitam aeternam et hi in opprobrium et in confusionem perpetuam, d. Fide resurr. c. 13. LXX: καὶ πολλοὶ τῶν καθευδόντων ἐν γῆς χώματι ἐξεγερθήσονται, οὖτοι εἰς ζωὴν αἰώνιον καὶ οὖτοι εἰς ὀνειδισμὸν καὶ εἰς αἰσχύνην αἰώνιον. Vulg.: et multi de his qui dormiunt in terrae pulvere, evigilabunt: alii in vitam aeternam et alii in opprobrium ut videant semper.
- Dan. 13, 22: sin autem, non effugiam manus vestras, d. Esau c. 9. LXX: ξάν τε μὴ πράξω, οὖκ ἐκφεύξομαι τὰς χεῖρας ὑμῶν. Vulg.: si autem non egero, non effugiam manus vestras.
- Jon. 4, 7-11. Sequenti die lectus est de more liber Jonae, quo completo hunc sermonem adorsus sum . . . Addidi . . et quod lugubre esset illud dictum, contristatus quoque sit quod aruisset cucurbita. Deum quoque dixisse ad prophetam: "Si tristis es pro cucurbita?" Respondisse Jonam: "Tristis". Dixisse dominum, si illud doleret quod exusta esset cucurbita, quanto magis sibi curae esse oportere tantae plebis salutem? . . . Tunc agnovi quod deus "vermem antelucanum" percusserat, ut tota civitas servaretur . .. Epist. 33. — LXX: προσέταξε κύριος ὁ θεὸς κολοκύνθη . . καὶ ἐχάρη Ἰωνᾶς ἐπὶ τῆ κολοκίνθη χαράν μεγάλην. Καὶ προσέταξεν ὁ θεὸς σκώληκι έωθινή τη ξπαύριον καὶ ξπάταξε την κολόκυνθαν, καὶ ἀπεξηράνθη . . . Εὶ σφόδρα λελύπησαι σὰ ἐπὶ τῆ κολοκύνθη; καὶ είπε Σφόδρα λελύπημαι έγω ξως θανάτου . . — Vulg.: Et praeparavit dominus deus hederam . . et laetatus est Jonas super hedera laetitia magna. Et paravit deus vermem ascensu diluculi in crastinum: et percussit hederam, et exaruit . . Putasne bene irasceris tu super hedera? Et dixit: Bene irascor ego usque ad mortem 8).

<sup>8)</sup> Diese Stelle aus Jonas gehört wegen bes Ausbruckes cucurbita eigentlich unter bie schon früher (Nr. III) angeführten Belege für genane Wiedergabe

- Sach. 2, 8: post honorem misit me super gentes quae depraedaverunt vos: quoniam qui tangit vos, quasi qui tangit pupillam oculi eius, d. Fide II, 3. — LXX: οπίσω δόξης ἀπέσκαλκέ με ἐπὶ τὰ ἔθνη τὰ σκυλεύσαντα ὑμᾶς, διότι ὁ ἀπτόμενος ὑμῶν ὡς ὁ ἀπτόμενος τῆς κόρης τοῦ ὀφθαλμοῦ αὐτοῦ. — Vulg.: post gloriam misit me ad gentes quae spoliaverunt vos: qui enim tetigerit vos, tangit pupillam σeuli mei.
- Sach. 3, 2: nonne hic titio eiectus est ab igni? d. Spir. s. I, 9. LXX: οὖκ τοῦνο ώς δαλὸς ἐξεσπασμένος ἐκ πυρός; Vulg.: numquid non iste torrens est erutus de igne?
- Mt. 16, 23: vade retro me, d. Abrah. I, 6. υπαγε οπίσω μου. vade retro post me: Verc. Veron.; vade post me: Corb. Brix. Germ. Gall. Rehd. Amiat. Fuld. Vulg.
- Luc. 12, 19: requiesce, mandava, bibe, epidare, d. Nabuthe c. 6. d. Bono mort. c. 6. Rec.: ἀναπαύου, φάγε, πίε, εὐφραίνου. requiesce, comede, bibe, epulare: Amiat. Fuld. Vulg. Bie der griechische Cantabrigiensis bίσε εὐφραίνου hat, so haben auch die Italacodices Cant. Verc. Veron. Colb. Corb. Vindob. Rehd. anstant der vier Imperative nur den einen: epulare (aepulare).
- Luc. 20, 4: baptismum Joannis unde est? de caelo an ex hominibus? Comm. in ev. Luc. IX.—,,Baptismum Jeannis de caelo est an ex hominibus?"... Non enim istud ex

bes Textes der Septuaginta. Allein da bei den chriftlichen Gemeinden Afrika's, worliber in meiner Schrift "Itala und Bulgata" S. 9 f. das Nähere beigebracht ist, die der griechischen Dolmetschung der Siebenzig wortgetren nachgebildete alte lateinische Nebersetzung des Alten Testaments einer großen Bopusarität sich ersteute, welche der neuen Bersion des Hieronymus den Eingang sehr erschwerte, und da man insbesondere in jener Schilderung der Erlebnisse des Jonas in Betreff des Gewächses Kitajon die alexandrinische Deutung des letzteren (— Kürbis) jeder anderen vorzog, so hat die Stelle wegen dieses vollsthumlichen Elementes, welches auch von Ambrosius überliefert worden ist, ihren Blat hier exhalten.

- hominibus est baptismum sed de caelo, quod detulit nobis consilii magni angelus . ., Epist. 32. Rec.: τὸ βάπτισμα Ἰωάννου ἔξ οὐρανοῦ ἦν ἢ ἔξ ἀνθρώπων; baptismum Joh. de caelo erat . .: Verc. Brix. Mm. Gat. Vindob. Rehd. (babt.) Amiat.
- Jo. 3, 30: illum oportet crescere, me autem minorari, d. Benedict. patr. c. 11. Gleichsautend im Veron. . . minui: Cant. Verc. Brix. Amiat. Fuld. Vulg.
- Jo. 5, 4. Habes etiam in evangelio quia "Angelus secundum tempus descendebat in natatoriam et movebatur aqua et qui prior descendisset in natatoriam sanus fiebat", d. Spir. s. I. 7. - Ideo tibi dictum est quia "Angelus domini descendebat secundum tempus in natatoriam et movebatur aqua et qui prior descendisset in natatoriam post commotionem aquae, sanus fiebat a languore quocunque tenebatur", De iis qui myst. init. c. 4. - Angelus, inquit, secundum tempus descendebat in piscinam et quotiescunque descendisset angelus, movebatur aqua et qui prior descendisset, sanabatur ab omni languore quocunque tenebatur. d. Sacram. II, 2. - Folgende griechische Codices haben ben Bers nicht: Sinait. Vatic. Ephraem. Cant. 33. 157. 314. - Er lautet in ben ihn enthaltenden: "Ayyelog yag [xvolov add. codd. AKL al.] κατὰ καιρὸν κατέβαινεν [κατήρχετο: al. duo; έλούετο: AK al.] εν τη κολυμβήθρα καὶ ετάρασσε [C tert. man. GHIMUV al.: εταφάσσετο] τὸ είδωρ ο οὖν πρώτος έμβας μετά την ταραγήν τοῦ εδατος ύγιης εγίνετο [εγένετο: FL al.] ῷ δήποτε [οἱψδηποτοῦν: A; ῷ δ' αν: K] κατείχετο νοσήματι: A C tert. man. EFGHIKLMUV al. — Unter ben lateinischen Cobices enthalten den Bers nicht: Cant. Brix. Rehd, - In ben übrigen lautet er: Angelus autem domini [om. Veron. Corb. Gat.] descendebat secundum. tempus secundum tempus descendebat: Amiat. Fuld.; sec. temp.: om. Verc. Veron. Corb. Gat. 1 in piscinam [in piscina; Amiat. Fuld.; — om. Verc. Veron. Corb.; - in natatoria piscinae: Fossat.] et movebat aquam

[aqua: Veron.; — movebatur aqua: Vulg.; — movebatur aquam: Fossat.] et qui [quicumque: Verc. Veron.] prior descendisset [prior descendebat: Verc. Veron.; — prius descenderet: Mm. Gat.; — qui ergo primus descendisset: Amiat. Fuld.] in natatoria [om. Amiat. Fuld.; — in piscinam: Vulg.] post motionem aquae [p. mot. aq.: om. Verc. Veron. Corb. Gat.; — post motum aq.: Amiat. Fuld.] sanus fiebat quacumque [a quocumque: Amiat. Fuld.] tenebatur infirmitate [detinebatur infirm.: Vulg.; — languore teneb.: Amiat. Fuld.]: Verc. Veron. Corb. Mm. Fossat. Gat. Amiat. Fuld. Vulg. — Angelus enim domini secundum tempus descendebat in natatoria et movebatur aqua. Qui ergo primus vel prius descendisset post motionem aquae, sanus fiebat quocunque tenebatur languore: Gall.

- Jo. 7, 39: hoc autem dicebat de spiritu quem incipiebant accipere qui credituri erant in eum; Enarr. Ps. 36. Ebenso lesen: Colb. Corb. Rehd. (hi qui credunt in eum). Graec.: τοῦτο δὲ ἐἶπε περὶ τοῦ πνεύματος οὖ ἔμελλον λαμβάνειν οἱ πιστεύοντες εἰς αὐτόν. hoc autem dixit de spiritu quem accepturi erant credentes in eum: Cant. Amiat. Fuld. Vulg.
- Act. 20, 9—12. Novit (scriptura) et Eutychum adolescentem qui cum sermonibus Pauli intentus haereret, somno victus de tritecto cecidit et resurrexit, Enarr. Ps. 36.

   Graec.: ἔπεσεν ἀπὸ τοῦ τριστέγου κάτω. Vulg.: sedens autem quidam adulescens (Vulg.: adol.) nomine Eutychus (Fuld.: Eutycus) super fenestram (Fuld.: fenestra), cum mergeretur somno gravi, disputante diu Paulo (Fuld.: Paulo prolixius), ductus (Amiat.: eductus) somno cecidit de tertio cenaculo (Vulg.: coen.) deorsum . ., Amiat. Fuld. Vulg.
- Act. 23, 3: percutere te incipiet deus, paries dealbate, Enarr. Ps. 36. 61. — LXX: τύπτειν σε μέλλει ὁ θεός, τοῖχε κεκονιαμένε. — percutiet te deus, p. dealbate: Amiat. Fuld. Vulg.
- Hebr. 7, 26: "Talis enim, inquit, nobis decebat." Recta

elocutio, siquidem et apud eos qui verborum et elocutionum delectum habuerunt, shuiusmodi invenitur, dicente alio: "Loco editiore quam victoribus decebat." Quod ideo non praeterii ut sciamus quia apostolus naturalibus magis quam vulgatis aut secundum artem utitur verbis. "Talis ergo, inquit, decebat ut esset princeps".., d. Esau c. 3. — Denselben Wortlaut, wie Ambrosius, bietet ber Italacober von Clermont: "Talis enim nobis decebat sacerdos." — τοιοῦτος γὰρ ἡμῖν ἔπρεπεν ἀρχιερεύς, Talis enim decebat in nobis esset pontifex: Dem. — talis enim decebat ut nobis esset pontifex: Amiat. Fuld. Vulq.

- Hebr. 11, 26: maiorem honestatem aestimavit Aegypti thesauris opprobrium Christi, d. Paradiso c. 3. μείζονα πλοῦτον ἡηησάμενος . . maiorem honestatem aestimans thensauris Aegyptum [auß Aegyptiorum verschrieben] inproperium Christi: Clar. maiores divitias aestimans thesauro (Fuld.: thensauros) Aegyptiorum improperium (Fuld.: inproperium) Christi: Amiat. Fuld. Vulg.
- Apoc. 6, 9. 10. Legimus enim animas eorum (martyrum) de sub ara [ὑποκάτω τοῦ θνοιαστηρίον] dei clamare vel θ) dicere: Quousque, sanctus et verus, non vindicas sanguinem nostrum, Serm. 76. Vidi subtus altare (Amiat.: altarem) animas interfectorum... et clamabant voce magna dicentes..., Amiat. Fuld. Vulg.
- Luc. 24, 21 . . . dicente Cleopha in Emaus: "Nos putabamus quia ipse erat qui incipiebat liberare Israel", Ambrosiast. in Rom. ἡμεῖς δὲ ἡλπίζομεν ὅτι αὐτός ἐστιν [ἦν: Cant.] ὁ μέλλων λυτροῦσθαι τὸν Ἰσραήλ. nos autem sperabamus quia ipse esset redemturus Israhel: Brix. Amiat. Fuld. Vulg.

Act. 26, 24: Paule, multae literae te faciunt extorrem 9),

<sup>9)</sup> vel ift bisweilen ein Synonymum von et.

<sup>10)</sup> Der oben ersichtliche Gebrauch von extorris ist charafteristisch genug, um sich als eine dem familiären Berkehr entnommene Sprechweise zu documentiren. Nach Nonius Marcellus (p. 14 ed. Mercer.) ist extorris s. v. a. extra terram vel extra terminos, mithin in diesem Zusammenhange gleichs

- Ambrosiast. in 2 Cor. Παῦλε, τὰ πολλά σε γράμματα εἰς μανίαν περιτρέπει. Paule, multae te lit. ad insaniam convertunt: Amiat. Fuld. Vulg.
- Cor. 10, 12: sed ipsi in nobis nosmetipsos mensurantes et comparantes nosmetipsos nobis, Ambrosiast. in
   Cor. Böllig gleichlautend im Boern. sed ipsi intra nosmetipsos misurantes et conp. nobis nosmetipsos: Clar. sed ipsi in nobis nosmetipsos metientes 'et comp. nosmetipsos nobis: Dem. Amiat. Fuld. Vulg. αὐτοὶ ἐν ἑαυτοῖς ἑαυτοὺς μετροῦντες καὶ συγκρίνοντες ἑαυτοὺς ἑαυτοῖς.
- Eph. 4, 14: "in nequitia hominum, in astutia ad remedium erroris". Hoc enim remedium est falsitatis ut sub praetextu veritatis inducat errorem, Ambrosiast. in Eph. Ganz so auch Clar. und Boern. . . ad circumventionem erroris: Dem. Amiat. Fuld. Vulg. ξν πανουργία πρὸς τὴν μεθοδίαν τῆς πλάνης.
- Eph. 4, 22: ut exponatis secundum priorem conversationem veterem hominem, Ambrosiast. in Eph. ἀποθέσθαι ὑμᾶς κατὰ τὴν προτέραν ἀναστροφὴν τὸν παλαιὸν ἄνθρωπον. deponere vos secundum pristinam (Clar.: priorem; Boern.: pristinam vel priorem) conversationem veterem hominem: Clar. Boern. Dem. Amiat. Fuld. Vulg.

#### XI.

#### Erwähnung des Aquila, Symmadus oder Theodotion.

1. Zunächst mögen diejenigen von den bis jetzt angeführten Bibelstellen, bei beren Besprechung und Erklärung Ambrofius

bedeutend mit extra terminos ratione et consilio constitutos. Mit einem ähnlichen Bilbe jagen wir: "außer dem Häuschen sein". Aus einer Komödie des Turpilius ist uns von demselben Ronius solgende Stelle ausbehalten, die sich trefslich dazu eignet, jene des Pseudo-Ambrosius zu erläutern: Neque durare possunt (possum?); ita huius inscientia atque dementia extorrem facit.

ben einen ober ben anderen jener griechischen Uebersetzer bes Miten Testaments ermähnt, hier übersichtlich zusammengestellt werben.

#### a) Den Aquila ermahnt Ambrofius:

Bu Gen. 2, 16. 17: d. Paradis. c. 5.

- Gen. 17, 14: Epist. 77.
- " Ps. 36, 33: Enarr. Ps. 36.
- , Ps. 40, 4: Enarr. Ps. 40.
- Ps. 40, 10: Enarr. Ps. 40.
- . Ps. 43, 11: Enarr. Ps. 43.
- , Ps. 43, 12: Enarr. Ps. 43.
- , Ps. 43, 13. 14: ibid.
- , Ps. 43, 20: ibid.
- " Ps. 43, 22: ibid.
- " Cant. 5, 11: Serm. 15. in Ps. 118.
- . Cant. 8, 11: Serm. 22. in Ps. 118.
- " Cant. 8, 13: ibid.
- " Jes. 9, 6. 7: Comm. in Luc. III.

#### b) Symmachus wird angeführt:

Bu Gen. 2, 16. 17: d. Paradis. c. 5.

- " Ps. 36, 33: Enarr. Ps. 36.
- " Ps. 37, 8: Enarr. Ps. 37.
- " Ps. 38, 6: Enarr. Ps. 38.
- " Ps. 40, 4: Enarr. Ps. 40.
- . Ps. 40, 10: ibid.
- " Ps. 43, 2: Enarr. Ps. 43.
- " ·Ps. 43, 11: ibid.
- " Ps. 43, 12: ibid.
- " Ps. 43, 13. 14: ibid.
- , Ps. 43, 22: ibid.
- " Ps. 90, 3: Offic. I, 4.
- " Cant. 5, 11: Serm. 15. in Ps. 118.
- , Cant. 8, 8: Serm. 22. in Ps. 118.
- " Cant. 8, 11: ibid.
- , Cant. 8, 13: ibid.

#### c) Theodotion wird genannt:

3u Ps. 43, 2: Enarr. Ps. 43.

Ps. 43, 11: ibid.Ps. 43, 12: ibid.

- 2. Außerdem finden fich folgende Ermähnungen:
- Ps. 1, 1 . . . potest referri specialiter ad *irrisores* bonorum, quos Aquila χλευαστάς dixit . . Aquila tamen diem tantummodo posuit, non etiam noctem, Enarr. Ps. 1.
- Ps. 1, 3. Pulchre autem Aquila τὸ μεταπεφυτευμένον dixit, hoc est, transplantatum, eo quod primo sit plantatus in virgine, postea transplantatus in paradisum, Enarr. Ps. 1.
- Ps. 36, 1:.., Noli esse decertator in zelo." Unde et Aquila dixit:,, Noli concertare in malignantibus", Symmachus:,, Noli contendere", Enarr. Ps. 36.
- 3. Daß diese Ansührungen auch da von Wichtigkeit sind, wo wir die bezügliche Lesart eines oder mehrerer jener Translatoren bereits anderswoher kennen, ist einseuchtend; denn sie dienen nicht blos zur Bestätigung, sondern sie geben auch den Jupuls zu genauerer Erforschung des Sachverhaltes, wenn nämlich die Angaben nicht übereinstimmen. So sas z. B. Cant. 8, 13 Symmachus nach des Ambrosius Bersicherung (Serm. 22. in Ps. 118) ή καθημένη εν κήποις und nicht wie in unserem kritischen Apparate steht οί καθήμενοι εν κήποις. Symmachus könnte serner Ps. 43, 12 (44, 11), wenn Ambrosius Recht hat, nicht βοσκήματα βρώσεως gelesen, sondern er müßte vielmehr pascua edentium in seiner Uebersehung wiedergegeben haben.
- 4. Bon noch größerem Belange sind selbstverständlich die in Rebe stehenden Erwähnungen überall da, wo sie neue, noch unbekannte Lesarten an die Hand geben. Dies scheint, wenigstens in Ansehung der gewöhnlichen Ausgaben des alttestamentlichen griechischen Textes, bei folgenden Angaben des Ambrosius der Fall zu sein.
- Gen. 17, 14. Aquila fand octava die nicht im Hebräischen vor und ließ es baher unübersetzt. Epist. 77,

Ps. 1, 3. Aquila: τὸ μεταπεφυτευμένον. Enarr. Ps. 1.

Ps. 36 (37), 33. Symmachus: οὐδὲ μὴ καταδικάσαι ὅταν κοίνηται ὁ δίκαιος (?) = pec dampabit cum iudicatur iustus. Enarr. Ps. 36.

Ps. 40, 4 (41, 3). Symmachus: super lectum miseriae,
— Aquila: super grabatum miseriae. Enarr. Ps. 40.

Ps. 43, 2 (44, 1). Theodotion:  $\delta$  Je $\delta$ c,  $\ell$ r  $\tau$ o $\tilde{c}$ c  $d\sigma$ dr  $\tilde{r}$  $\mu d\tilde{\omega} r$   $\tilde{r}$ xo $\delta$ v  $\sigma$ a $\mu$ er. — Symmachus ohne  $\ell$ r. Enarr. Ps. 43.

Ps. 43, 11 (44, 10). Theodotion: ἀπέστρεψας ἡμᾶς εἰς τὰ ὀπίσω παρὰ τοὺς ἐχθροὺς ἡμῶν. — Aquila: avertisti nos retro ab affligente. Enarr. Ps. 43.

Ps. 43, 12 (44, 11). Aquifa: greges escarum . . . in gentibus ventilasti nos. — Theodotion: greges in escas . . . Enarr. Ps. 43.

Ps. 43, 13. 14 (44, 12. 13). Aquifa: tradidisti populum tuum ut non esset . . . spretionem et pompam posuisti nos iis qui in circuitu nostro sunt. Enarr. Ps. 43.

Ps. 43, 20 (44, 19). Aquila nicht έν τόπω ἀοικήτω, sons bern, wie bei Chrysoftomus steht: έν τόπω σεισένων. Enarr. Ps. 43.

Cant. 5, 11. Symmachus: lapidem aureum. Serm. 15. in Ps. 118.

Cant. 8, 8. Symmachus: qua loquatur ei. Serm. 22. in Ps. 118.

Cant. 8, 13. Aquila und Symmachus: τ΄ καθημένη έν κάποις. Serm. 22. in Ps. 118.

#### Anhang.

Notizen verschiedenartigen Inhaltes aus den Schriften des Ambrofius und des Pfeudo-Ambrofius.

#### I. Kirchengeschichtliches und Traditionelles.

- 1) Apostolisches Symbolum. Duodecim enim apostolorum symbolo fides sancta concepta est, qui velut periti artifices in unum convenientes clavem suo consilio conflaverunt. Serm. 38.
- 2) Apostolische Missionegebiete. Illis quidem etiam interclusa barbaricis motibus regna patuerunt, ut Thomae India, Matthaeo Persia. Enarr. Ps. 45.
- 3) Slaubensbefenntniß der Setauften und der Täuflinge. Symbolum quoque specialiter debemus tanquam nostri signaculum cordis antelucanis horis quotidie recensere. d. Virginib. III (Tom. I, p. 86). . . quum symbolum recenses, psalmos concinis . ., ad Virgin. exhort. (Tom. I, p. 111). Interrogatus es: Credis in deum patrem omnipotentem? Dixisti, Credo, et mersisti, hoc est, sepultus es. Iterum interrogatus es: Credis in dominum nostrum Jesum Christum et in crucem eius? Dixisti, Credo, et mersisti: ideo et Christo es consepultus. Tertio interrogatus es: Credis et in spiritum sanctum? Dixisti, Credo; tertio mersisti, ut multiplicem lapsum superioris aetatis absolveret trina confessio. d. Sacram. II, 7.
- 4) Rirchliche Sonntagefeier. Sequenti die, erat autem dominica, post lectiones atque tractatum dimissis Catechumenis symbolum aliquibus Competentibus in baptisteriis tradebam basilicae (Portianae) . . Ego tamen mansi in munere, missam facere coepi. Dum offero, raptum cognovi a populo Castulum quendam . . . Missis presbyteris et diaconibus eripui iniuriae virum . . . Cum fratribus psalmos in ecclesiae basilica minore diximus . . . E pist. 33.

- 5) Angabe ber Gründe, weshalb beim Sacramente bes Altares ber Bein mit Baffer vermischt wurde, d. Sacram. V, 1.
- 6) Fußwaschung in ber römischen Rirche. Non ignoramus quod ecclesia Romana hanc consuetudinem non habeat, cuius typum in omnibus sequimur et formam; hanc tamen consuetudinem non habet ut pedes lavet. Vide ergo ne forte propter multitudinem declinavit. Hoc ideo dico, non quod alios reprehendam, sed mea officia ipse commendem. In omnibus cupio sequi ecclesiam Romanam, sed tamen et nos homines sensum habemus; ideo quod alibi rectius servatur, et nos recte custodimus. d. Sacram. III, 1.
- 7) Rirchliche Dorologie. "Sed libera nos a malo." Quid sequitur? Audi quid dicat sacerdos: Per dominum nostrum Jesum Christum, in quo tibi est, cum quo tibi est honor, laus, gloria, magnificentia, potestas cum spiritu sancto a saeculis et nunc et semper et in omnia saecula saeculorum. Amen —, d. Sacram. VI, 5.
- 8) Des Ambrosius Symnen. Hymnorum quoque meorum carminibus deceptum populum ferunt. Plane nec hoc abnuo. Grande carmen istud est et quo nihil potentius. Quid enim potentius quam confessio trinitatis quae quotidie totius populi ore celebratur? Certatim omnes student fidem fateri; patrem et filium et spiritum sanctum norunt versibus praedicare. Facti sunt igitur omnes magistri, qui vix poterant esse discipuli. Epist. 32 (Oratio adversus Auxentium), § 7.
- 9) Xertussian und Movatian. Nam et Tertullianus et Novatianus non parvae scientiae fuerunt; sed quia per zelum caritatis foedera perdiderunt, in schisma versi ad perditionem sui haereses creaverunt. Ambrosiast. in 1 Cor.
- 10) Bier Metropolen. Helisaeus mundavit unum: tu nobis domine Jesu hodie mille mundasti. Quantos in urbe Roma, quantos Alexandriae, quantos Antiochiae, quantos etiam Constantinopoli, nam etiam Constantinopolis iam

dei verbum recepit . . — quantos postremo toto hodie in orbe mundasti! Non mundavit Damasus, non mundavit Petrus, non mundavit Ambrosius, non mundavit Gregorius. Nostra enim servitia tua sunt sacramenta. d. Spir. s. praef. (Tom. II, p. 117).

#### II. Isagogisches.

- 1) Fünf Bücher der Psalmen. Indicium quoque est libri finiti "Fiat fiat" (Ps. 40, 14 41, 12). Nam in quinque libros divisum videtur esse Psalterium [I.: Ps. 1—40. II.: Ps. 41—71. III.: Ps. 72—88. IV.: Ps. 89—105. V.: Ps. 106—150]. Enarr. Ps. 40.
- 2) Ranon des Alten Testamentes. Inveni spolia quae non habebam. Inveni Heptateuchum, inveni Regnorum libros, inveni Prophetarum scripta, inveni Esdram, inveni Psalmos, inveni Proverbia, inveni Ecclesiasten, inveni Cantica canticorum. Serm. 21. in Ps. 118.
- 3) Apotryphische Evangelien. Et aliud quidem fertur evangelium quod Duodecim scripsisse dicuntur. Ausus est etiam Basilides evangelium scribere quod dicitur secundum Basilidem. Fertur etiam aliud evangelium quod scribitur secundum Thomam. Novi aliud scriptum secundum Matthiam. Legimus aliqua, ne legantur; legimus, ne ignoremus; legimus, non ut teneamus, sed ut repudiemus et ut sciamus, qualia sint in quibus magnifici isti cor exaltant suum. Comm. in evang. Luc. procem.
- 4) Bergleichung ber beiben Genealogien Jefu: Comm. in evang. Luc. III (Tom. V, p. 35).
- 5) Der Detalogus. Quomodo tamen hoc primum mandatum (Eph. 6, 2) dixit? cum constet primum mandatum ita contineri: Non sint tibi alii dii praeter me. Deinde: Non facies tibi similitudinem ullam, quae sunt in caelo sursum et in terra deorsum. Tertium: Non sumes nomen domini dei tui in vanum. Quartum: Observabis, inquit, sabbata mea. Quintum autem: Honora patrem et matrem etc. Sed quia prima quatuor mandata ad deum pertinent,

hase in prima tabula contineri subintelliguntur. Caetera ad hominem: ut honoret parentes, non occidat, non fornicetur, non furetur, non falsum testimonium dicat neque quicquam proximi sui concupiscat. Hase sex mandata in secunda tabula videntar scripta quorum primum est: Honora patrem et matrem. Has causa ergo dixit: Quod est mandatum primum in promissione, ut discerneret inter mandata quae ad deum, et inter ea quae ad hominem pertinent. Ambrosiast. in Eph.

6) Ethmologie des Hebraernamens.— Hebraei propter Abraham dicti sunt. Immutata est enim litera propter sonum, ut non vocarentur Abraei sed Hebraei, ut apud veteres, cum diceretur medidie et esset absurdum, immutata est litera ut diceretur meridie. Si enim origo ex Abraham est, ex ipso trahit et nomen, non ex Heber, qui sexta generatione est super Abraham. Si enim in Abraham reformari coepit gens hominum et ipse est pater fidei, ex ipso et nomen et lingua Hebraea. Prima enim lingua quae erat sine nomine, cum huic redditur, ex eo nomen accepit. Nam nulla causa est ut ex Heber trahat nomen. Abraham tamen Chaldaeus fuit, non tamen Hebraei Chaldaeam linguam habent. Ambrosiast. in Philipp.

#### III. Culturgeschichtliches.

Broject bee Suez-Canales im Alterthume. — Nisi vis statuti caelestis inhiberet, quid obstaret quin per plana Aegypti, quae maxime humilioribus iacens vallibus campestris asseritur, mare rubrum Aegyptio pelago misceretur? Denique docent hoc qui voluerunt haec duo sibi maria connectere atque in se transfundere: Sesostris sane Aegyptius, qui antiquior fuit, et Darius Medus, qui maioris contuitu potentiae in effectum voluit producere quod ab indigena fuerat attentatum. Quae res indicio est quod superius est mare Indicum, in quo mare rubrum, quam aequor Aegyptium quod inferius alluit. Et fortasse ne latius se mare

150 II. Rönsά: Beitr. z. patrist. Bezeugung ber bibl. Tertgestalt κ. effunderet, de superioribus ad inferiora praecipitans, ideo molimina sua rex uterque revocavit. Hexaëm. III, 2.

#### IV. Sagenhaftes.

- 1) Gefdichte vom Phonix: d. Fide resurrect. c. 13.
- 2) Schlangenmittel gegen Erblinbung. Serpens quoque pastu feniculi caecitatem repellit exceptam. Itaque ubi oculos obduci sibi senserit, nota remedia petit nec fraudatur effectu. Hexaëm. VI, 4.

## Zeitschrift

für die

# historische Theologie.

II. Heft. Jahrgang 1870.

#### Ш.

### Dr. hieronymus Weller.

Biographische Stizze

von

Dr. phil. Heinrich Nobbe, Pfarrer in Schwand bei Blauen i. B.

Das Leben des Mannes, welchen diese Blätter dem Leser näher rücken wollen, hat in seinem äußerlichen Berlaufe nichts von der Bewegung aufzuweisen, welche wohl zur Zeit der Resormation im Lebensgange vieler bedeutenden Männer hervortritt. Es geht in ruhigen Bahnen dahin. Auch sind die einzelnen Wendepunkte in diesem Leben zunächst nicht von so tiefgreisendem Einfluß für die damalige oder folgende Zeit gewesen, wie bei manchem Zeitgenossen. Wer wollte aber auch überhaupt die Bedeutung eines Lebens von diesem Maßstade allein abhängig machen? Der Schwerpunkt des Lebens Weller's ist nicht in der äußeren Entwickelung zu suchen, sondern in der Fülle innerer Erfahrung, durch die es vor anderen ausgezeichnet ist. Immerhin aber mag schon der äußere Lebensgang, auf den wir uns an dieser Stelle beschränken 1), die Besetutung des Mannes erkennen lassen.

<sup>1)</sup> Borliegende biographische Stide ist einer ausstührlicheren Darstellung entnommen, welche der Berfasser bald zu veröffentlichen gedenkt. — Quellen: Im Allgemeinen: [Chriacus Spangenberg], Bom edeln alten Geschlecht der Beller. Ersurt 1590. Andreas Nosser, Phil. et Med. Doct. anonym., Theatrum Fribergense. Freiberg 1642. 40. Benseler, Geschichte Freibergs. 1846. Welleri Opera latina et germanica ed. Laemmel, praes. Carpzov. Leipzig 1702. 2 Bäude Folio.

hieronpmus Weller von Molsborff mard geboren am 5. Gentember 1499 in der alten fachfifchen Beraftadt Freiberg. stammte einem bortigen Batriciergeschlechte, bas allerdings bamals noch nicht fehr lange in Kreiberg beimisch mar. Erft Weller's Urgrofvater, Nicolaus von Molsborff, hatte taum fiebzig Jahre zupor sich borthin gewandt, angezogen, wie es scheint, burch ben Ruf ber feit Sahrhunderten ichon weithin genannten Bergftadt. bem Boigtlande, wo die Kamilie von Molsborff mehrere Guter in der Nähe von Planen befag, mar jener Ricolaus, der jungfte von mehreren Brüdern, nach 1430, dem Rahre huffitischer Bermuftung in jener Gegend, nach Freiberg gezogen und hatte die nabegelegenen Güter Tuttendorf und Sals fänflich an sich gebracht. fällt nach bem Berichte bes Chroniften in diefe Zeit die Beilegung bes Namens Weller, über beffen Bedeutung mehrfache Vermuthungen ausgesprochen find, die wir füglich übergeben können, gleichwie die fabelhaften Berichte über das Geschlicht ber Moledorff felbit. viel ift gewiß, daß dieser Nicolaus Weller von Molsdorff nach feinem Ginzuge in großem Unsehen unter ben Batriciergeschlechtern Freibergs ftand. 218 Burgermeifter von Freiberg finden wir ibn aur Zeit bes Bruderfrieges zwischen Rurfürst Friedrich und Bergog Wilhelm von Sachsen (1445-1450). Un der Spite des gefammten Rathe gog er ba, mit bem Sterbefleide auf bem Urm, por den Rurfürsten und verweigerte ihm mit Ginsebung feines Ropfes die gebotene Unerkennung ale bes alleinigen Berrn, da die Stadt beiden Brudern als gemeinsamer Befit zugeschrieben mar. Durch ben Sohn diefes Ricolaus Beller, Baul, der fich viel mit Alchymie abgab, mag die Familie einen großen Theil ihres Bermogens eingebuft haben. Doch behauptete fie ihren Blat unter den angesehenen Familien der Stadt, mit denen fie jum Theil burch Berheirathung näher verbunden mard. Auch den Bater unferes hieronymus, Johannes Beller von Moledorff, geb. 1450 finden wir im Rath und als Burgermeifter ber Stadt, angesehen auch bei ben Bergögen Georg und Beinrich. Er hatte viele Beschwifter, von denen wir nur einer jungeren Schwefter Margarethe gedenken, welche fpater an ben fürftlichen Dlungmeifter Sausmann zu Freiberg verheirathet war, den Bater des Nicolaus Sausmann,

jener edeln Erscheinung zur Zeit ber Reformation. Johannes Beller mar zweimal finderlos verheirathet. In einer britten Che aber mit Johanna Bod, der Tochter des churfürstlichen Rammerers Bod, murden ihm zwei Töchter und feche Gohne geboren, barunter Bieronymus als der altefte Sohn. Ueber bie Jahre ber Rindheit, bie hieronymus im väterlichen Saufe verbrachte, ftehen nahere Nachrichten jener nicht zu Gebote. Doch mag die zahlreiche Geschwifterschaar unter einer ftrengen und frommen alterlichen Rucht geftanben haben. 216 eine bloke Bermuthung des Chroniften muß ce freilich angesehen merben, wenn er bes Rabern berichtet, daß ber Ruabe hieronymus bereits von ben Spielen feiner Bruder fich abgefondert und mit ehrbaren Dingen, wie ein Alter, fich beschäftigt habe. Doch hat vielleicht bes tüchtigen Batere erufter Ginn auf bas empfangliche Gemuth des Anaben besondere Wirfung geubt. hannes Weller hatte zwar nicht ftubirt, mar aber von großer Einsicht und Gewandtheit, wozu die weiten Reifen, die er als junger Mann unternommen, viel beigetragen haben mochten. Dagu war er ein Mann von großer Mäßigfeit, für die er felbit einftens bei einem Mahle dem Bergog Georg gegenüber mit großem Freimuthe in die Schranken trat. Der Sohn felber ichildert une den Bater in folgender Beife 2): " Mein Bater vereinte Rlugheit mit Menfchenfreundlichkeit und einem feften und muthigen Ginn. war ihm eine Freude, den Unterdrückten, Armen und Glenden Bulfe ju bringen. Er führte fein bartes Regiment. 3mar von Natur jähzornig und heftig, mußte er doch fich felbft zu beherrichen. Er pflegte ju fagen: 3ch laffe den erften Born vorübergeben. War er aber mit Recht ergurnt, jo fürchtete er feinen Menschen, wie mächtig und wie leibenschaftlich derfelbe auch fein mochte. Dazu hatte er aufrichtige Liebe zur Baterftadt." Diefen Bater follte Sieronymus aber bereits im gehnten Sahre verlieren. ftarb 1509, neunundfunfzig Jahre alt, wie es heißt "gu großer Trauer der Burgerschaft, der Armen aber infonderheit". Der frühe Tod des Batere mar für Sieronymus von besonderer Bedeutung: Er führte ihn frühzeitig binaus aus Elternhaus und Beimath.

<sup>2)</sup> Opera lat. sectio III. IV, p. 175.

Der Mutter, beren übrigens ber Sohn menigftens nicht besonbere Erwähnung thut - fie ftarb erft 1530 - mochte mit der Erziehung der vielen unerwachsenen, ja zum Theil gang fleinen Rinder. zumal bei den nicht befonders gunftigen Bermögensverhaltuiffen. manche Sorge erwachsen. So ward hieronymus von den verwandten Vormundern zu einem Bruder der Mutter nach Naumburg gebracht, wo er die Domichule besuchte. Bald nachher folgte ihm dahin, wie fpater nach Bittenberg, ein fehr begabter jungerer Bruder Betrus, deffen Bieronymus befonders ehrenvoll gedentt 8). Derfelbe aber, ben Luther einen gebornen Doctor nannte, verftarb fcon im 33. Jahre inmitten einer glangend begonnenen Laufbahn hieronymus besuchte in Naumburg die Domau Rerufalem. schule drei Rahre lang. Er mochte in Freiburg wohl schon vorher Brivatunterricht genoffen haben. Doch erscheinen die naberen Mittheilungen über seinen erften Jugendunterricht baselbst, welche ein Schüler Weller's uns giebt, unzuverläffig 4). Rach jenem breijährigen Aufenthalt bes Anaben zu Naumburg aber fand feine Uebersiedelung nach Wittenberg ftatt. Die große Jugend beim Eintritt in die Bochschule tann nicht befremden. Aehnliches be= gegnet uns in jener Zeit häufiger. Wurde doch damals auf Universi= täten Bieles getrieben, mas jest in den oberen Claffen der Symnaffen gelehrt wird. Oft machten Anaben ihren Schulcurfus ausschließlich auf Universitäten ab 5). Wie nun die Wiederaufnahme ber claffifchen Studien in jener Zeit besonders durch Griechen angeregt worden mar, fo mard auch der griechischen Sprache, die man über dem Latein fehr vernachläffigt hatte, besondere Bflege zu Theil. Auch Beller trieb in Bittenberg bamals gang befonders Griechisch, obaleich diese Disciplin bort am weniasten bis babin in Unsehen stand und erft in Welanchthon späterhin einen eifrigen Bertreter erhielt 6).

<sup>3)</sup> Op. lat. sect. III. IV, p. 175.

<sup>4)</sup> Dichael hempel in Welleri Op. lat. III. IV, p. 184. Bgl. ibid. p. 174 de Rhagio, wonach biefer Joh. Rhagius Wellern boch ferner geftanben au haben scheint.

<sup>5)</sup> Bgl. Raumer, Gefch. ber Babagogit I, S. 182. 316 ff.

<sup>6)</sup> Raumer a. a. D., S. 520 f.

Im neunzehnten Jahre ward Weller Baccalaureus. Da aber sollte er an der weiteren Fortsetzung seiner Studien gehindert werden. Seine Bormünder waren mit seinem Vermögen gewissen- los umgegangen. Bereits wenige Jahre nach seines Vaters Tode hatten sie die Hinterlassenschaft an Grund und Boden um eine geringe Summe veräußert, und mochten auch sonst nicht zum Besten der Familie gewirthschaftet haben. So stellte sich denn unserem Hieronymus jenes Hinderniß in den Weg, durch das schon so manches aufstrebende Talent niedergehalten ward und verkümsmerte — die Armuth.

Die nächsten Lebensiahre verbrachte er mit Unterricht ber Jugend zu Zwickau und Schneeberg. Bielleicht marb er dorthin gerade burch feine naberen verwandtschaftlichen Beziehungen zu Sausmann geführt. Auch mag fein Wirken bort nicht ohne Sorgen gewesen sein. Doch Gott hatte ein Größeres noch mit ihm vor. Rach etwa fieben Jahren, die er im Schulftaub verbracht, gemährten ihm einige Bermandte, welche ihm wohl bei feinen besonderen Baben zu einer anderen, ansehnlicheren Laufbahn verhelfen wollten, Die Mittel, von Schneeberg nach Bittenberg guruckzufehren. Er tam dabin, um die Rechte ju ftudiren, nicht nur nach ber Bermandten, fondern auch nach feinem eigenen Billen. Mußte boch gerade bies Studium ihm einen befonders glanzenden Erfolg verfprechen, da bei ihm mit der natürlichen Begabung die damals ja befonders beporzugte adelige Geburt wie die Brotection einflugreicher Bermandten fich verband. Und hieronymus scheint zu jener Zeit mohl bingeneigt zu haben zu allerlei Ehre, Luft und Freude diefer Welt. Er befennt felbit 7), daß er in Wittenberg damale an nichts weniger bachte, als baran, ein Theolog zu werden. Er führte ein leichtes Leben und gab fich in schlechter Gesellschaft allerhand Streichen. und Sunden hin. Auch hatte die Lecture bes Lucian einen folimmen Ginflug auf ihn. Er nennt baber benfelben fpater mur ben gottlofen Mann. Da führte recht sichtlich eine bobere Sand einen Wendepunkt in Weller's Leben herbei. Weller felbft ift fich fein Leben lang biefer himmlischen Gentung bewußt gewesen

<sup>7)</sup> Op. lat. I, p. 668.

und hat die gottliche Barmbergigfeit gepriefen, die von irdischen Gedanken und bofem Wege ihn auf emige Wege geleitet hat. erzählt 8), daß er einst von ungefähr in der Rirche Luthern ben Ratechismus erflären borte. Luther predigte ba von Gottes heiligem Born und Drohung wider bie Sunde und befraftigte folche Bredigt burch Darlegung ichrecklicher Beifpiele göttlichen Bornes über die Diese Predigt erschütterte Bellern gewaltig. Er fiel in eine ungewohnte Traurigkeit und fing an, fein bisheriges Leben fich ernstlich leid sein zu laffen. Ja, in diefer Erschütterung und Traurigfeit ber Seele faßte er ben Entschluß, felbst Theolog zu werden. Er meinte auch, ber nahere Umgang mit biefem Manne, beffen Bredigt ihn im Innerften getroffen, wurde ihn in feiner Sinnes= änderung immer mehr befeftigen und die Ausführung feines Ent= So gab er fich benn alsbald zu Luther fcluffes erleichtern. in Roft und Wohnung. Dies geschah im Jahre 1527. Jahre, vom 28, bis 36. Lebensjahre, follte es ihm nun befchieben fein, in unmittelbarfter Nahe bes gewaltigen Mannes zu leben. Wir fonnen von vornherein annehmen, dag biefer nahe Umgang, aus folder Urfache hervorgegangen und in ichon reiferem Lebensalter burch lange Rahre gepflegt, von eingreifender Bedeutung für Weller fein mußte. Ohne Zweifel ift eben ba auch ber Grund gelegt worden zu der Tüchtigkeit, die Weller nachmals bewährte. Doch verhehlt er späterhin nicht, dag er, nachdem er begonnen hatte, Luther's Bredigten und Vorlefungen ernstlich zu hören, öfters in Bersuchung gerieth, wieder an Trennung von Luther zu benten, wie ernstlich er auch gemeint hatte, daß die Nähe biefes Mannes ihn überglücklich machen muffe 9). Doch er widerstand muthig der Berfuchung und blieb und ward immer inniger mit Luther ver-Wir werden an anderer Stelle biefe Berbindung noch naher tennen lernen. Jebenfalls mar fie für Weller in jeder Beziehung fehr heilfam, befonders auch für feinen zu Schwermuth neigenden Sinn, fo bag er felbit fpater nicht gern an eine Ent= fernung aus Luther's Nahe benten mochte. Go empfing Beller im

<sup>8)</sup> Op. lat. I, p. 668.

<sup>9)</sup> Opera lat. III, IV, p. 158.

Rabre 1530, nachdem er bereits brei Rahre bei Luther gewohnt, einen Ruf ale Lehrer nach Dresben, und Luther felbft rieth ihm von Coburg aus, wo er mahrend bes Augeburger Reichstages weilte, denfelben anzunehmen 10). Aber Weller blieb. Er mochte mohl die Absicht haben, fich für ein theologisches Lehramt an einer Universität weiter vorzubereiten. Denn auch mit Bredigen befaste er sich nicht, obwohl er genug Aufforderung dazu hatte. So verbrachte er noch eine Reihe von Jahren in Luther's Bans bis jum Jahre 1535, in welchem Jahre er fich die theologische Doctorwürde erwarb. Luther empfahl ihn feiner Baterftadt gur Unterftugung babei, indem er ihr jugleich Blück minfchte ju einem folden Landsmann 11). Die Bromotion felbst fand am Tage Erucis den 14. September ftatt, nachdem am 11. September zuvor die Disputation gehalten worden war. Beller promovirte in Gemeinschaft mit M. Nicolaus Meiler aus Bamberg, ber spater erfter Superintendent Naumburgs mard 12). Die Disputationen murden "über Löfung ber Sunden burch Almofen" auf Grund von Dan. 4, 24 und "über die hobere Bedeutung der Liebe" nach 1 Cor. 13 gehalten. Luther führte dabei den Borfit, mahrend Juftus Jonas Promotor mar. Die Feierlichkeit fand vielleicht ohne größere Betheiligung von Fremden ftatt, da damals gerade Die Beft in Bittenberg graffirte. Der fleine Rreis von Mannern aber, beren Gegenwart ausdrücklich erwähnt wird, zeigt uns um fo auserwähltere Namen. Es find die Freunde Weller's, mit benen er verkehrte, über die wir bei ihm auch manchen weitern Anfschluß finden. Sie waren ba versammelt zum Theil wohl in amtlicher Funktion, ein jeder aber gemiß auch in freundschaftlicher Theilnahme. Außer den ichon Genannten, Luther und Jonas, finden wir da vor Allen "Berrn Melanchthon", dann Eruziger, Bugenhagen, Nicolaus Amsborf, Georg Rörer, Nicolaus mann, ferner die beiden Schurf, Sieronymus (ben Juriften) und

<sup>10)</sup> Op. lat. III, p. 205.

<sup>11)</sup> Bgl. Billifch, Freiberger Rirchenhistorie. Leipzig 1737. S. 163.

<sup>12)</sup> Seckendorf, Histor. Lutheran. III, XCVI, p. 11.

Augnstin (ben Arzt). Auch die Gegenwart des englischen Legaten Robert Barus wird besonders hervorgehoben. Weller pflegte sich in späteren Jahren oft noch besonders der Worte zu erinnern, mit welchen Georg Rörer nach der Promotion ihn beglückwünscht hatte. In scherzhafter Anspielung auf den Namen des Tags (Areuzerhöhung) hatte er gesagt 18): "Herr Doctor, heut habt Ihr Euch freuzigen lassen mitsen:" Dem nachmals unter viel Kreuz Dahinswandelnden hatte dies Wort eine besondere Bedeutung gewonnen. Er erschien sich recht als ein Kreuzdoctor.

Weller blieb auch jett noch in Bittenberg, boch gründete er im Jahre 1536 einen eigenen Sausstand. Er verheirathete fich Anfang Auguft biefes Jahres 14) mit einer Freibergerin aus einem alten Geschlecht, Anna am Steig, beren Bater, Georg am Steig. als Rathsherr und Rammerer in Freiberg des Jahr zuvor verftorben war. Derfelbe wird ein reicher Mann genannt. Bahrfceinlich ermöglichte das Bermögen feiner Frau Wellern das längere Bermeilen in Wittenberg ohne Anftellung. Borüber= gebend weilte er auch an dem anhaltinischen Sofe in dem benach= barten Deffau, mo fein Bermandter Hausmann mirtte. Erft das Sahr 1539 follte dem nun bereits Bierzigfährigen einen öffentlichen Wirkungefreis briugen. Und wohl mit besonderer Freude trat Beller in benfelben ein. Ronnten doch feine besonderen Reigungen und Bunfche gerade in der Stellung, für die er berufen word, am erften Befriedigung finden. Seiner Baterftadt Freiberg follte er Gaben und Rrafte midmen, jedoch in einer Beife, daß die Aufgabe und Bedeutung feiner Stellung weit über die engen Grenzen ber Stätte feines Wirkens hinausging. Thun wir einen Blick in Die Berhältniffe, welche Beller ermarteten.

Freiberg war in jener Zeit mit Leipzig die blühenbste Stadt Sachsens. Sie standszweithin in Ruf und hat nie wieder die Höhe iber Einmohnerzahl von damals (20,000, innach Einigen 30,000) erreicht. Herzog Heinrich der Fromme von Sachsen,

<sup>13)</sup> Op. lat. fol. 20. Die Proleg. Deutsche Berte, Abtheilung II, S. 311.

<sup>14)</sup> Op., lat. sect. III, IV, p. 206.

ber jungere Sohn Albrecht's des Beherzten hatte hier feine Refideng. Er hatte feinem alteren Bruber Georg bas ererbte Friesland im Rabre 1505 gegen die Aemter Freiberg und Wolfenftein und ein nicht gerabe bedeutenbes Jahrgeld abgetreten und lebte in der durch die Berhältniffe gebotenen Beschräntung jugleich abbangig genug von Bergog Georg. Aus Schen vor bem Bruber, bem entschiedenen Feinde der neuen firchlichen Bewegung, hatte er auch ber anfänglichen Sinneigung zu Luther, mit bem er fogar brieflich vertehrt hatte, nicht weitere Folgen gegeben 16). Ja er hatte felbit 1523 mehrere Hoffraulein aus der Umgebung feiner Gemablin entfernt, weil fie Luther's Schriften gelesen hatten 16). Spater aber gelang es boch eben biefer feiner Gemablin Ratharina, einer medlenburgifchen Bringeffin von großer geiftiger Begabung, ihre aufrichtige Buneigung zur Reformation auch auf den Gemahl zu übertragen. Beinrich übermand feine Furcht por dem Bruder und bachte am Ende ernftlich auf Ginführung ber Reformation in fein Bebiet. Waren boch die Freiberger felbst ichon lange bafur ein-Bereits nicht lange nach den Luther'ichen Thefen von genommen. 1517 mar Tegel ben Freiberger Bergleuten nur mit Muhe entronnen, mahrend früher fein Bandel bort fehr einträglich gemefen war 17). 1537 ließ fich Beinrich in den schmalfaldischen Bund aufnehmen, nachdem ichon guvor D. Jatob Schent von Wittenberg nach Freiberg gesendet worden mar, um an die Reformation bes Landchens zu geben 18). Im Gangen fonnte biefelbe ohne ernftliche hinderniffe von Seiten Georg's durchgeführt werden. Doch gewann die neue Ordnung der Dinge erft dann völlig feften Beftand, ale die Stelle Schent's, ber auf Abwege gerathen mar, burch einen geborenen Freiberger, Caspar Zenner (ober Burner), ber von Schneeberg ale erfter Superintendent nach Freiberg berufen mard, erfett mar. Denn Nicolaus Hausmann, melcher qunächft als Schent's Nachfolger berufen worden mar, mar bei feiner

<sup>15)</sup> Cf. Seckendorf, Hist. Luth. I, p. CX, 3, add. II. a. b.

<sup>16)</sup> Ibid. CLVII, p. 3.

<sup>17)</sup> Ibid. XII, add. 1b.

<sup>18)</sup> Ibid. III, p. LVII.

Antrittspredigt auf der Kangel verschieden 19). Doch hatte Sausmann für die Entwickelung und Befestigung bes Evangeliums in Freiberg insofern fehr bedeutsam gewirft, ale von ihm die Auregung zu einer Institution für Freiberg ausgegangen mar, um beren willen Weller bald nachher borthin geführt werden follte Der Senat von Freiberg beichloft nämlich im Ginverständniffe mit Bergog Beinrich eine theologische Lectur in Freiberg zu errichten, eine in ihrer Art wohl einzig baftebende Ginrichtung. Man könnte versucht sein, anzunehmen, diefelbe fei damale getroffen worden aumeift im Binblid auf ben Mann, der biefe Stellung bann übernahm, eben Weller 20). Doch möchte es mohl dem liberalen Sinne der bamals freilich in größter Blüthe ftehenden Stadt zu viel zugetraut fein, daß diefelbe, nur um Bellern einen Wirkungefreis in ihren Manern zu eröffnen, die mit biefer Ginrichtung verbundenen Ausgaben auf fich genommen haben follte. Denn man hatte diefe theologische Professur mit 200 Gulben botirt, eine Summe, melde den ftarfften Brofessorengehalten zu Wittenberg damale gleichkam und in der That für jene Zeit gang ansehnlich mar 21). Weniger vielleicht die Rücksicht auf die zu berufende Berfonlichkeit, als viel eber ber Bedanke an bas Unfeben und ben Ruf ihrer Stadt mochte bie Freiberger leiten, ale fie damale einen Brofeffor der Theologie in ihre Ditte beriefen. Belcher Birfungefreis mar bemfelben gu= gedacht? Die Grenzen beffelben konnten nicht gang bestimmt gezogen fein. Er follte zunächst im Gymnafium jeden Tag etwa eine Stunde eine theologifche Borlefung halten, mobei wir uns mohl vergegenwärtigen muffen, wie gang anders gegen unfere heutzutage ftreng begrenzten und geordneten Berhältniffe bamale bie Stellung ber Schulen und Universitäten zu einander mar. Weller hatte in feiner Stellung nicht gleiche Obliegenheiten, wie jest etwa ber Religionelehrer eines Bymnafiume. Seine Stellung mar eine

<sup>19)</sup> Bgl. Delitifc, Ricolaus Bausmann, Zeitichr. v. Barleg für Protund Rirche IX, S. 357 ff.

<sup>20)</sup> Cf. Op. lat. Proleg. approbatio facult. theol. Viteberg. sub finem.

<sup>21)</sup> Grohmann, Annalen ber Universität Wittenberg 1801. 3. Bb., S. 208. In jener Zeit kostete bie Klafter Dolg nur 6 Groschen, ein Sase 2 Groschen 2c.

weitaus ansehulichere. Er trug mohl vor den Schülern des Gumnafiums por, aber fein Auditorium beftand zugleich aus noch ganz andern Leuten. Beiftliche ber Stadt und Umgegend, Belehrte aus anderem Berufsfreife, bagu Studirende von auswärts fammelten fich gablreich um ihn 22). Die alten Berichte, beren Freigebigfeit in diefer Begiehung freilich nicht verkannt werben barf, reben von taufend und mehr Buhörern. Dazu mar biefem theologischen Brofeffor in Gemeinschaft mit dem Superintendenten die Aufficht über bas gefammte Rirchen = und Schulwefen übertragen. Er nahm eine völlig unabhängige Stellung ein und erfreute fich fo überaus großer Mufe, daß man von bem Manne, ber biefe Stellung inne hatte, eine besondere literarische Thätigkeit mohl zu erwarten ichien. Man findet über diefe Ginrichtung eines theologischen Lehrstuhls bei Einigen, wie Benfeler 23), wohl auch die Unficht, daß es in Freiberg und Umgegend an Beiftlichen gefehlt und man den Berfuch habe machen wollen, felbft bort folche zu bilden für die durch den Umfturg der fatholischen Stühle noch unbesetten geiftlichen Stellen. Doch erhebt fich die Frage, warum nicht, wenn auch Leipzig durch Beorg's Feindschaft für die Reformation verschlossen mar, durch Die Wittenberger Facultat genug geiftliche Lehrfrafte für das fleine Bebiet hatten herangebildet merden follen. Auch fonnte eine einzige theologische Lehrfraft teineswege ein Erfat für eine Facultat fein. Wir fonnen aber burch Beller felbit erfahren. welche Absichten feiner Berufung für jene Stellung ju Grunde In der Widmung einer Schrift an den Senat zu Freiberg kommt er barauf zu reden 24). Danach beruhte die ganze Einrichtung auf einem Bedanten Sausmann's, den er länger mit Borliebe gepflegt haben mochte und bann bei ber Dringlichkeit des Rufes, der von Freiberg aus an ihn erging, wohl um fo leichter ber Bermirklichung entgegenführen tonnte. Sausmann hatte gegen Beller felbst, wie im Sinblick auf die firchlichen Buftande der Zeit überhaupt, fo bezüglich der Freiberger Berhaltniffe

<sup>22)</sup> Op. lat. Proleg., p. 16.

<sup>23)</sup> Gefch. Freiberge 1846, 2. Bb., S. 688 ff.

<sup>24)</sup> Op. lat. sect. II, p. 699.

in's Befondere fich dahin ausgesprochen, daß man in einer mobleingerichteten, volfreichen Stadt barauf bedacht fein muffe, burch ansehnliche Mittel einen gelehrten theologischen Lehrer für fich ju gewinnen. Gine folche Berufung murbe für eine Stadt nicht nur eine besondere, ihr Unfeben fordernde Bier fein, fondern auch für Die Ruftande von Rirche und Schule von wirklichem Rugen. Gine foldte Rraft murde wie die studirende Jugend fordern, fo auch einen Mittelpunkt abgeben, um welchen fich die Trager des geiftlichen Umtes fammeln konnten. Es wurde im Berkehr mit einem folden Manne der theologischen Wissenschaft auch der wissenschaftliche Sinn bei ben Beiftlichen erhalten und gefördert werden. besondere aber auch murde der Austausch der verschiedenen Meinungen burch feinen Ginfluß jur Rarung und Scharfung bes Urtheils führen über theologifche Fragen überhaupt, wie Zeitfragen in's Befondere. Gewifilich murbe baburch vieler Spaltung und argerlicher Lehre porgebeugt merden.

Auf diefen Gedanken Sausmann's nun mar man in Freiberg eingegangen und zögerte auch nicht mit ber Ausführung beffelben nach Hausmann's alsbald erfolgtem Ausscheiden. Neben bem groken Unsehen, in welchem Sausmann ftand, mochte hierbei eben auch nicht wenig in's Gewicht fallen die Ehre, welche man fich für die Stadt durch eine derartige Einrichtung versprach. Bahrscheinlich hatte man das Augenmert von Unfang an schon auf Weller gerichtet, dem natürlich Luther's und Anderer Empfehlung nicht fehlte 25). Diefe Stellung mußte aber Bellern felbst auch besonders willtommen fein. Er tonnte in der Baterftadt unter fortmährenden gelehrten Studien fehr fegensreich mirten, ohne bag man Ansprüche an ihn machte, die er weniger hatte befriedigen Denn nicht etwa in ber Wirksamkeit als Brediger follte er feine Aufgabe fuchen. Der geringere Beruf dazu mar ihm fcon ein paar Jahre zuvor deutlich geworden, als er doch einer Aufforderung Folge gab und in Naumburg als Brediger auftrat 26). bereitwilliger mußte er nun diefem Rufe folgen au Um io

<sup>25)</sup> Op. lat. III. IV, p. 206b.

<sup>26)</sup> Seckendorf, Hist. Luth. HI, p. XCVI., 11.

einer theologischen Lehrthätigkeit, in der er Borzügliches leiften komnte:

3m Sahre 1539 Ende Ruli (28.) bei der allgemeinen Rirchenvisitation im Meifinischen mard wie Caspar Zeuner in bas Superintendentenamt, jo Dr. Hieronymus Beller als Brofeffor der Theologie und Inspector Gymnasii durch Juftus Jonas und Georg Spalatin feierlich eingefest. In Gemeinschaft mit Beuner murben nun junächst die firchlichen Berhaltniffe Freiberge vollig im reformatorischen Geifte geordnet, eine im Bangen nicht mit befonderen Schwierigkeiten verknüpfte Aufgabe, bei der aber Weller des öfteren wohl von Wittenberg und namentlich von Luther austimmender und berathender Theilnahme fich zu erfreuen batte. Aus einzelnen Rallen, über die Weller mit Luther brieflich verfehrte, moaen wir ertennen, wie er zu Werte ging. Denn ficher handelte er auf bas Genaueste in feines Freundes und Meisters Sinn, in beffen Rathichlagen an Weller uns die volle Milde, aber auch der beilige Ernft des Evangeliums entgegentritt. Go fchreibt Luther damals an Weller mit Bezug auf gemiffe Bortommniffe und Einrichtungen in Freiberg: "Was Undere früher vernachläffigt baben, mag Gottes Unade wohl zu Gute halten. Wir aber tragen Sorge für die Butunft und erseben das, mas die Bemiffen ficher machen tann." 27) Aber an einer anderen Stelle heißt es auch wieder 28): "Leichter mochte man es tragen, daß der Teufel gar nicht ausgetrieben fei, als daß er von Reuem feften Suß faffe ... Biber Gott fonnen wir nichts thun, noch julaffen, noch ertragen. Fiat justitia et pereat mundus!"

Auch das Gymnasium erlangte wie in Folge seiner Aufsicht, so auch seiner daselbst gehaltenen Borträge einen großen Ruf. Gleich im Anfang seiner Freiberger Wirksamkeit nach Rivius' Beggange hatte Weller selbst interimistisch das Rectorat über-nommen, aber nur auf ein halbes Jahr. Sein eigentlicher Beruf war ja ein anderer. Fassen wir sein Leben in dieser seiner Be-rufsstellung nun näher in's Auge. Täglich eine Stunde trug er

<sup>27)</sup> Op. lat. III. IV, p. 207 a.

<sup>28)</sup> Op. lat. III. IV, p. 208 •.

in seinem Auditorium vor. Da erklärte er nicht nur die meisten Bücher Alten und Neuen Teftamentes, fondern veranftaltete auch Disputationen über ftreitige Glaubensartitel 29). Reben ben ereaetischen Borlefungen bielt er aber auch andere, in benen wichtige Fragen des driftlichen Glaubens und Lebens behandelt murden In allen diefen Borlefungen aber verfolgte er die Richtung auf bas Braftifche, wie deutlich aus feinen Schriften erhellt, welche ju einem großen Theile biefen Borlefungen entstammen, ja jum Theil fie mohl geradezu miedergeben. Die Art und Bahl feiner Buhörer haben wir ichon angedeutet. Go fonnte es nicht fehlen, daß durch bie Beiftlichen, Lehrer, Schüler und Undere, Die von allen Seiten gu feinen Borlefungen herbeiftromten, fein Ruf mehr und mehr fich ausbreitete. Insbesondere aber murben die Grenzen feiner Birtfamfeit durch feine Schriften erweitert. Beller mard ein vielgesuchter und begehrter Mann. Davon zeugen gahlreiche Schreiben an Leute aus verschiedenem Stand, fein brieflicher Berfehr mit Mannern und Frauen in der Rahe, wie in der Ferne 30). Bielfach mard er um Urtheil, Rath und Troft angegangen. Wie er als ein bochwilltommener Tröfter mancher bedrängten Seele ericheint ober als ein bereitwilliger Fürsprecher für den oder jenen Freund, fo nahm er auch in der ftillen Duge, die ihm vergonnt mar, regen Antheil an den Ereigniffen der Zeit und namentlich an der theologischen Wir finden ihn auch von Freiberg aus im Bertehr Bewegung. mit den hervorragenoften Theologen der Zeit und hoch und werth gehalten ebenso von Melanchthon, wie von einem Flacius. auch mit anderen Gelehrten, mit Nichttheologen fteht er in Berbindung, jum Theil in der freundschaftlichsten. Gleicherweise wird er Fürsten und fürstlichen Frauen ehrenvoll befannt. Es mar nur natürlich, wenn mannichfache und ehrenvolle Berufungen ihn feinem Freiberg abwendig machen wollten. In der Nahe, wie in der Ferne begehrte man feiner. Bald nach Ropenhagen, bald in bas bamalige Confiftorium zu Meißen, balb an die Univerfität Leipzig, balb nach Wien, balb nach Murnberg empfing er bie ehrenvollsten

<sup>29)</sup> Bgl. Moller, S. 296 ff.

<sup>30)</sup> Bgl. Deutsche Werke II, S. 209 ff. Op. lat. III. IV, p. 187 sqq.

Ruf 31). Aber Liebe gur Baterftadt ebenfo wie fein bemüthiger, ia schüchterner Sinn, und spater zunehmende Rranklichkeit bielten ihn feft. Und boch follte er mit der Zeit erfahren, daß ihm fein Freiberg teinen befonderen Dant bafür bewahrte. Man ließ Bellern im Laufe ber Jahre fühlen, daß die Ehre, einen folchen theologischen Professor unter sich zu haben, auf die Dauer boch recht toftspielig fei. Freilich befremben konnte ihn bas nicht. Denn obwohl er uns von einigen angesehenen Leuten in Freiberg ergahlt 32), welche wie von Frommigfeit erfüllt, fo auch Freunde ber Wiffenschaften maren, wie 3. B. von Dr. Ulrich Rühel (Ralb), ber Stadtphyfifus und Burgermeifter mar und felbft mohlerfahren auf verschiedenen Gebieten ber Biffenschaft, oder von dem Juriften Dr. Michael Sager, einem Manne von großer Frommigteit und besonderer Freundschaft für Theologen, so hatte es doch von je nicht gefehlt an einem gewissen Beigen, wenn es fich um Bflege geistiger Büter handelte. Go hatte im Jahre 1515 Johannes Rhagius, ein Rhetor und poeta laureatus, der in Stalien, Diefem Lande voll Leidenschaft damale für flaffifche Bilbung, feine Studien gemacht, eine lateinische Schule in Freiberg errichtet, welche eben ber beftehenden Trivialschule mit encyclopabifcher Bilbung gu größerer Bertiefung in ber Biffenschaft bienen follte. Er mar bagu ermuntert worden, befonders von dem ichon genannten Dr. Ulrich Rühel, auch von jenem andern berühmten Freiberger, Ricolaus Sausmann. Aber ichon nach drei Jahren erklärte der größte Theil des Senates folche Schule für überfluffig, fo daß Rhagius unter diefer Ungunft ber Berhältniffe bie Schule eingehen ließ und nach Wittenberg fich mandte, mo der Rurfürst ihm eine Brofeffur gab. Damals hatte freilich jener Freund und Beschützer der Wiffenschaft, Dr. Rübel, die Sitzung des Rathes mit gar gornigen Worten verlaffen: " Beute in diefem Rathe gefeffen und forthin nimmermehr "88); aber anders gefinnt mar man in Freiberg im Grunde doch nicht geworden. Daher tam es mohl auch, daß

<sup>31)</sup> Cf. Op. lat. Prolegom. 16. Benfeler u. A.

<sup>32)</sup> Op. lat. III. IV, p. 175.

<sup>33)</sup> Ibid., p. 174.

Beitichr. f. b. hift. Theol. 1870. II,

Weller fpater boch wieder mit bem Gebanten fich trug, Freiberg gu verlassen und an die Universität Wittenberg zu geben. Undeutungen barüber finden fich in seinem Briefmechsel mit Melanchthon 34). Doch verhinderten die bewegten Zeiten die Bermirklichung diefes Borhabens. In der Unruhe des schmalfalbischen Rrieges, der damale ausbrach, mußten fich bie Gebanken wohl auf andere Dinge Melanchthon fchreibt ihm: " Später einmal läßt fich nach lenfen. meiner Meinung paffender darüber verhandeln", fügt aber auch schon ba hinzu, wenn Weller Rechnung tragen wolle einem geruhigen Leben. mas man ja auch mit Ehren und Gott zu Wohlgefallen burfe. fo fei ohne allen Zweifel der Blat, den er jett inne habe, vorzu-"Im Lager unferer Universität ", fahrt er fort, "giebt's große Kährlichkeit und Rämpfe bie Külle, wie ich zu meinem eigenen Leid erfahren." 3m folgenden Jahre, als noch immer die Rriegewirren andauerten, heißt es: "Die Zeit felber wird den beften Rath in biefer Sache geben." Und fie brachte ihm Rath. Das Ende und die Folgen des traurigen Rrieges mochten Weller's Berlangen nach Wittenberg wohl nicht mehr rege machen, und wenn auch in Freiberg bie Anfichten fich nicht anderten, fo mar Weller boch muthig und zuversichtlich genug, nicht allein in feiner Stellung auszuharren, fondern auch benen, die gegen diese Ginrichtung fich erhoben, entgegenzutreten mit dem hinweis auf den Segen, ber ja auch thatfachlich auf feiner Wirkfamkeit ruhte. 218 er im Sahre 1551 feine Erklärung zu den evangelischen und epiftolischen Bericopen des Rirchenjahres in zweiter Ausgabe ausgehen lief. widmete er fie bem Senat zu Freiberg und wies babei bin auf die heilfamen Abfichten bei Gründung feines Amtes unter ihnen auf jene Beranlaffung Sausmann's. Er wollte bamit, wie er felbst 35) hervorhebt, seinen Batron zu größerer Fürforge und Gifer für Erhaltung biefer Ginrichtung ermeden. Die Erinnerung vornehmlich an Sausmann, ben man fo hoch gehalten, follte bagu auffordern und den Rath bestärken, sich ja nicht bewegen zu laffen burch die Urtheile jener "thörichten Beifen", welche ein lautes Geschrei

<sup>34)</sup> Op. lat. III. IV, p. 209 sq.

<sup>35)</sup> Op. lat. sect. II, p. 6 sq.

erheben, daß deraleichen theologische Borlefungen nur bei Universi= täten vorzunehmen feien. "Bozu", fagen fie, "follen wir einen theologischen Brofessor halten?" - Ihnen gegenüber will nun Beller nicht blos fich begnügen mit dem Sinweis auf Chrifti Berbeifung für alle, die feine Diener aufnehmen und auch alfo ihre Liebe zu feinem Wort bemahren (Matth. 10, 41. Luf. 11, 28). fondern das Werk, das er da bem Freiberger Senat widmet, foll eine thatfachliche Antwort fein. Man foll von ba aus fchliegen auf die Mübe, die er jum Beften bes Rirchenwefens auf feinem Boften aufwendet, und biefe erften Reime, wie er feine Gabe nennt, follen eine Ahnung bavon geben, welch großes Berbienft man fich erwerben fonne, wenn man die eifrige Bflege diefer theologischen Lectur auch für die Butunft fich am Bergen liegen laffe. Der größte Segen diefer Ginrichtung, fchreibt er, wird freilich auch erft in ber Rufunft offenbar merben, ja völlig erft an bem letten Enbe, ba manches Werk, bas hier weniger Ansehen und Beifall hatte, als ein gar gefegnetes ericheinen wirb.

Bemif aber muften berartige aus beschränftem und illiberglem Sinne mancher Mitburger hervorgebenbe Anfechtungen einen Mann schmerzlich berühren, der nichts versäumt hatte, den Ruf Freiberge durch einen viel genannten und gefeierten Namen zu erhöhen, beffen wiffenschaftliche und theologische Arbeit nicht nur unmittelbar ber Beimath zu Bute fam, fondern ber auch nach feiner ganzen Berfonlichkeit zu einem Segen für Freiberg gefett mar. Weller's perfonlicher Ginflug mar ja von großer Bedeutung wie vor Allem im Leben der Gingelnen, fo auch für das öffentliche Leben. feinen Ginflug war nicht nur mancher heilfamen Ginrichtung Eingang und Beftand verschafft worden, auch in unruhiger Zeit hatten durch ihn die Gemuther Rube und Festigkeit gewonnen. 218 im schmalkalbischen Kriege 3. B. ju Freiberg eine durfürftliche Partei die dem Herzog Morit ergebenen Glieder Raths auf's heftigfte bedrohte, gelang es ihm, die erhitten Gegner zu beruhigen und in der Treue gegen Morit zu befestigen 36).

<sup>36)</sup> Bgl. Moller a. a. D.

Weller fpater doch wieder mit dem Gebanten fich trug, Freiberg gu verlaffen und an die Universität Wittenberg zu geben. Undeutungen barüber finden fich in seinem Briefwechsel mit Melanchthon 34). Doch verhinderten die bewegten Zeiten die Bermirklichung biefes Borhabens. In der Unruhe des schmalfaldischen Rrieges, der damals ausbrach, mußten fich die Gedanken wohl auf andere Dinge Melanchthon fchreibt ihm: " Später einmal läßt fich nach meiner Meinung paffender darüber verhandeln", fügt aber auch ichon ba bingu, wenn Weller Rechnung tragen wolle einem geruhigen Leben, mas man ja auch mit Ehren und Gott zu Wohlgefallen burfe, fo fei ohne allen Zweifel der Blat, den er jett inne habe, vorzu-"Im Lager unferer Universität ", fahrt er fort, "giebt's große Kährlichkeit und Rämpfe die Fülle, wie ich zu meinem eigenen Leid erfahren." 3m folgenden Jahre, als noch immer die Rriegswirren andauerten, beißt es: "Die Zeit felber wird ben beften Rath in diefer Sache geben." Und fie brachte ihm Rath. Ende und die Folgen des traurigen Krieges mochten Weller's Berlangen nach Wittenberg wohl nicht mehr rege machen, und wenn auch in Freiberg die Anfichten fich nicht anderten, fo mar Weller boch muthig und zuverfichtlich genug, nicht allein in feiner Stellung auszuharren, sondern auch benen, die gegen diese Ginrichtung fich erhoben, entgegenzutreten mit bem Binmeis auf ben Segen, ber ja auch thatfachlich auf feiner Wirkfamkeit ruhte. 218 er im Jahre 1551 feine Erklärung zu den evangelischen und epiftolischen Bericopen des Rirchenjahres in zweiter Ausgabe ausgehen ließ, widmete er fie bem Senat zu Freiberg und wies babei bin auf die heilfamen Absichten bei Grundung feines Amtes unter ihnen auf jene Beranlaffung Sausmann's. Er wollte bamit, wie er felbst 36) hervorhebt, feinen Batron zu größerer Fürforge und Gifer für Erhaltung diefer Einrichtung erwecken. Die Erinnerung vornehmlich an Hausmann, den man fo hoch gehalten, follte dazu auffordern und den Rath beftarten, fich ja nicht bewegen zu laffen burch die Urtheile jener "thörichten Beifen", welche ein lautes Gefchrei

<sup>34)</sup> Op. lat. III. IV, p. 209 sq.

<sup>35)</sup> Op. lat. sect. II, p. 6 sq.

erheben, daß bergleichen theologische Borlefungen nur bei Universi= täten vorzunehmen feien. "Bogu", fagen fie, "follen wir einen theologischen Brofessor balten?" - Ihnen gegenüber will nun Weller nicht blos fich begnügen mit dem Sinweis auf Chrifti Berbeikung für alle, die feine Diener aufnehmen und auch alfo ihre Liebe zu feinem Wort bemahren (Matth. 10, 41. Lut. 11, 28), sondern das Werk, das er da dem Freiberger Senat widmet, foll eine thatfachliche Untwort fein. Man foll von ba aus ichliegen auf bie Dube, bie er jum Beften bes Rirchenwefens auf feinem Boften aufwendet, und biefe erften Reime, wie er feine Gabe nennt, follen eine Ahnung bavon geben, welch grokes Berbienft man fich erwerben tonne, wenn man die eifrige Pflege biefer theologischen Lectur auch für die Bufunft fich am Bergen liegen laffe. Der größte Segen biefer Ginrichtung, fchreibt er, wird freilich auch erft in ber Bufunft offenbar werben, ja völlig erft an bem letten Enbe, ba manches Wert, bas hier weniger Ansehen und Beifall hatte, als ein aar gesegnetes erscheinen wirb.

Bemif aber muften berartige aus beschränftem und illiberglem Sinne mancher Mitburger bervorgebenbe Anfechtungen einen Mann schmerglich berühren, der nichts versäumt hatte, den Ruf Freiberge durch einen viel genannten und gefeierten Namen zu erhöhen, beffen wiffenschaftliche und theologische Arbeit nicht nur unmittelbar ber Beimath zu Gute tam, fondern ber auch nach feiner gangen Berfonlichkeit zu einem Segen für Freiberg gefett mar. Weller's perfonlicher Ginflug mar ja von großer Bedeutung wie vor Allem im Leben der Gingelnen, fo auch für das öffentliche Leben. feinen Ginflug mar nicht nur mancher beilfamen Ginrichtung Eingang und Beftand verschafft worden, auch in unruhiger Zeit hatten durch ihn die Gemüther Ruhe und Feftigkeit gewonnen. Ms im schmalkalbischen Kriege 3. B. ju Freiberg eine durfürftliche Partei die dem Herzog Morit ergebenen Glieder Raths auf's heftigfte bedrohte, gelang es ihm, die erhitten Gegner zu beruhigen und in der Treue gegen Morit zu befestigen 36).

<sup>36)</sup> Bgl. Moller a. a. D.

Aber durch alle seine mannichfaltigen Berdienste liek man sich boch nicht hindern, fort und fort gegen die Stellung zu eifern, für die Weller fo rühmlich feine Rrafte einfette. Und obwohl folche Angriffe junächst nur bem Umt galten, mußten fie boch wie von felbst verfönlich werden. Auf die an fich ichon frankliche Natur fonnten folche Berhältniffe natürlich nicht vortheilhaft einmirfen. Daher hatte Beller mit ben Jahren gar viel befonders von feinem alten Uebel, der Melancholie, zu leiden. Er flagte ichon 1553 einem Freund 37), den er ale einen Leidensgenoffen weiß, wie er fich auch in feinem Berufe burch fein Leiden befchwert Rur langfam geht feine Arbeit vorwärts, ba ihm ber Ropf angegriffen und schwach ift. Darum bachte er nun mohl, als bas Alter einrückte, um fo eher an Aufgeben feiner öffentlichen Borlefungen, die freilich immer nur einen Theil feiner Wirffamkeit ausgemacht hatten. Er begehrte nach völliger Dufe, nicht um eine Zeit zu trager Rube zu haben, fondern um den Rraften angemeffen weiter zu ichaffen in stiller Arbeit und vor Allem, um fich beffer noch zu ruften auf bas Ende, beffen er martete. Rachbem er zweiundzwanzig Jahre lang Borlefungen gehalten, ließ er fich im 63. Lebensighre von biefer Berpflichtung entbinden und behielt nur die ihm von Anfang übertragen gemesene Inspection bes Gymnafiums bei. Einige Beiftliche ber Stadt aber übernahmen hierauf den nöthigen Religionsunterricht in der Schule 38).

Thun wir hier einen Blick in sein häusliches und privates Leben, auf das er sich nun völlig beschränkte, freilich nicht ohne daß manche schöne Frucht auch für die Welt draußen da gereift wäre. Wir haben bereits seiner Verheirathung im Jahre 1536 gedacht. In seiner Ehe wurden ihm zwei Söhne und zwei Töchter geschenkt: Margarethe geb. 1540, Hieronhunus geb. 1548, Petrus geb. 1550, Anna geb. 1553. Die erstgeborene Tochter starb bereits im Alter von fünf Jahren, während die andere Tochter sich noch vor des Baters Tode verheirathete. Von den Söhnen ging späterhin der ältere an den Hof, der jüngere schlug die militärische

<sup>37)</sup> Op. lat. III. IV, p. 188 b.

<sup>38)</sup> Cf. Op. lat. III. IV, p. 184 a, auch Fabricii Annales, ed. Wagner, Wittenberg 1710. 40, p. 3.

Laufbahn ein. Beller führte ein glückliches Familienleben und weiß insbesondere viel von seiner Frau zu rühmen 39). Er rühmt, wie fie voll rechter mütterlicher Liebe und Fürforge fei für die Rinder, wie durch fie Bucht und Ordnung herrsche im Saus, wie fie haushälterifch, genügfam und nicht von großen und vielen Reben fei u. a. m. In ichmerer Rrantheit berfelben, ba er Fürbitte für fie von der Gemeinde begehrte, fchreibt er an den ihm fehr befreundeten Beiftlichen voll tiefer Betrübnig 40): " Du tennft ja meine gartliche Liebe. Silf mir mit beten und laffe nicht ab. baf ber Berr fie mir und meinen Rindern erhalte." Er rühmt auch ihre troftreiche Bufprache in feinen schweren geiftlichen Anfechtungen. ohne welche er murbe verzweifelt fein 41). Darum icheint es nur ein Ausfluß vorübergehender trüber Stimmung, wenn er einmal 42) Fürbitte begehrt, daß nicht Zwietracht ihn und feine Frau trenne, fondern Gines des Andern Fehler und unleidliches Wefen mit milbem und frommem Sinne trage. Solche geduldige Bemagrung mar für Beller's Frau freilich teine leichte Aufgabe. Ram boch ju ber oft großen geistlichen Unfechtung und Beschwerung bes Mannes öfters mohl noch manche häusliche Sorge. Es scheint nicht immer ohne fnappe Tage und Berlegenheit um's Austommen abgegangen zu fein. Zwar bezog Weller bis an fein Ende feine für damalige Zeiten recht aufehnliche Befoldung von 200 Bulben. Auch hatte seine Frau früher wohl Bermögen eingebracht. hatte fich fogar felbft ein Saus getauft 48) und jog für ben Sommer außerhalb ber Stadt, mo er in einem ihm gehörigen Barten in ländlicher Stille wohnte. Aber bennoch flagt er öftere, bag er ohne alles Geld fei, und ichickt gar zeitig nach ber vierteljährlichen Rate feines Behaltes oder will auch 20 oder 15 oder felbft nuz 10 Thaler geborgt haben jum Sopfen für bas Bierbrauen, bas feine Frau felber beforgt 44). "Guer Befchent", fcreibt er einmal

<sup>39)</sup> Bgl. Spangenberg a. a. D.

<sup>40)</sup> Op. lat. III. IV, p. 196b.

<sup>41)</sup> Ibid., p. 193a.

<sup>42)</sup> Ibid., p. 192 b.

<sup>43)</sup> Ibid., p. 196. 197. 201.

<sup>44)</sup> Ibid., p. 191. 196.

an einen Berehrer, ber ihm ein Geldgeschent gemacht 45), "ware wohl nicht noth gewesen zu thun, ift mir aber nichtsbestoweniger fehr angenehm gemefen. Denn es tam mir eben zu rechter Beit, ba ich gar feinen Bfennig hatte und Gelbes fehr benöthigt mar. Denn ich bin nicht Einer aus biefen Theologen, welche in allen Binfeln, mo fie nur hinfeben, genug und Reichthum die Fulle haben." Es mar bas freilich auch zu ber Zeit, als bie Ausbildung ber bereits herangemachfenen Sohne außerhalb des alterlichen haufes größere Roften verursachte. Dazu hatte Weller zwar ein haus eigenthümlich, aber er gahlte noch jährlich 50 Gulben barauf ab. 3m Rahre 1566 mendete er sich barum auch noch an ben Churfürsten August unter Darlegung biefer feiner Berhaltniffe 46). "Wer billig urtheilt ", heift es ba, "muß zugeben, bag er fo nicht im Stande fei, fich bie für ein höheres Alter munichenswerthen Bequemlichkeiten zu verschaffen. Und boch, wenn er auch nicht felber urtheilen mag, mit welchem Erfolg, hat er breißig Jahre und mehr ber Rirche gedient und die Bunden fo vieler Angefochtenen ju heilen versucht." Der Churfürst gewährte ihm auch, mas ber Rath ju Freiberg nicht einmal auf Berwendung auswärtiger Fürften gethan, eine jährliche Bulage pon 50 Bulben. um diefelbe Zeit gerade macht Weller auch eine nachträgliche Bemerkung 47) zu bem, mas er in früheren Tagen in feiner Schrift über die verschiedenen Stände gefagt hatte bei ber Auslegung von 1 Tim. 3, 3, daß ein Bifchof nicht folle unehrliche Sandthierung treiben. Schwachsüchtige Bungen mochten ihm namlich wohl Bormurfe machen, daß er ein Saus befige, fein Bier felbft braue, auch wohl Zinfen nehme für ein ausgeliehenes Capital, während er doch ausbrucklich gelehrt hatte 49): "ein Diener der Rirche folle nicht wie bie weltlichen Leute unehrliche Sandthierung treiben, als Bier ober Wein schenken, ein Rramer ober Banbler fein, follte gufrieden fein mit feinem Gintommen und, mare es gu

,

<sup>45)</sup> Deutsche Werte II, G. 260.

<sup>46)</sup> Op. lat. III. IV, p. 201a.

<sup>47)</sup> Beefeler a. a. D.

<sup>48)</sup> Op. lat. Addenda, p. 217.

<sup>49)</sup> Op. lat. III, p. 36 b.

gering, Gott um Silfe, und täglich Brod bitten, ber werbe ibn mit den Seinen icon versorgen." Freilich hatte er damals auch schon verworfen, wenn Giner nur etwa lieblos fich gar nicht fümmere um bas Wohl von Weib und Rind. Aber doch ftand er nicht an, nun offen zu betennen : Er habe jest burch Gottes Gnade eine noch größere Erfahrung bekommen, wie schon vor ihm gar Mancher, ber für bie Rirche Gottes gefchrieben. " Wenn einem Diener ber Rirche aus Bergmerten ober anderswoher Bermögen zufließt, fo barf er es mohl zum Beften für feine Wittme und Baifen bereinst auf Binfen leiben, wenn er fein reichliches Ginfommen hatte und nichts vor fich bringen tonnte. Sollte er weniger forafältig fein, ale ein anderer rechtschaffener Kamilienvater, ber Beib und Rindern nach feinem Tobe boch gern eine Auflucht bereitet und fie nicht betteln laffen will? Wir fennen ja", fahrt er fort, "wie es mit mahrhaft frommen Lehrern ber Rirche in diefer Welt geht. Dr. Luther habe ich oft unter großem Seufzen fagen hören: "Unter bem Bapftthum nährten Burger und Bauern eine gewaltige Schaar unfläthiger und lafterhafter Monche fich jum zeitlichen und emigen Nachtheil. Jett, ba wir frei find vom papft= lichen Soch, thut Reiner etwas für ben Unterhalt ber Diener am Evangelium. Baren nicht noch die unter bem Papftthum er= worbenen Rirchengüter ba, fo konnten fie verhungern. Um Ende werben fie noch als Sandwerfer ihr Brod verdienen muffen." "Wie Wenige findet man benn noch", fagt Beller endlich, "die fich fummern um Bittwen und Baifen von verftorbenen Dienern der Rirche? Darum folge ich auch Luther's Beifpiel und taufe ein Saus zur Buflucht fur die Meinen dereinft und laffe mein Bier brauen in meinem haus, wie es Luther thun liek durch feine Frau."

Waren bemnach Weller's Umftände auch nicht glänzend zu nennen, so konnte sein häusliches Leben doch immerhin behaglich genug sein. Vor Allem aber mag sein Haus erfüllt gewesen sein von der Liebe, die von Oben stammt und nach Oben strebt. Das lassen schon die verschiedenen Grabschriften erkennen, in denen Weller beim Tode seines ersten und damals einzigen Kindes ber

tiefen Betrübnig und Rlage bes Bergens Ausbruck gab 50). Darauf beutet aber auch fonst manche Sitte in feinem Saus. Gine Reibe der herrlichsten Sprüche Alten und Neuen Teftamente mußten feine Rinder täglich vor und nach dem Effen neben dem gewöhnlichen Tischgebete fprechen 51), auf daß ihre Bergen täglich fester gegründet murben in ihrem Gott und Beiland. Darum pflegte auch bann ber hausvater, wenn er über Tifche mit ben Seinen aufammen mar, als ein rechter Schriftgelehrter jum himmelreiche gelehrt. Altes und Reues hervorzuholen aus dem reichen geistlichen Schatz, ber ihm zu Gebote ftand 52). Dazu ging es aber gemiß auch recht heiter und fröhlich zu in Weller's Saus und mancher Freund mochte die Freude theilen und erhöhen. Denn es mar Weller's Anficht 68), wie fie ihm durch Luther's Haus mochte be= ftätigt worden fein, "daß Freude in Gunden zwar der Teufel fei. aber Freude mit guten frommen Leuten in Gottesfurcht, Rucht und Ehren, obgleich ein Wort und berber Spaf zu viel ift, gefalle Gott mohl". Auch fand mohl oft genug ein Gaft aus fremdem Ort und Land bei ihm zeitweilige Aufnahme. Denn es fehlte ja bamale nicht an Solchen, die um des Evangeliums willen ohne Beimath und Brod maren. Doch galt es Borficht vor Betrugern und Landläufern, die damals leicht Ruten zogen. "Es ift", fagt Beller einmal 54), "jest schwer für einen frommen Diener der Rirche, gaftfrei zu fein und viel Borficht nöthig." In der fpateren Zeit freilich, da Weller vom öffentlichen Auftreten fich zurudzog und feine Rranklichkeit zunahm, wird es auch in feinem Saufe im Bangen recht stille zugegangen sein. Er beutet mohl auf sein näheres Leben bin, wenn er einmal, als die Rebe auf die Eremiten ber alten Kirche fommt 55), hinzufügt: "Es giebt auch andere Eremiten und Ginfiedler, welche fich auch ber Gemeinschaft ober

<sup>50)</sup> Deutsche Werte II, G. 169.

<sup>51)</sup> Ebendas., S. 171.

<sup>52)</sup> Ebendas., S. 126 ff.

<sup>53)</sup> Cbenbaf., S. 79.

<sup>54)</sup> Op. lat. III. IV, p. 33 a.

<sup>55)</sup> Deutsche Werke II, S. 128. Cf. Op. lat. III. IV, p. 196.

Gefellschaft ber Leute entschlagen und ihr Leben an heimlichen, ftillen Orten oder in Garten und Bormerten gubringen; welches fie thun nicht aus Leichtfertigkeit ober Fürmit, fondern barum, weil fie gar tein Beton, noch Beräusch mit Rlopfen, Bochen und bergl. um fich leiden tonnen. Das find die allerelendeften Gremiten, bie ein recht arm= und mühfeliges Leben führen. Es find arme, elende, betrübte Leute, benn fie werden mider ihren Willen bagu gedrungen, daß fie alfo einfam leben und allein fein muffen. ware ihnen lieber, daß fie mit Leuten follten umgehen, fonderlich mit guten Freunden, mit ihnen effen, trinfen, fröhlich und guter Dinge fein, auch mit ihnen liebliche Befprache halten." Um fo eifriger pflegte er bann in biefer betrübten Ginfamteit ben Berfehr mit dem troftreichen himmlischen Freund der Seelen, und erhielt und stärkte fich darin durch gar häufige Reier des heiligen Abendmahle. Er genoß daffelbe wenigstens jeden Monat und ließ es fich oft auch allein in feiner Wohnung reichen 56). - Indeft borte Weller auch in biefer Stille und Burudgezogenheit nicht auf, ben bie Zeit bewegenden Ereigniffen voll Antheil zu folgen. Er befpricht auch ferner brieflich mit auswärtigen Freunden bas, mas Staat und Rirche bewegt. Wir feben auch, wie er in bedrangter und bewegter Zeit wieder bas Wort ergreift und an feine Freiberger fich weudet mit Mahnung und Troft. So ließ er 1564 in schwerer Beftzeit nicht nur an den Rath eine Aufforderung bezüglich der Begräbniffe ergehen 57), sondern fandte auch zu Jedermanne Troft ein Flugblatt aus mit der Ueberfchrift Bfalm 89, 16: "Wohl dem Bolte, das jauchzen fann." 58) Gleicherweise feben wir ihn um Rath angegangen, als mahrend ber unerquicklichen Lehrstreitigkeiten jener Tage auch in Freiberg einmal 1566 bie entschieden lutherisch gefinnten Prediger hart bedrängt murden 59). Auch gab er wenigstens schriftlich noch fein Botum zu auswärtigen theologischen Bersammlungen. So bei Belegenheit des theologischen

<sup>56)</sup> Op. lat. III. IV, p. 204. Proleg. 15.

<sup>57)</sup> Deutsche Berte II, S. 245.

<sup>58)</sup> Ebenbaf., S. 162.

<sup>59)</sup> Op. lat. III. IV, p. 215., cf. 195.

Conventes, ben 1570 Churfürft August in Dresben verauftaltete 60). Ja er macht auch fein Amt als Inspector bes Gymnafiums später noch geltend und empfiehlt und schlägt vor, da es fich um Befetzung eines Schulamtes handelt 61). Doch unterbruckt er bei allebem nicht die Rlage: "Ich febe, daß die Welt mein überbrüffig ift." 62) Satte man früher in Freiberg bismeilen ichon meniger ihn anerkannt, so achtete man in diesen Jahren noch größerer Buruckgezogenheit wohl noch weniger auf ihn, mahrend nach Außen bin feine Schriften feinen Ruf weiter und weiter verbreiteten. Rügen wir fogleich an diefer Stelle eine Ueberficht ein über die in ber That fehr ansehnliche literarische Thätiafeit Beller's, in ber er bis an's Ende nicht ermüdete. Um fruchtbarften erscheint er ju Anfang der funfziger Jahre. Benigftens fällt in diefe Jahre Die Berausgabe ber meiften und wichtigften Schriften. Er ichrieb in lateinischer, aber auch in deutscher Sprache, und manche lateinische Schriften fanden auch gar bald ihre Uebersetzer 68). Den beutlichften Ueberblick über fein ichriftstellerifches Wirfen verschafft uns die umfanareiche Sammlung feiner Werke, welche wir — freilich erst aus späterer Beit - besigen. Mit einer Sammlung fammtlicher Schriften Weller's und theilmeifer Berbeutschung beauftragte amar icon Churfurft August von Sachsen eine Reihe von Jahren nach Weller's Tobe ben langjährigen Schuler und Freund Weller's, Michael Bempel, Lehrer und fpater auch Rector in Freiberg, welcher bereits ben Anfang mit Sammlung gerftreuter und jum Theil noch unbefannter Stude aus Weller's Feder gemacht hatte. Doch tam burch August's inzwischen erfolgten Tob bas Unternehmen in diefer Beife nicht zur Ausführung. Sempel gab endlich nur im Berein mit ber fruberen Sammlung eine weitere fleine Auswahl Beller'icher Aussprüche und Betrachtungen heraus unter bem Titel "Analecta Welleriana" (2 Theile 80, Freiberg 1596).

<sup>60)</sup> Op. lat. Proleg., p. 17. - Bgl. Milifc, Freiberger Rirchenhistorien 1737.

<sup>61)</sup> Deutsche Werke II, S. 287.

<sup>62)</sup> Ebenbaf., S. 260.

<sup>63)</sup> Ebendaf., S. 297 ff.

Indeg murden einzelne Schriften noch lange nach des Berfaffers Tod an verschiedenen Orten in neuer Auflage oder in Uebersetzung wieder herausgegeben. Aber erft Ende des 17. Jahrhunderts, nachdem Undere es nicht weiter, als jum bloken Borfat gebracht hatten, unterzog fich ein Leipziger Gelehrter, M. Lämmel, ber großen Mühe, insbesondere burch Besuch der meiften Bibliotheten und Archive Deutschlands die zerftreuten und im Berlaufe von mehr als hundert Rabren allmählich unbefannt gewordenen Schriften Weller's zu fammeln. Er führte bas Unternehmen unter jahrelangen Düben und Arbeiten mit befonderer Unterstützung Bergoge Morit Wilhelm zu Zeit, wie ber Bergoge zu Braunschmeig und Lüneburg Georg Wilhelm und Rudolf August durch, fo daß im Jahre 1702 Alles, mas von Weller zu erlangen nur möglich mar, wohlgeordnet zu neuem Segen ausgehen fonnte. Approbation der Wittenberger theologischen Facultät, wie unter ausführlicher Bevorwortung bes Oberhofpredigers Sam. Benedict Carpzov zu Dresben erschien nun fammtliche geiftige hinterlaffenschaft Weller's in zwei ftarten Foliobanden, von benen einer die lateinischen, ber andere bie beutschen Schriften umfakte. Musgabe, welche besonders in Rirchenbibliotheten viel Eingang fand. macht uns mit Weller's Schriften in folgender Weise befannt.

Der lateinische Theil bringt zuerst Weller's ausführliche Auslegung zu ben Büchern Samuelis, zu ben Büchern ber Rönige, ju einer größeren Anzahl Bfalmen, wie zu einzelnen Stellen Alten und Neuen Teftamente, ebenfo die Auslegung zu den Briefen an die Ephefer, Philipper, Theffalonicher und Philemon, die Betribriefe und Erflärung ausgemählter Stellen aus andern Briefen. Nach biefer umfänglichen exegetischen Abtheilung bringt die zweite ebenfalls ziemlich umfängliche Abtheilung eine Auslegung fammtlicher evangelischen und epistolischen Bericopen bes Rirchenjahrs. Die britte und vierte Abtheilung enthält außer Aussprüchen über Zeitgenoffen wie fürzeren Betrachtungen dogmatischer und ethischer Natur, einige kleinere Berte und den lateinischen Briefmechfel Beller's. Wir übergehen bier jene fürzeren Betrachtungen wie "Ueber bas Bebet". "Ueber ben freien Willen" u. a. und heben nur von den kleineren latei= nischen Schriften noch folgende hervor: " Betrachtungen über bas

Leiden Chrifti ". "Unterricht von ben brei driftlichen Standen, dem geiftlichen und weltlichen Regiment und dem Sausftand", "Gegenmittel gegen Anfechtungen aller Art, in benen fromme Seelen geübt au merden pflegen ". "Auslegung ber Märthrerhiftorien ". " Ueber bie rechte Art zu predigen ". "Ueber Ginrichtung bes theologischen Studiums ". - Bu biefem reichen Inhalte bes erften latelnischen Theiles bringt aber nun auch der Band, welcher die deutschen Schriften enthält, noch einen ftattlichen Zumache. In einer erften Abtheilung finden wir bier gleichfalle Erklärung biblifcher Bücher, nämlich außer einer fürzeren Befprechung des erften Buches Mofe, fowie anderer Stellen bes Bentateuch, insbesondere eine fehr ein= gehende Erklärung ju Siob, welche Weller aber nur bis jum 22. Capitel gebracht hat. Ferner eine beutsche Pfalmenerklärung zum Theil nach einer anderen Auswahl als im lateinischen Theil. Dazu tommen Stude aus bem hohen Liebe, wie ausgemählte Stellen aus den Propheten. Cbenfo finden wir eine Auswahl porzüglicher Sprüche aus ben Evangelien und verschiedenen Briefen bes Neuen Teftamente ausgelegt. Die andere Abtheilung bes deutschen Bandes enthält, wie die lateinische, eine Reihe furze Betrachtungen über Stude der driftlichen Lehre und Fragen bes driftlichen Lebens; weiter auch fleinere Schriften, wie eine fernerweite Muslegung von driftlichen Legenden; Recept oder Brafervativ mider bie Beftileng, geftellt aus der Beiligen Schrift; Erklarung driftlicher Lieder; eine fleine Sammlung von Gebeten für verschiedene Berhältniffe; auch Weller's Communiongebete und manche andere gelegentliche Aeußerungen, endlich aber auch eine größere Anzahl Troftschreiben und andere Briefe. Die meiften diefer Schriften, welche, wie wir ichon gedachten, aus Vorlefungen Weller's hervorgingen, tragen außerdem eine befondere Widmung entweder an Fürsten oder herren oder sonft Bersonen von hohem Rang, auch Frauen finden fich barunter. Beller fpricht fich bes Defteren über biefe Gewohnheit aus und pflegt babei gewöhnlich geltend zu machen, daß, wenn Luft und Liebe zu Gottes Wort in Leuten folden Standes dadurch gesteigert oder doch geweckt merde, bies ju größerer Förderung des Wortes Gottes auch durch allerlei äußerliche Silfsmittel gerathe. Er verhehlt aber auch nicht,

wie dies zugleich eine Gelegenheit sein solle, hochstehende Leute zu warnen und zu vernehmen, daß sie nicht in ihren besonderen Berssuchungen weichen zu um so größeren Schaden für geistlichen und weltlichen Stand. "Etliche möchten zwar auch wähnen, er such seinen Nugen und Gewinn dadurch. Doch hat er teinen Zweisel, fromme und gottesfürchtige Seelen, denen sein Thun und Wesen bewußt ist, werden sich daran nicht ärgern. Ueberdies seien freilich auch Könige, Fürsten, große Herren und reiche Leute schuldig, fromme, treue und wohlverdiente Lehrer in der Christensheit zu ehren, zu nähren und zu hegen."

Aber auch wenn er fich nicht auf diese Beise felbit eingeführt hatte, eine berartige Wirtsamkeit, wie fie bereits ein flüchtiger Blick über Weller's Schriften erkennen lägt, mußte an fich ichon moblgeeignet fein, ihn in weiten Rreifen immer befannter zu machen. Wir haben auch die mannichfaltigften Zeugniffe bafür 65), wie diefer Dann, trot feines ftillen Lebens zu Freiberg nun boch meithin von fich reden machte, und nicht blos bei feinen nachften Zeitgenoffen. Sein Ruf mar auch nicht blos ber eines ausgezeichneten Theologen. Er ftand im Rufe einer besonderen Beiligfeit. Noch hundert Jahre nach seinem Tode heißt es von ihm 66): "Gott habe diesen alten Theologen in feinen Anfechtungen feine Engel aus besonderer Gnade geschickt, die ihm oft fichtbarlich erschienen und ihn, wie Chriftum am Delberge, getröftet und geftartt haben." Und bamit wird nicht, wie fonst wohl oft, etwas behauptet, wovon die Zeitgenoffen felber nichts mußten. Dr. Bacharias Rivander fagt in feiner Festchronit von 1602 67), daß er selber noch Weller in Freiberg gefeben und gehört. "Bon demfelbigen", fahrt er fort. "als ich noch ein Rnabe mar und allda in die Schule ging, hörte ich fagen, daß die Engel Gottes pflegten zu ihm zu fommen und mit ihm Gefpräch zu halten. Denn es war gar befannt und die gemeine Rede unter den Leuten." Diefelbe Rede unter den Leuten wußte auch von feinem Ende gang Befonderes zu erzühlen.

<sup>64)</sup> Bgl. 3. B. Deutsche Werke II, S. 279 und 286.

<sup>65)</sup> Cf. Op. lat. Proleg., p. 33-37; beutsche Berte, Proleg., S. 9-16.

<sup>66)</sup> Deutsche Berke, Proleg., S. 14 (Michael Raab. Procosmus).

<sup>67)</sup> Ebendas., Proleg., S. 11.

Weller ichon gehn Sahre in ber Burudgezogenheit von feinem Amte feinen Studien und dem Bebetsumgang mit feinem Gott gelebt, follte ihm im 73. Lebensjahr fein Ende gar plöglich fommen. Am 20. März 1572 Morgens fünf Uhr tam unerwartet schnell die Stunde feines Beimgangs. "Nachdem er bes Abends aubor noch lange gar tröftlich von den überaus großen Wohlthaten des Berrn Chrifti und ber unaussprechlichen Freude des fünftigen ewigen Lebens gerebet, fich und die Seinigen mit andachtigem Gebet in Gottes Sout befohlen und mit frohlichem Muthe frijch und gefund zu Bett gegangen, ba fommt, ba er bie Nacht fein fanft ge= ruht, auf den Morgen unfer Berrgott und flopfet bei ihm an. Da ift er fanft im herrn entschlafen." 68) Rurg vor feinem Ende aber, fo wird nun berichtet 69), faben fein Sohn und Diener. bie in des Herrn Doctoris Schlaftammer in einem besonderen Bette lagen, um bes Baters und herrn Bette, barin er lag und fanfte ichlief, einen lichten, hellen Schein, wie eine Feuerflamme. Darüber erschrecken fie, wecken ben Doctor auf, und fagen es ihm. Der aber spricht: "Sie follen fich nicht fürchten, es fei nichts Bofes, fondern es feien die heiligen Engel, die behüten und bemahren ihn und alle Chriftgläubige also." Auch wird bazu als bedeutsames Zeichen erwähnt 70), daß an feinem Sterbetage zwei Sonnen am himmel gefehen worden feien.

Im Dome, ber fürstlichen Begräbnisstätte, da auch die Tobten aus Freibergs alten eblen Geschlechtern ruhen, hat auch Weller seine Ruhestatt gesunden vor dem hohen Altar. Sein Bildniß aber, wie es an einer der Säulen in der Nähe des Altars seinen Platz fand, zeigte den überlebenden Geschlechtern den Heimgegangenen in seinem grauen Bart, das schwarze Mützchen auf dem Haupt in damaliger geistlicher Tracht, wie er mit beiden Händen ein aufgeschlagenes Buch hält. Verschiedene Grabschriften, auch von ihm selbst noch bei Lebzeiten verfaßte in gebundener, wie ungebundener

<sup>68)</sup> Deutsche Werte, S. 14.

<sup>69)</sup> Rivander, Festidronit 1602, I, S. 10. Scriver, Seelenichat 1687, S. 3. 1004. — Benfeler a. a. D.

<sup>70)</sup> Hempel, Analecta I, c. 53.

Rebe find uns von ihm aufbewahrt <sup>71</sup>). Ueber dieselben an anderer Stelle. Hier am Schlusse dieser Darstellung, in der wir vorerst nur den Lebensgang Weller's nach seiner äußeren Entwickelung darstellen wollten, sei nur noch Eines erwähnt. In einem Rathsbuche zu Freiberg, darin der Tag seines seligen Abscheidens eingezeichnet, sinden sich ihm zum Ruhme folgende Worte hinzugesetzt <sup>72</sup>): "Dieser fürtreffliche Mann hat ein stilles, heiliges, gottseliges Leben geführt, treulich und herzlich gebetet, und sich in Lehr und Wandel also erzeiget, daß er billig für den Freibergischen Propheten zu halten."

<sup>71)</sup> Op. lat. Proleg., p. 18 sqq.

<sup>72)</sup> Cf. Moller l. l., p. 2. S. Annal., p. 302, 303.

# Die Paffastreitigkeiten des 2. Jahrhunderts.

Bon

Dr. Emil Schürer, Licentiat der Theologie und Privatdocent zu Leipzig 1).

I.

## Stand der Frage.

Seit Bretschneiber's Zeiten bilden die Passaffreitigkeiten bes 2. Jahrhunderts einen der vielumstrittensten Punkte der alten Kirchengeschichte. Und zwar ist es weniger die Sitte der abendländischen, als vielmehr die der morgenländischen Kirche, um welche sich hauptsächlich der Streit der Meinungen bewegt. Aus welchen Motiven und in welcher Beise diese Kirche ihr Passa gesteiert habe, dies festzustellen, war vor Allem von Wichtigkeit gesworden, nachdem einmal Bretschneider die kleinasiatische Feststitte als Grund gegen die Echtheit des johanneischen Evangeliums geletend gemacht hatte. Und nur aus dieser Berbindung unserer Frage mit der Frage nach der Echtheit des vierten Evangeliums erklärt sich auch das ungewöhnliche Interesse, welches in neuerer Zeit der Geschichte der Passastreitigkeiten sich zugewendet hat. Versuchen wir es, die verschiedenen Ansichten, welche bisher hinsichtlich unserer

<sup>1)</sup> Der Herausgeber ber Zeitschr. f. b. hift Theol. hat Herrn Lic. theol. Dr. Schürer veranlaßt, ben Inhalt seiner lateinischen Differtation "De controversiis paschalibus sec. p. Chr. n. saec. exortis", welche berselbe am 26. Juli 1869 in anerkennenswerther Beise vertheibigt hat, in einem Aufsatz für die Zeitschrift zusammenzusaffen, indem er sich der Ueberzeugung hingiebt, daß vielen Lesern berselben, denen die lateinische Abhandlung nicht zu Händen gekommen ist — von der übrigens eine Anzahl Exemplare in den Buchhandel übergegangen ift — diese beutsche Bearbeitung erwünscht sein wird.

IV. Schurer: Die Baffaftreitigkeiten bes 2. Jahrhunderts. 183

Frage hervorgetreten find, zu claffificiren, fo laffen fich in ber Sauptfache vier Gruppen unterscheiben.

1) Bis vor wenigen Decennien war die berrichende Anficht bie icon von Mosheim?) vorgetragene und noch von Rean = ber 3) und Rettberg 4) vertretene, baf bie Rleinasiaten am vierzehnten Nifan im Befentlichen noch bas jubifche Baffa feierten. doch fo, daß fie babei zugleich das Andenten begingen an das Abschiedsmahl Jesu und die Einsetzung des heiligen Abendmahls. Sieraus entnahm nun Bretfchneiber 5) einen Grund gegen bie Echtheit bes Johannes-Evangeliums; indem er fagte: ba die Rleinafigten am 14. Nifan ihr Baffa feierten gum Undenten an bas Abichiedemahl Jefu, und ba fie fich, wie wir aus bem Brief des Bolgfrates 6) miffen, für diefe ihre Feier auf den Apostel Johannes als Gemahrsmann beriefen, fo hat Johannes ben 14. Nifan als Tag bes Abschiedsmahls Jesu angesehen. Dann fann er aber nicht Berfaffer bes vierten Evangeliums fein; benn biefes fest bas Abichiedsmahl Jefu auf den Abend bes 13. Nifan. Diefes Argument Bretichneider's murbe recivirt und naber begründet von Schwegler7), Baur8), Beller9), Bilgen-

<sup>2)</sup> De rebus christianorum ante Constantinum M. commentarii (1753) p. 435 sqq.

<sup>3)</sup> Erlauterungen über die Beranlassung und die Beschaffenheit der ältesten Passabstreitigkeiten in der chriftl. Kirche (Kirchenhistor. Archiv v. Stäudlin. Tzichirner und Bater, 1823, 2. Heft, S. 90—100). — Allgem. Gesch, d. chriftl. Rel. u. Kirche (1828) I, 2. S. 341—346.

<sup>4)</sup> Der Paschaftreit ber alten Kirche (Zeitschr. f. b. hist. Theol. II, 2 (1832), S. 91-126).

<sup>5)</sup> Probabilia de evangelii et epistolarum Johannis apostoli indole et origine (1820), p. 109 sq.

<sup>6)</sup> Euseb. H. E. V, 24.

<sup>7)</sup> Der Montanismus (1841), S. 191—204. — Das nachapostol. Zeitsalter (1846) II, 210—212. 352 f.

<sup>8)</sup> Theol. Jahrbb. 1844, S. 638—659. — Kritische Untersuchungen über bie kanon. Ev. (1847), S.334—345. — Theol. Jahrbb. 1847, S.120—133. — Ebendies. 1848, S. 264—286. — Ebendies. 1857, S. 242—257. — Beitschr. s. wissenschaftl. Theol. 1858, S. 298—312. — Das Christenthum u. b. christl. Kirche der drei ersten Jahrh., 2. Ausg. (1860), S. 156—169.

<sup>9)</sup> Theol. Jahrbb. 1845, S. 638-640.

- feld 10), Noact 11), Wallon 12), Schenkel 18) Strauß 14), Scholten 15), Bolkmar 16), Matthes 17), Tayler 18), Davidson 19).
- 2) Nachdem so die Aechtheit des vierten Evangeliums gefährdet schien, wurden verschiedene Wege zur Vertheidigung desselben eingeschlagen. Am einfachsten war dadurch geholsen, daß man die Differenz zwischen Johannes und den Shnoptikern in Betreff des Todestags Jesu überhaupt in Abrede stellte und darzuthun suchte, daß auch nach dem vierten Evangelium Jesus am 14. Nisan sein Abschiedsmahl gehalten habe. Dann stand allerdings die angebliche Thatsache, daß Johannes den 14. Nisan als Tag des letzten Mahls Jesu geseiert habe, in vollkommenem Einklang mit dem Berichte seines Evangeliums. So urtheilten nach Hengstenberg's 20)

<sup>10)</sup> Theol. Jahrbb. 1849, S. 209—281. — Galaterbrief (1852), S. 78 bis 96. — Evangelien (1854), S. 341 f. 344 f. — Urchriftenthum (1855), S. 43—47. — Theol. Jahrbücher 1857, S. 523—532. — Zeitschr. 1858, S. 151—156. — Der Paschastreit ber alten Kirche (1860). — Zeitschr. 1861, S. 106—110. 285—318. — Kanon u. Kritif (1863), S. 219—226. — Zeitschr. 1867, S. 187—197.

<sup>11)</sup> Biblifche Theologie (1853), S. 378.

<sup>12)</sup> Twee schrijvers over den Paschastrijd (Godgeleerde bijdragen voor 1861, Seft 1, S. 45-84).

<sup>13)</sup> Charafterbilb Jefu, 1. Ausgabe (1864), S. 357-361.

<sup>14)</sup> Leben Jeju (1864), S. 76 f.

<sup>15)</sup> Het evangelie naar Johannes (1864), p. 15-17. 411-421. — Die altesten Zeugniffe, betreffend die Schriften des Neuen Testaments (1867), S. 105-107. 139-142.

<sup>16)</sup> Der Ursprung unserer Evangelien (1866), S. 31 f. 56 f.

<sup>17)</sup> De ouderdom van het Johannesevangelie volgens de uitwendige getuigenissen (1867), p. 119—122.

<sup>18)</sup> An attempt to ascertain the character of the fourth gospel (1867), p. 99-123.

<sup>19)</sup> An introduction to the study of the New Testament (2 Bäube 1868) II, p. 403-421.

<sup>20)</sup> Zu bem Streite fiber bas lette Mahl bes herrn (Evangel. Kirchenstg., 1838, Nr. 99, S. 785 f.).

Borgang Wieseler <sup>21</sup>), J. P. Lange <sup>22</sup>), Hofmann <sup>23</sup>), Lichtenftein <sup>24</sup>), Tholuct <sup>25</sup>), Langen <sup>26</sup>), Riggenbach <sup>27</sup>) (dieser allerdings eine etwas modificirte Auffassung der kleinasiatischen Festsitte geltend machend), endlich Oosterzee <sup>28</sup>) und Ebrard, welch letzterer obige Ansicht schon früher vertreten <sup>29</sup>), dann aufsgegeben (s. unter Nr. 4), neuerdings aber wieder vertheidigt hat <sup>80</sup>).

3) Während die Ebengenannten über Wesen und Motive der kleinasiatischen Festsitte im Wesentlichen dieselbe Anschauung verstraten, wie die unter Nr. 1 aufgezählten, so suchten dagegen Andere nachzuweisen, daß der 14. Risan von den Aleinasiaten geseiert ward nicht als Tag des Abschiedsmahls Jesu, sondern als der Tag des gesetslichen Passassischen Richt die Rücksicht auf dieses oder jenes Faktum der evangelischen Geschichte, sondern die Rücksicht auf das alktestamentliche Gesetz und die hergebrachte jüdische Sitte sei das Motiv zur Feier jenes Tages gewesen; weshalb aus der Betheiligung des Johannes an dieser Sitte nichts gesolgert werden könne gegen die Aechtheit des nach ihm benannten Evangeliums. Diese Ansicht vertraten Lücke<sup>32</sup>), Gieseler 32),

13\*

<sup>21)</sup> Chronologische Spnopse (1843), S. 368—376. — Reuter's Repertorium (1849), Bb. 64, S. 113—132. — Herzog's Real-Encyst., Bb. 21 (1866), S. 551 f. — Beiträge zur richtigen Wardigung ber Evangelien (1869), S. 268—272.

<sup>22)</sup> Das apostol. Zeitalter I (1853), S. 77-83.

<sup>23)</sup> Zur neutestamentl. Gesch. Des Herrn Todestag (Zeitschr. f. Prot. u. Kirche, Reue Folge, Bd. 26, 1853, S. 270—272).

<sup>24)</sup> Lebensgefch. b. Berrn Jeju Chrifti (1856), G. 364-367.

<sup>25)</sup> Commentar jum Evang. Joh., 7. Ausg. (1857), S. 38 ff.

<sup>26)</sup> Die letzten Lebenstage Jesu (1864), S. 61-71.140-146. — Grundriß d. Einf. in d. R. L. (1868), S. 72 f.

<sup>27)</sup> Die Zeugniffe f. d. Evang. Joh. (1866), S. 50-76.

<sup>28)</sup> Das Johannesevangelium (1867), S. 62 f.

<sup>29)</sup> Das Evang. Johannis (1845), S. 114-137.

<sup>30)</sup> Biffenschaftl. Kritit ber evangelischen Geschichte, 3. Ausgabe (1868), S. 1176-1219.

<sup>31)</sup> Commentar über das Evangelium Johannis, 3. Ausg. I (1840), S.

<sup>32)</sup> Lehrbuch der Rirchengeschichte, 4. Ausgabe I, 1 (1844), S. 240 bis 243. 292 f.

- Bleet 38), be Wette 34), Hase 35), van Leeuwen 36). Und zwar sollen nach den vier ersteren die Kleinasiaten überhaupt noch das jüdische Passa gefeiert haben, nach den beiden letzteren dagegen dieselben zwar den jüdischen Tag beobachtet, aber in christlicher Weise geseiert haben.
- 4) Bei weitem bes meiften Beifalls aber erfreute fich in neuerer Zeit biejenige Auffaffung, wonach ber 14. Nifan von ben Rleingfigten gefeiert worden fein foll ale ber Tag bee Tobes Jefu. Richts anderes foll ber Zweck ihrer Baffafeier gewesen fein, als das Gedächtnif des Todes Refu zu begehen, und zwar bes Todes Rein als eines freudigen Ereignisses, als des Abschlusses feines Erlöfungswerts. Daber hatten fie am Nachmittag bes 14. Nifan bas vorangegangene, bem Gebachtnif feines Leibens gewidmete Faften beschloffen, mahrend bie abendlandifche Rirche, bie bas Gebächtniß des Todes Jesu trauernd beging, erft am Auferstehungsmorgen ihr Trauerfasten abbrach. Diefe Feier bes 14. Rifan als bes Todestages Jesu ftand dann allerdings im beften Ginklang mit bem Berichte bes johanneischen Evangeliums; und war eber geeignet, beffen Aechtheit zu ftuten, als zu gefährden. Das Bedenken aber, baf einige Quellen unmifverständlich von Quartodecimanern reden, welche den 14. Nifan als Tag des Abschiedemable Sefu betrachteten, mard badurch beseitigt, bag man die betreffenden Stellen nicht auf die fleinafiatische Rirche, sondern auf eine kleine, judenchriftliche Bartei deutete, deren Kestsitte von derjenigen der kleinafiatischen Rirche mohl zu unterscheiden fei. Rachbem diefe Auffassung icon Ufteri 37), Reander 38) und Dor=

<sup>33)</sup> Beiträge zur Evangelienkritik (1846), S. 38 f. 156—166. — Einl. in bas N. T. (1862), S. 187—194.

<sup>34)</sup> Einleit. in's R. T., 5. Ausg. (1848), S. 209 f.

<sup>35)</sup> Die Tübinger Schule (1855), S. 43-47. — Kirchengesch., 9. Ausg. (1867), S. 103 f.

<sup>36)</sup> De sacris paschalibus in ecclesia christiana, saeculo primo et secundo. Tielae 1860.

<sup>37)</sup> Commentatio critica in qua evangelium Joannis genuinum esse — ostenditur (1823), p. 51—53.

<sup>38)</sup> Allgem. Gesch. d. christl. Religion u. Kirche, 2. Ausg. I (1842), S. 511-517. — Leben Jesu, 5. Ausg. (1852), S. 691 f. Anm.

ner 39) vorgeschlagen hatten, ift sie namentlich von Beigel 40) und Steig 41), auch von Scholten 42) (ber übrigens später seine Ansicht änderte, s. oben unter Rr. 1), Réville 43), Abt 44), Scherdlin 45) weiter ausgeführt worden. Ebenso urtheilten dann Ebrard 46), Jakobi 47), Fricke 48), Riermeyer 49), Ewald 50), Schneis der 51), G. R. Mayer 52), Hefele 53), Schmid 54), Lechler 55),

<sup>39)</sup> Entwicklungsgesch, der Lehre v. d. Person Chrifti, 2. Ausg. I (1845), S. 282 f.

<sup>40)</sup> Die chriftl. Paffafeier ber brei ersten Jahrh. 1848. — Bgl. Stub. u. Krit. 1848. S. 805—858.

<sup>41)</sup> Stub. u. Krit. 1856, S. 721—809. — Ebenbief. 1857, S. 741 bis 782. — Ebenbief. 1859, S. 716—740. — Herzog's Real-Enc. XI (1859), S. 149 ff. — Jahrbb. f. beutsche Theol. 1861, S. 102—141.

<sup>42)</sup> De sterfdag van Jezus volgens het vierde evangelie en de Paschastrijd tusschen Klein-Azië en Rome (Godgeleerde bijdr. 1856, 2. \$tft, ©. 97—127).

<sup>43)</sup> Le quatrième évangile et la controverse pascale au second siècle. (Revue de théol., Tom. XIII [1856], p. 1—34.)

<sup>44)</sup> La controverse pascale et l'évangile de Saint Jean. Montauban 1860.

<sup>45)</sup> Étude sur les discussions relatives à la fête de Pâques. Strasbourg 1864.

<sup>46)</sup> Wiffenschafts. Kritik, 2. Ausg. (1850), S. 925—947. — Handbuch b. chrifts. Kirchen- u. Dogmengesch. I (1865), S. 122 f.

<sup>47)</sup> Lehrb. d. Kirchengesch. I (1850), S. 120-122.

<sup>48)</sup> Lehrb. b. Rirchengesch. I (1850), S. 268-273.

<sup>49)</sup> Verhandeling over de echtheid der Johanneische schriften (1852),372-381.

<sup>50)</sup> Jahrbücher d. bibl. Wiffensch, V (1853), S. 203—206; VI (1854), S. 121—123.

<sup>51)</sup> Die Aechtheit bes johanneischen Evang, nach ben äußeren Zeugniffen (1854), S. 42—60.

<sup>52)</sup> Die Aechtheit des Evang. nach Joh. (1854), S. 384-429.

<sup>53)</sup> Conciliengeich. I (1855), S. 286-303.

<sup>54)</sup> Lehrb. b. R. G., 2. Ausg. (1856), S. 28 f.

<sup>55)</sup> Das apostol. u. d. nachapostol. Zeitalter, 2. Ausg. (1857), S. 509—514. — Stub. u. Krit. 1856, S. 879—887.

Ritich(156), Rury 57), Thierich 58), Rahnis 59), Weizs jäder 60), Brüdner 61), Zödler 62), Rösch 65), Tischen borf 64), Schaff 65), Meyer 66), Gobet 67).

Wir sehen demnach, daß diese letztere Ansicht heutzutage die am weitesten verbreitete ist. Doch sehlte es ihr keineswegs an Gegenern. Außer den schon unter Nr. 1 bis 3 Genannten haben auch Lipsius 68), Hasse den schon unter Nr. 1 bis 3 Genannten haben auch Lipsius 68), Hasse schon unter Nr. 1 bis 3 Genannten haben auch Lipsius 68), Hasse schon Niedner 70) ihr nicht beigestimmt, während Guericke 71), Reuß 72) und Holzmann 78) die Sache unentschieden ließen. Caspari 74) dagegen hat die, jedenfalls neue Ansicht aufgestellt, die Kleinasiaten hätten allerdings, mit Berufung auf Johannes, das Abschiedsmahl Jesu auf den 14. Nisan

<sup>56)</sup> Entstehung b. altlathol. Kirche, 2. Ausgabe (1857), S. 122—124. 269 f.

<sup>57)</sup> Handbuch ber allgemeinen Kirchengeschichte, 2. Ausgabe I (1858), S. 243-248.

<sup>58)</sup> Die Rirche im apostol. Zeitalter, 2. Ausg. (1858), S. 293.

<sup>59)</sup> Dogmatik I (1861), S. 417 f.

<sup>60)</sup> Jahrbb. f. deutsche Theol. 1862, S. 583 f. — Untersuchungen über die evang. Gesch. (1864), S. 295.

<sup>61)</sup> de Wette's Erflärung des Evang. u. der Briefe Johannis, 5. Ausg. (1863), S. XXXIV ff.

<sup>62)</sup> Bergog's Real-Enc. XVII (1863), S. 178.

<sup>63)</sup> Sergog's Real-Enc. XVIII (1864), S. 473-475.

<sup>64)</sup> Wann wurden unsere Evangelien verfaßt? 4. Ausg. (1866), S. 128.

<sup>65)</sup> Beich. der alten Rirche (1867), S. 315 f.

<sup>66)</sup> Exegetisches Handb. zu Joh., 5. Ausg. (1869), S. 21-25.

<sup>67)</sup> Commentar zu bem Evang. 30h. (1869), S. 596. 647-649.

<sup>68)</sup> Literar. Centralbi. 1860, Nr. 33, Col. 513-515.

<sup>69)</sup> Rirchengesch. I (1864), S. 89 f.

<sup>70)</sup> Lehrb. d. christl. Kirchengesch. (1866), S. 298 f.

<sup>71)</sup> Gesammtgesch. b. R. T., 2. Ausg. (1854), S. 198 f. — Kirchengesch. 9. Ausg. I (1866), S. 128—130. — Archäologie, 2. Ausgabe (1859), S. 152—157.

<sup>72)</sup> Gesch. b. heil. Schriften N. T.'s, 4. Ausg. (1864), S. 224.

<sup>73)</sup> Weber u. Holtzmann's Geschichte bes Bolles Frael II (1867), 5. 717 f.

<sup>74)</sup> Chronologisch-geographische Einleitung in das Leben Jesu Christi (1869), S. 179—186.

angesett. Dies sei aber so gemeint gewesen, als habe dasselbe am Anfangsabend des 14ten (also nach unserer Tageseintheilung am 13ten) stattgefunden (!); weshalb ihre Ansicht mit dem Evangelium Johannis völlig in Einklang stehe.

Aus dem Bisherigen geht hervor, wie unsicher und einander widersprechend noch gegenwärtig die Meinungen hiusichtlich unseres Gegenstandes sind. Ein neuer Bersuch, die Frage ihrer Entscheibung näher zu bringen, wird daher kaum als etwas Ueberflüssiges erscheinen.

#### II.

## Bedeutung und Gebrauch des Bortes πάσχα.

Che wir an die Untersuchung ber Quellenberichte über unseren Gegenftand felbft geben, find einige Bemerkungen über die Bedeutung bes Wortes naoya voranguschicken. Es wird babei feineswegs eine vollftändige und erschöpfende Entwickelung aller Bebeutungen, in welchen das Wort überhaupt porfommt, beabsichtigt: fondern es follen nur einige Befichtspunkte hervorgehoben werden, die für das Folgende von Bichtigkeit find. - 3m Alten Testament bezeichnete nop junachft bas Geft, welches am 14. Rifan jur Erinnerung an bie Erlöjung aus ägpptifcher Rnechtschaft alljährlich gefeiert mard. Rach Exod. 12, 27 foll es feinen Ramen davon haben, daß Jahre, als er in Aegypten alle Erftgeburt ichlug, an ben Baufern ber Ffraeliten vorüberging (PDF) und ihre Erftgeborenen verschonte. Un das Baffafeft ichloffen fich dann die fogenannten fieben Tage bes Ungefäuerten an, von welchen besonders der erfte und ber lette einen festlichen Charafter hatten. Diefe fieben Tage des Ungefäuerten werden zwar im weiteren Sinne auch noch zum Baffafest gerechnet. Allein nach ftrengerem Sprachgebrauch wird nur der 14. Rifan "Baffatag" genannt und als folcher von dem barauf folgenden Fest des Ungefäuerten unterschieden. Go finden wir es 3. B. Lev. 23, 5 f.: "Im ersten Monat, am vierzehnten

Tag bes Monats, zwischen ben Abenden, ift Baffa bem Jahre. Und am fünfzehnten Tag diefes Monats ift bas Feft bes Ungefäuerten dem Jahve; fieben Tage follt ihr Ungefäuertes effen." So auch im Neuen Testament Mark. 14, 1: Hr de to núoya καὶ τὰ άζυμα μετά δύο ημέρας. Cbenfo bei Josephus, Antt. ΙΙΙ, 10, 5: Πέμπτη δέ καὶ δεκάτη διαδέγεται την τοῦ πάσχα ή τῶν ἀζύμων ξορτή, ξπτὰ ἡμέρας οἶσα, καθ' ຖν ἀζύμοις τρέφονται. Und im Chronicon paschale, ed. Dindorf. I, 427: Είχοτως άρα έχείνην την ημέραν μόνον πάσγα οἱ νίοὶ Ἰσραηλ προσηγόρευον, την δε ιε΄ και τας μετα αυτην ς΄ ημέρας εορτην άζύμων. — Der Ritus bes Baffatags mar im Wefentlichen ein boppelter. Es ward nämlich 1) bas Baffalamm im Borhofe bes Beiligthums geschlachtet, und 2) ebendaffelbe mit ungefäuerten Broden (arra) und bittern Kräutern (arra) verzehrt. erhielt nun das Wort naoya die doppelte Bedeutung 1) des Baffaopfere; fo Mart. 14, 12. Lut. 22, 7 und 2) des Baffamahles; fo Matth. 26, 19 = Mart. 14, 16 = Lut. 22, 13. Denn wenn es hier heißt: "fie bereiteten bas Baffa (nroluavar τ' πάσχα)", so ift bamit eben die Baffamahlzeit gemeint 75). Nachdem aber einmal bas Bort naoya im alttestamentlichen Sinne jene doppelte Bedeutung erhalten hatte, fo lag es bei der Uebertragung altteftamentlicher Begriffe auf neutestamentliche Inftitutionen nabe, ihm bier ebenfalle eine folche zwiefache Bedeutung unterzulegen. Dem Baffa opfer bes Alten Teftamente entspricht ber Opfertod Chrifti, bes neutestamentlichen Baffalamms. bem Baffamahl bes Alten Teftaments entspricht bas Dahl bes Neuen Bundes, ale in welchem Leib und Blut Chrifti, bes neutestamentlichen Baffalamme, den Seinigen jum Genuffe bargereicht wird. Auf Beides tonnte baber ber Begriff naoxa angewandt Und so ift es in der That auch geschehen. werben.

1) Das erstere, daß Christi Tod als das Passaopfer des Neuen Bundes aufgefaßt und er selbst das Passalamm des Neuen Testaments genannt worden sei, bedarf nicht erst des Beweises. Schon beim Apostel Paulus finden wir es so (1 Kor. 5, 7).

<sup>75)</sup> So auch Grimm in seinem Lexicon in libros N. T. s. v.

Und ihm folgte bann bie ganze chriftliche Rirche aller Orte und Zeiten.

2) Weit eher mirb ber zweite Theil bes obigen Sages, daß ber Begriff naoxa auch auf das Abendmahl übertragen worden fei, auf Widerspruch ftoken. Doch ift auch er wohlbegründet. Schon Bilgenfelb 76) hat daran erinnert, daß Marcion unter bem nagra Lut. 22, 7 ff. bas Abendmahl verstanden habe. Wenn nämlich Epiphanius 77) ihm zuruft: "καὶ μη λέγε ότι ὁ έμελλε μυστήριον επιτελείν, τούτο προωνόμαζε λέγων Θέλω μεθ' ύμων φαγείν τὸ πάσχα", fo geht barans hervor, daß Marcion behauptet hat, unter dem naoya, von welchem der herr hier rede, fei das uvornoior, das Abendmahl, zu verftehen, welches er bamals einzuseten im Begriffe mar 78). Diese Erklärung Marcion's mare nicht möglich gewesen, wenn nicht ichon bamals das Abendmahl als das mahre, driftliche núoya betrachtet worben mare. Roch entschiedener und beutlicher aber finden wir bei Eufebius das Abendmahl geradezu als das Baffamahl bes Meuen Bundes bezeichnet. Er fagt in feiner Schrift neol rng rov πάσγα έορτης 49) c. 7 u. a., das driftliche Baffa ftehe außer andern Grunden auch darum über bem judifchen, weil die Juden nur einmal jährlich ihr Baffa feierten, bie Chriften aber, an jedem Sonntag ihr neutestamentliches Baffa feiernd, immer mit bem Leib bes Erlöfers gefättigt würden und immer bas Blut bes Lammes empfingen: ημεῖς οἱ τῆς καινῆς διαθήκης έφ' έκάστης κυριακής ημέρας τὸ έαυτῶν πάσχα τελοῦντες άεὶ τοῦ σώματος τοῦ σωτηρίου ξμφορούμεθα, άεὶ τοῦ αίματος τοῦ προβάτου μεταλαμβάνομεν. Und in demfelben Capitel, etwas weiter unten, heißt es: " allwöchentlich feiern wir am Tag unferes Berrn und Erlöfers bas Weft unferes Baffa's, indem wir Die Mysterien des mahren Lammes, burch welches wir erlöst find,

١

<sup>76)</sup> Theol. Jahrbb. 1849, S. 227 f. — Paschastreit, S. 202 f.

<sup>77)</sup> Haer. 42, schol. 61 (ed. Dindorf, 28. II, S. 355).

<sup>78)</sup> Bgl. Hahn, Das Evang. Marcion's (1823), S. 85. — Ritschif, Das Evang. Marcion's (1846), S. 107. — Boldmar, Das Evang. Marcion's (1852), S. 93.

<sup>79)</sup> Bei Mai: Nova patrum bibliotheca IV (1847), p. 209-216.

begehen" (χαθ' έχάστην έβδομάδα την τοῦ πάσγα τοῖ ήμετέρου έορτην κατά την σωτήριον και κυριακήν ημέραν έπιτελουμεν, του άληθινου προβάτου, δι' οδ έλυτρώθημεν, τὰ μυστήρια αποπληρούντες.) Eusebius neunt also das allsonntäglich gefeierte Abendmahl geradezu das driftliche Baffa. Daber fonnte er auch in der Auslegung der Stelle But. 22, 15 (Ene Dulla ξπεθύμησα τοῦτο τὸ πάσχα φαγεῖν μεθ' υμῶν πρὸ τοῦ με πα-Jeir) gang ebenso wie Marcion fagen, bas naora, von welchem ber herr hier rebe, fei nicht bas alte jubifche Baffa; benn von biefem hatte er nicht fagen tonnen, er habe es fehnlich gemunicht. Bielmehr meine er damit das heilbringende Mufterinm des Neuen Testaments: τὸ σωτήριον μυστήριον τῆς καινῆς διαθήκης (a. a. D. cap. 9). - Diefe Bezeichnung bes Abendmahle ale bes drift= lichen Paffa's hat fich bann auch im fpatern Sprachgebrauch ber Rirche erhalten. Go finden wir es 3. B bei 3 fidorus von Belufium, bei Augustinus u. Al. 80), auch noch bei mittelalter= lichen Theologen, wie Thomas Aquina881).

Wir sehen bemnach, daß nach altchristlichem Sprachgebrauch einerseits der Opfertod Christi als das Passaopser des Neuen Bundes, aber andererseits auch das Mahl seines Gedächtnisses als das Passamahl des Neuen Bundes betrachtet wurde. Als daher an Stelle der jüdischen Jahresseste christliche gesetzt wurden, so konnte einerseits der Name "Passa" auf denjenigen Tag oder diejenigen Tage übertragen werden, an welchen alljährlich des Leidens und Sterbens Christi gedacht wurde. Es konnte aber ebenso auch ein Jahressest, dessen Mittelpunkt das Mahl des Neuen Bundes bildete, das christliche "Passa" genannt werden.

Außerdem aber konnte auch von jenen beiden speciellen Beftandtheilen des judischen Baffa's — daß es nämlich einerseits ein

<sup>80)</sup> Siehe die Stellen bei Bilgenfeld, Baschaftreit, S. 204 Anm.

<sup>81)</sup> In seinem berühmten, bekanntlich vom Abendmahl handelnden Liebe "Lauda Sion", wo sich folgender Bers findet:

In hac mensa novi regis Novum pascha novae legis Phase vetus terminat.

Opfer und andrerseits ein Mahl gewesen ist — ganz abgesehen werden und es im Allgemeinen als Fest der Erlösung, nämlich der Erlösung ans ägyptischer Anechtschaft, gefaßt werden; denn dem Andenken an diese Thatsache war es ja gewidmet. Hatte man mehr diese allgemeine Bedeutung des alttestamentlichen Passa im Auge, so konnte der Begriff "Bassa" auch auf ein christliches Jahressest übertragen werden, welches ganz allgemein dem Gesdichtniß der durch Christum vollbrachten Erlösung galt, abgesehen davon, daß diese Erlösungswerk in einzelne Momente, wie Tod und Auferstehung, zersiel. — Dies alles müssen wir mir Auge haben, wenn wir nun die Nachrichten über die altchristliche Passaseier im einzelnen untersuchen.

Der Gang unferer Untersuchung aber ift durch den gegenwärtigen Stand ber Frage bedingt. Es handelt fich vor allem barum, ju enticheiben, ob die jest fast herrschende Beitel-Steit'sche Unficht, mornach die fleinaftatische Rirche den 14. Nifan als Todestag Chrifti gefeiert haben foll, in der That ju Recht besteht. Dies hangt aber wieder von Beantwortung ber Borfrage ab. ob die fogenannten katholischen Quartobecimaner, b. h. die kleinasiatische Landesfirche, über beren Sitte Eusebius berichtet, und die fogenannten häretischen Quartobecimaner, von welchen in ben Fragmenten bes Chronicon paschale die Rede ift, wirklich zwei verschiedene Barteien, ober nicht vielmehr ein und dieselben find. Sollte sich letteres herausstellen, jo fällt damit eo ipso die Richtigkeit der Beigel = Steit'schen Auffassung. Bir haben daber zunächst die beiden Quellenberichte gesondert zu betrachten. Bei Auslegung des Berichts des Enfebius merden mir auch die Angaben des Epiphanius zur Erganzung benüten.

### III.

## Die fleinafiatische Festsitte nach Eusebius.

Die Ursache des großen Streites, der um das Jahr 190 n. Chr. zwischen Bylytrates, Bischof von Sphesus, und Bittor,

Bijchof von Rom 82) in Betreff des Passafestes entbrannte, giebt Eusebius (H. E. V. 23, 1) folgendermaßen an: Ζητήσεως δητα κατὰ τούσδε οὐ σμικρᾶς ἀνακινηθείσης, δτι δη της Ασίας ἀπάσης αἱ παροικίαι ὡσὰν ἐκ παραδόσεως ἀρχαιοτέρας σελήνης την τεσσαρεσκαιδεκάτην ῷοντο δεῖν ἐπὶ τῆς τοῦ πάσχα σωτηρίου ἑορτῆς παραφυλάττειν, ἐν ἢ θύειν τὸ πρόβατον Ἰουδαίοις προηγόρευτο,

82) Die genauere Bestimmung der Amtsjahre der römischen Bischöfe hängt von Entscheidung der Frage ab, welche von den überlieserten römischen Bischösslisten bie glaubwürdigste sei. Bgl. darüber: Lipsius, Die Papstverzeichnisses Eusebius und der von ihm abhängigen Chronisten tritisch untersucht (Kiel 1868). Lipsius sücht hier zu zeigen, daß das Berzeichnis, dessen Eusebius sich in seiner Kirchengeschichte bedient, für die Zeit dis auf Urbanus das zuverlässigese sei (S. 12. 28). Doch hält er dafür, daß nur die Zahl der Amtsziahre der einzelnen Bischöfe auf geschichtlicher Ueberlieserung beruhe, während ihre Einreihung in den chronosogischen Rahmen auf Rechnung des Eusebius komme. Nehmen wir nun jenes Berzeichniß, wie Lipsius (S. 19) — mit einigen Correkturen — es hergestellt hat und rechnen vom Todesjahre des Urbanus, 230, an rückwärts, so ergeben sich für die Amtszeit der einzelnen Bischöfe solgende Jahre (die römischen Zissern bezeichnen die Zahl der Amtszeit der einzelnen

```
Betrus XXV.
                 a. 39-64 n. Chr.
Linus XII.
                a. 64-76
Anencletus XII,
                a. 76—88
                             ,,
Clemens IX,
                 a. 88-97
Evareftus VIII,
                a. 97-105
Alexander X,
                a. 105-115
                a. 115-125
Xyftus X,
Telefphorus XI.
                a. 125-136
Huginus IV,
                a. 136—140
Bius XV,
                a. 140—155
Anicetus XI,
                a. 155—166
Soter VIII,
                a. 166-174
Eleutherus XV.
                a. 174-189
Bictor X,
                a. 189-199
Bephyrinus XVIII, a. 199-217
Calliftus V,
                a. 217—222
Urbanus VIII,
                a. 222-230
```

Daß die Angabe in Betreff bes Betrus unhistorisch ift, braucht nicht erft ermähnt zu werben. Auch die Tradition über seine nächsten Nachfolger wird schwerlich unbedingt Glauben verdienen.

ως δέον έκ παντός κατὰ ταύτην, ὁποία δ' αν ημέρα της έβδομάσος περιτυγχάνοι, τὰς τῶν ἀσιτιῶν ἐπιλύσεις ποιείσθαι, οὐκ ἔθους ὅντος τοῦτον ἐπιτελεῖν τὸν τρόπον ταῖς ἀνὰ τὴν λοιπὴν ᾶπασαν οἰκουμένην ἐκκλησίαις, ἔξ ἀποστολικής παραδόσεως τὸ καὶ εἰς δεῦρο κρατήσαν ἔθος φυλαττούσαις, ὡς μηδ' ἐτέρα προσήκειν παρὰ τὴν τῆς ἀναστάσεως τοῦ σωτήρος ἡμῶν ἡμέρα τὰς νηστείας ἐπιλύεσθαι. Hiernach bestand also die Differenz zwischen den Gemeinden von Asien 88) und der übrigen Christenheit darin, daß die ersteren "beim heilbringenden Feste des Passa den 14. Tag des Monats beobacheteten, als müsse man durchaus an diesem, auf welchen Tag der Woche er auch falle, den Schluß der Fasten machen", während die übrigen Kirchen die Sitte beobachteten, "daß man an keinem andern Tage als an dem der Auserstehung unseres Erlösers die Fasten beendigen dürse". Daß die Asiaten am 14ten ihr Fasten beendigten, hat zwar Ma yer 84) in Abrede gestellt, welcher meint, die Worte

<sup>83)</sup> It hier unter Aola Rleinafien ober die romifche Proving Asia gu verstehen? Bahricheinlich bas lettere, wie auch Beinichen (im Commentar 3. d. St.) annimmt. Dies war nach späterm Sprachgebrauch die gewöhnliche Bedeutung bes Bortes; in biefem Sinne ift es auch an allen neutestamentlichen Stellen, an welchen es vorfommt, ju verfteben (f. Biner, R.-B. und Start in Schenkel's Bibellegikon s. v.). Bang Rleinafien kann Eusebius schon barum nicht gemeint haben, weil nach seiner eigenen Angabe (V, 23, 2) bie große Broving Pontus auf Seite ber Begner ftand; mogegen es febr gut ju unserer Auffaffung ftimmt, daß sämmtliche feche Städte, welche im Brief des Polyfrates (Euseb. H. E. V. 24, 2 sqq.) als Site des Quartodecimanismus namhaft gemacht werden, zu Asia provincia gehören, nämlich Sierapolis, Eumeneia und Laodicea ju Phrygien, Ephefus, Smyrna und Sardes ju Lydien. Freilich mar die quartobecimanische Sitte weit über die Grenzen von Asia provincia hinaus verbreitet. Rach Epiph. haer. 50, 1 hatte fie Anhäuger in Rappadocien; nach ebenbemfelben, Haer. 70, 9 sqq., folgten ihr auch die aus Mefopotamien stammenden Audianer. Nach Athanafius (f. die Stellen bei Silgenfeld, Bafchaftr., S. 321f. Anm.) maren Sprien, Cilicien und Mesopotamien quartobecimanisch; nach Sozomenus (bei Silgenfeld a. a. D.) auch die in Phrygien und Galatien verbreiteten Sabbatianer. Die Angabe des Eusebius fann baber nur fo gemeint fein, bag bie quartobecimanische Sitte in Asia provincia ihren Sauptsitz hatte; wir können fie aber nach bem obigen füglich die kleinafiatische nennen.

<sup>84)</sup> Die Aechtheit ber Evang. nach Joh., S. 394,

ώς δέον έχ παντός κατά ταύτην - τὰς τῶν ἀσιτιῶν ἐπιλύσεις ποιείσθαι befagten nur, daß die Affaten nach dem 14ten ben Faftenichlug berechnet hatten, in der Weife, dag fie am barauf= folgenden 16. Rifan, als am Tag der Auferstehung, das Kaften geschloffen hatten. Go auch Lechler 85) und Roich 86). Allein für's erfte ift ficher, dag xara ravryr die Bedeutung "an biefem" haben fann, da xarà c. Acc. gang gewöhnlich zur Zeitbestimmung bient 87). Dag es aber hier in ber That fo verftanden merden muß, folgt daraus, daß dies κατα ταύτην offenbar in Barallele fteht mit μηδ' έτέρα — παρά την της αναστάσεως — ημέρα. Es handelte fich ja boch offenbar um ben Tag, an welchem bas Faften zu beschließen fei. Dies that die Mehrzahl der Rirchen am Auferstehungstag, die Kleinafiaten aber xarà rnv id', b. h. alfo boch ficherlich am 14ten. Batte Eufebins bamit fagen wollen, "fie berechneten den Faftenfchlug nach dem 14ten", fo batte er außerdem noch fagen muffen, bis zu welchem Tag fie ihr Faften fortsetten. Denn durch die bloke Berechnung nach dem 14ten hatten fie fich von den übrigen Rirchen gar nicht unterschieden, da Diefe ebenfalls nach bem 14ten den Fastenschluß berechneten; fie beendigten ihr Faften nämlich an dem auf den 14ten folgenden "Auferstehungstag", b. h. Sonntag. Ueberall aber ift bei ben Rleinafiaten nur vom 14ten die Rede. An diesem also beendigten fie das Faften.

Borin bestand nun aber die an den Fastenichluß sich anfügende beiderseitige Festseier? Auf diese Frage erhalten wir bei Eusebius (V, 23, 2) nur die Antwort: Die Gegner der Asiaten hätten beschlossen, "daß man an keinem andern Tage als am Sonntage das Mysterium der Auferstehung des Herrn von den Todten besehen solle" (ώς αν μηδ' εν άλλη ποτέ της κυριακής ήμέρα τὸ της έκ νεκρων αναστάσεως επιτελοίτο τοῦ κυρίου μυστήριου). Welches der Sinn dieser Borte sei, ift nicht ganz klar. Mögs

<sup>85)</sup> Das apostol. u. b. nadjapostol. Zeitalter, 2. Ausg., S. 510.

<sup>86)</sup> Herzog's Real-Enc. XVIII, S. 475.

<sup>87)</sup> Krüger, Sprachlehre, § 68, 25, 1. — Biner, Grammatik, 7. Ausg. (1867), S. 374. — Silgenfelb, Raichaftreit, S. 287 Anm.

lich, bag uvorhow in dem allgemeinen Sinn von "Bebeimnik" überhaupt gemeint ift; bann wurden die Worte nur befagen, bak man alljährlich an jenem Sonntag bas Bebachtnig ber geheimnigvollen Thatfache der Auferftehung des Berrn beging. Biel mahricheinlicher aber ift es - wie auch Weitel 88), Bilgenfeld 89) 11. A. annehmen —, daß μυστήριον im Sinne von "Abendmahl" ju nehmen ift. Diefe Bedeutung hat das Wort ja gang gewöhn= lich im altfirchlichen Sprachgebrauch 90). Und bak es hier fo gemeint ift, bafür fpricht ichon ber Ausbruck enereles. Wie kann eine bloge Bedachtniffeier ber Auferstehung bezeichnet merben als ein έπιτελείν το της αναστάσεως αυστήριον. Sin dem Mus= brud entreleir to uvornotor, das Mufterium vollzichen, vollbringen", liegt offenbar, daß eine rituelle Sandlung gemeint ift. Dann tann aber feine andere gemeint fein, als die Reier des beiligen Abendmable. Ohnehin aber geht aus den ichon oben (S. 191 f.) aus Eusebiue' Schrift de paschate citirten Stellen gur Benuge hervor, daß die Reier des Abendmahle einen Sauptpunkt der Baffafeier bildete. Wir werden also gewiß nicht irren, wenn wir unter μυστέριον das Abendmahl verstehen. Dann besagen jene Worte, bak bie Gegner ber Rleinasiaten - wir wollen fie, ba Rom an ihrer Spite ftand, furzweg die Abendlander nennen - am Baffa-Sonntag bas Baffamahl bes Neuen Bundes feierten, melches fie als "Mysterium der Auferstehung" bezeichneten, weil dabei der Auferstehung des Berru gebacht murde. Diese furze Rotiz ift alles, mas uns Eusebius über die Festsitte der Abendlander berichtet. Ueber die Sitte der Rleinafiaten dagegen erhalten mir durch ihn gar feine, wenigstens feine directen Rachrichten. Doch ift zunächst fo viel ficher, daß die Rleinafiaten ihr Baffafest am 14. Nifan feierten. Dies folgt ichon aus der Anglogie ber abendländischen Sitte.

<sup>88)</sup> Baffafeier, G. 97.

<sup>89)</sup> Pajchaftreit, S. 288 Anm.

<sup>90)</sup> Egl. 3. B. die oben, S. 191 f., citirten Stellen aus Epiphanius (μη λέγε ότι δ ξμελλε μυστήριον Επιτελείν κ. τ. λ.) u. Eufebius (την τοῦ πάσχα τοῦ ήμετέρου ξορτήν — Επιτελούμεν, τοῦ άληθινοῦ προβάτου — τὰ μυστήρια ἀποπληρούντες und die Bezeichnung des von Christo eingesetzten Mahles als τὸ σωτήριον μυστήριον τῆς καινῆς διαθήκης).

ώς δέον έχ παντός κατά ταύτην - τὰς τῶν ἀσιτιῶν ἐπιλύσεις ποιείσθαι befagten nur, daß die Afiaten nach dem 14ten den Faftenichlug berechnet hatten, in der Beife, daß fie am darauf= folgenden 16. Rifan, als am Tag der Auferstehung, das Faften geschloffen hatten. So auch Lechler 85) und Rofch 86). Allein für's erfte ift ficher, dag xara ravry die Bedeutung "an diefem" haben fann, da xarà c. Acc. gang gewöhnlich gur Zeitbeftimmung bient 87). Daß es aber hier in der That fo verftanden merden muß, folgt darans, daß dies κατά ταύτην offenbar in Parallele fteht mit μηδ' έτέρα — παρά την της αναστάσεως — ημέρα. Es handelte fich ja boch offenbar um den Tag, an welchem bas Faften zu beschliegen sei. Dies that die Dehrzahl ber Rirchen am Auferstehungstag, die Rleinafiaten aber xarà the ed', b. h. alfo doch ficherlich am 14ten. Batte Eufebius damit fagen wollen, "fie berechneten ben Faftenschluß nach dem 14ten", fo hatte er außerdem noch fagen muffen, bis zu welchem Tag fie ihr Faften fortsetten. Denn burch die bloge Berechnung nach dem 14ten hatten fie fich von den übrigen Rirchen gar nicht unterschieden, da Diefe ebenfalls nach dem 14ten den Fastenschluß berechneten; fie beendigten ihr Faften nämlich an dem auf den 14ten folgenden "Auferstehungstag", d. h. Sonntag. Ueberall aber ift bei ben Rleinafiaten nur vom 14ten die Rede. An diefem alfo beendigten fie das Faften.

Worin bestand nun aber die an den Fastenschluß sich ansügende beiderseitige Festseier? Auf diese Frage erhalten wir bei Eusedius (V, 23, 2) nur die Antwort: Die Gegner der Asiaten hätten beschlossen, "daß man an keinem andern Tage als am Sonntage das Mysterium der Auserstehung des Herrn von den Todten bezehen solle " (ώς αν μηδ' εν άλλη ποτέ της κυριακής ημέρα τὸ της έκ νεκρων αναστάσεως επιτελούτο τοῦ κυρίου μυστήριον). Welches der Sinn dieser Worte sei, ist nicht ganz klar. Mög-

<sup>85)</sup> Das apoftol. u. b. nadjapoftol. Zeitalter, 2. Ausg., G. 510.

<sup>86)</sup> Bergog's Real-Enc. XVIII, S. 475.

<sup>87)</sup> Krüger, Sprachlehre, § 68, 25, 1. — Biner, Grammatik, 7. Ausg. (1867), S. 374. — Silgenfelb, Palchaftreit, S. 287 Anm.

lich. bak uvornoior in bem allgemeinen Sinn von "Geheimnik" überhaupt gemeint ift: bann wurden die Borte nur befagen, bak man alljährlich an jenem Sonntag bas Bebachtnig ber geheimnifvollen Thatfache der Auferstehung des Berrn beging. Biel mahricheinlicher aber ift es -- wie auch Weitel 88), Silgenfeld 89) u. A. annehmen -, daß μυστήριον im Sinne von "Abendmahl" zu nehmen ift. Diefe Bedeutung bat bas Wort ja gang gewöhn= lich im altfirchlichen Sprachgebrauch 90). Und daß es hier fo gemeint ift, dafür fpricht icon ber Ausbruck enerelese. Wie kann eine bloße Bedachtniffeier ber Auferftehung bezeichnet merden als ein έπιτελεῖν τὸ τῆς ἀναστάσεως μυστήριον. Su dem Au8= bruck έπιτελείν το μυστήριον "das Myfterium vollzichen, vollbringen", liegt offenbar, daß eine rituelle Bandlung gemeint ift. Dann tann aber feine andere gemeint fein, ale die Reier des beiligen Abend-Ohnehin aber geht aus ben schon oben (S. 191f.) aus Eusebius' Schrift de paschate citirten Stellen gur Benuge bervor, dag die Reier des Abendmahls einen Sauptpunkt der Baffafeier bildete. Wir werden also gewiß nicht irren, wenn wir unter uvorroior das Abendmahl versteben. Dann besagen jene Worte. bag bie Gegner ber Rleinasiaten - wir wollen fie, ba Rom an ihrer Spige ftand, furzweg die Abendlander nennen - am Baffa-Sonntag das Baffamahl des Neuen Bundes feierten, welches fie als "Mufterium der Auferstehung" bezeichneten, weil dabei der Auferstehung des Berru gedacht murde. Diese furze Rotiz ift alles. mas uns Eusebius über die Festsitte der Abendlander berichtet. Ueber die Sitte der Rleinafiaten dagegen erhalten mir durch ihn gar feine, wenigstens feine directen Rachrichten. Doch ift junächst fo viel ficher, daß die Rleinafiaten ihr Baffafest am 14. Rifan feierten. Dies folgt ichon aus der Analogie der abendländischen Sitte.

<sup>88)</sup> Baffafeier, G. 97.

<sup>89)</sup> Bajchaftreit, S. 288 Anm.

<sup>90)</sup> Bgl. 3. B. die oben, S. 191 f., citirten Stellen aus Epip hauius (μη λέγε ὅτι ὁ ἔμελλε μυστήριον ἐπιτελεῖν κ. τ. λ.) u. Eufebius (τῆν τοῦ πάσχα τοῦ ἡμετέρου ξορτήν — ἐπιτελοῦμεν, τοῦ ἀληθινοῦ προβάτου — τὰ μυστήρια ἀποπληροῦντες und die Bezeichnung des von Christo eingesetzten Mahles als τὸ σωτήριον μυστήριον τῆς καινῆς διαθήκης).

Wie die Abendländer am Sonntag ihr Kaften ichloffen, und dann am felben Tage noch ihr Baffa feierten, fo muß auch bei ben Rleinafiaten auf den Fastenschluß am 14ten unmittelbar die Baffafeier gefolgt fein. Beftätigt wird bies burch ben Brief bes Bolpfrates an Bictor, welchen Gufebius V, 24 mittheilt. diefem Briefe ift von nichts anderm die Rede, als von der Beobachtung des 14ten. Diefer Tag, fagt Bolpfrates, fei von 30hannes und Philippus, den Aposteln, und andern heiligen Männern, bie er nennt, wie auch von seinen eigenen Borfahren im Amt beobachtet worden. Un ihm wolle auch er unverbrüchlich festhalten, und ebenso die Bifchofe, die mit ihm versammelt gemesen maren. Der 14te mar also ohne Zweifel ber eigentliche Baffatag ber Rleinaffaten. Allein worin beftand nun ihre Feier beffelben? Aus jenem Beschlusse der Gegner ώς αν μηδ' εν άλλη ποτέ της χυριακῆς τμέρα τὸ τῆς ἐκ νεκρῶν ἀναστάσεως ἐπιτελοῖτο τοῦ κυρίου μυστήριον wird wohl gefolgert werden dürfen, daß auch die Rleinaffaten ihrerfeits ein "Mufterium", ein Abendmahl gefeiert haben. Denn mas foll ber Beichluß, an feinem andern Tag als am Sonntag das Myfterium zu feiern, für einen Sinn haben, wenn nicht eben die Rleinasigten auch ein Mosterium, ein Abendmahl gefeiert haben, nur aber an einem andern Tag, nämlich am 14. Tag des Monate. Dazu fommt, daß es fich zwischen beiden Barteien offenbar um eine im mefeutlichen identische Feier gehandelt hat. Denn nirgends, meder bei Eusebius noch in dem von ihm mitgetheilten Brief des Bolnfrates mird bie geringfte Andeutung gemacht, daß in der Sache felbft ein Unterschied zwischen ber fleinafiatischen und der abendländischen Feier stattgefunden habe. Bare dies der Fall gemesen, fo batte es ficherlich Bictor bem Bolnkrates zum Bormurf gemacht: und diefer hatte bann nicht unterlaffen können, sich bagegen zu rechtfertigen. Aber nirgende, wie gesagt, wird davon auch nur bas geringfte ermähnt. Die Materie der Feier muß alfo bei beiden biefelbe gemesen sein; und nur hinfichtlich des Tages bestand amifchen ihnen eine Differeng. Dann bildete alfo auch bei den Rleinaffaten die Feier des Abendmahls ein wesentliches Moment ihrer Reftfeier. Dies wird auch beftätigt durch den Bericht des Epi= phanius. Diefer fagt, indem er von einer zweiten Fraction ber

Quartobecimaner berichtet, Haer. 50, 1, Folgendes: Erepor de 25 αὐτῶν τὴν αὐτὴν μίαν ἡμέραν ἄγοντες καὶ τὴν αὐτὴν μίαν ημέραν νηστεύοντες καὶ τὰ μυστήρια ἐπιτελοῦντες κ. τ. λ. Auch nach Epiphanius bildete also das uvornoia eniteleir - worunter er gewiß vorzugsweise die Abendmahlsfeier versteht bas eigentliche Wefen der Feier. Freilich tann bas Myfterium, welches die Uffaten feierten, fein μυστήριον της αναστάσεως gemefen fein. Denn wie hatten fie bies am 14ten feiern tonnen? Nicht fowohl der Auferstehung, als vielmehr der Erlösung im Allgemeinen werden fie bei ihrer Reier des driftlichen Baffamahls gedacht haben. Die Abendlander aber, die ihr Baffamahl am Sonntag, am Tag ber Auferstehung, feierten, nannten es ein μυστήριον της αναστάσεως, um schon durch diesen Namen anzudeuten, wie unpaffend es fei, daffelbe an einem andern Tage als an bem ber Auferftehung ju feiern. 3m Wefentlichen jeboch mar es das eine und felbige driftliche Baffamahl, welches die Abenblander immer an einem Sonntage, die Rleinafiaten dagegen am 14. Tag bes Monats feierten.

Wir fragen nun weiter, ob benn die Rleinafiaten außer dem 14ten teinen andern Tag mehr gefeiert haben; ob fich also ihre gange Reier auf diesen einen Tag beschränkte? Die Antwort liegt eigentlich schon im Bisherigen. Nirgends, wie gefagt, ift in den Quellen von einem andern Tag die Rede, ale vom 14ten. Dazu fommt aber noch, daß Bolpfrates ausdrücklich verfichert, ihre Feier beschränte fich auf diesen einen Tag. Denn wie anders fossen wir es verstehen, wenn er fagt (Euseb. H. E. V, 24, 2): Ήμεῖς οὖν ἀρραδιούργητον ἄγομεν τὴν ἡμέραν, μήτε προστιθέντες μήτε αφαιρούμενοι? Mag diefes immerhin auch eine rhetorische Wendung fein, so ift doch gewiß, dag Bolufrates fich ihrer nicht hatte bedienen fonnen, wenn nach fleinafiatischer Sitte außer dem 14ten noch ein anderer Tag gefeiert worden mare. Denn bann hatten fie ja in der That dem 14ten "etwas hinguge= fügt". Bu bemfelben Refultate führt uns Epiphanius, ber ben Quartodecimanern gerade bies jum Borwurf macht, bak fie nur einen Tag feierten, mabrend die übrige Rirche einen gangen Cyflus von Festtagen habe. Er sagt Haer. 50, 1: anat yao Reitidrift f. b. bift. Theol. 1870. II.

τοῦ έτους μίαν ημέραν τὸ 91) πάσγα οἱ τοιοῦτοι φιλονείκως ανουσι und gleich darnach: Ετεροι δέ έξ αυτών την αυτήν μίαν ημέραν άγοντες και την αιτην μίαν ημέραν νηστεύοντες καὶ τὰ μυστήρια ἐπιτελοῦντες, ἀπὸ τῶν ἀκτων δήθεν Πιλάτου αυγούσι την απρίβειαν ηυρηπέναι κ. τ. λ. Ebenderselbe sagt von den guertodecimanischen Audianern Haer. 70, 12: ula vào ήμερα παρ' εκείνοις ζητείται, παρ' ήμιν δε ού μία, άλλα έξ, έβδαμας πληρεστάτη. Ein einziger Tag also war es, den die Quartobecimaner feierten. Daber max es volltommen richtig. wenn fcon Giefeler 92) bemertte, dag die Rleinafiaten den Tag ber Auferstehung nicht gefeiert hatten. Rach ihm aber haben Beinel93), Bilgenfeld 94), Stein 95), Baur 96), Lipfine 87), Solymann 98), Davidson 99) noch entichiebener geltend gemacht, daß überhaupt nur der 14te von ihnen gefeiert morden fei.

Diefe Ansicht hat allerdings nicht allgemeine Zustimmung gefunden. Die Einen meinten, die Kleinasiaten hätten den 15ten als Todestag Christi und den 17ten als Tag der Auferstehung gefeiort. So in früherer Zeit z. B. Mosheim 100), Bretschneiber 101),

<sup>91)</sup> So Dindorf nach cod. Ven.; Petavius: rov.

<sup>92)</sup> Kirchengesch. I, 1 (4. Ausg.), S. 241: "Bon einer Jahresseier ber Auferftehung ift bei ihnen keine Spur."

<sup>93)</sup> Stub. u. Rrit. 1848, S. 825 f. 849.

<sup>94)</sup> Theol. Jahrbb. 1849, S. 233. 255. 260 Anm.

<sup>95)</sup> Stud. n. Krit. 1856, 'G. 797-799. Später hat Steit feine Anficht allerbings geändert. Siehe darüber weiter unten.

<sup>96)</sup> Theol. Jahrbücher 1857, S. 244. — Zeitschr. f. wiffenschaftl. Theol. 1858, S. 302.

<sup>97)</sup> Literar. Centralbi. 1880, Col. 515. — Zur Quellenfritif bes Epiphanios, S. 21 f.

<sup>98)</sup> Beber u. Holymann, Gefch. b. Boltes Ifrael II, S. 717.

<sup>99)</sup> Introduction II, p. 409: "If it be asked, Did they not celebrate the memory of the crucifixion-day at all? we answer, That their remembrance of the passion-time was concentrated in the significance of one day.

<sup>100)</sup> De rebus christianorum ante Const. M., p. 442.

<sup>101)</sup> Probabilia, p. 109.

Reander 102). Somealer 103). Lindner 104); aber auch noch neuerbinge Saffe 105), und in Betreff ber Audiquer auch Silgen = felb 106) und Wallon 107). Allein die Erfteren haben überhaupt feine Bemeife beigebracht; die Letteren, Bilgenfeld und Ballon, wenigftens teine ficheren. Sie ftuten fich nur darauf, daß in den apostolischen Constitutionen, beren die Audianer fich bedienten, die Borschrift sich fand (Epiph. haer. 70, 10): rrv avounvlar alρειν μεσαζόντων των αζύμων. Dieje αγρυπνία, jagt Hilgenfeld, fei die dem Auferstehungstag vorangehende Bigilie. Aus der Borfdrift, biefe Bigilie zu halten, folge baber, daß die Audianer auch den Auferstehungstag gefeiert haben, und zwar nevalortwr two αξύμων. d. h. am 17. Rifan, womit fehr gut stimme, daß fie ben 14ten als Tag bes Abichiedemable Jefu betrachteten. Allein es liegt offen am Tage — was Weitel 108) gezeigt und Bilaenfeld felbft niemals in Abrebe gestellt hat 109) -, bag die Borfchriften jener apostolischen Constitutionen sich promiscue bald auf die affatische, bald auf die abendlandische Festsitte beziehen. Daber tann jene Borichrift fehr gut auf die abendlandische Sitte geben und fo gemeint fein, daß die Auferstehungspigilie um die Mitte ber άζυμα, b. h., indem der Charfreitag als erfter Tag ber άζυμα angenommen wird, in der Nacht vor dem Auferstehungssonntage gehalten werden folle. Go Beitel 110) und früher auch Silgen = feld 111). Redenfalls tann bies unfichere Datum, das noch über-

<sup>102)</sup> Kirchenhistor. Archiv 1828, 2. Heft, S. 91. 96. — Allgem. Gefch. b: christl. Rel. u. Kirche, 1. Ausg. I, S. 342.

<sup>103)</sup> Montanismus, S. 196.

<sup>104)</sup> Lehrb. & christl. Kirchengesch. I, S. 36.

<sup>105)</sup> Rirdengefch. I, S. 89.

<sup>106)</sup> Paschastreit, S. 381 f. — Zeitschr. 1861, S. 309 f.

<sup>107)</sup> Godgeleerde bijdragen voor 1861, 1. Seft, S. 78 f.

<sup>108)</sup> Chriftl. Baffafeier, G. 259.

<sup>109)</sup> Noch in seinem Nov. test. extra canon. recept. IV (1866), p. 86 erklärt Silgen feld jene Constitutionen für gemischt, bald die abendländische, bald die affatische Sitte empfehlend.

<sup>110)</sup> Paffafeier, S. 258.

<sup>111)</sup> Theol. Jahrbb. 1849, S. 265.

dies aus fehr fpater Zeit ftammt, dem bundigen Zeugniß des Bolyfrates gegenüber nicht in Betracht tommen.

Andere, wie Dorner 112), Mager 113), Hefele 114), Lech. ler 115), Zöckler 116), Rösch 117), urtheilten, bag der 16. Nifan von den Kleinafiaten als Tag der Auferstehung gefeiert worden sei. Aber auch diese haben keine Quellenbelege beigebracht.

Weitel endlich hat früher 118) die Ansicht aufgestellt, daß die Affiaten wie die Abendlander bas Fest der Auferstehung am Sonntag nach dem 14. Difan gefeiert hatten; bag fie fich alfo amar in Betreff ber Todesfeier an ben Monatstag, ben 14ten. gebunden, in Betreff ber Auferstehungsfeier aber nach dem Bochenchflus gerichtet, diefelbe also immer an einem Sonntag beaangen hatten. Rachdem Weitel felbft diefe Unficht aufgegeben hatte (f. oben), ift fie von Steit 119) und Scherdlin 120) wieder vorgetragen worden; von Letterem ebenfalle ohne Quellenbelege. Steit bagegen ftutt fich barauf, daß in bem Schreiben ber Bemeinde von Smprna über ben Tod Bolytarp's 121) u. a. ermähnt werde, Bolycarp sei gestorben όντος σαββάτου μεγάλου (Euseb. IV. 15, 15; Dressel, Patr. apost., p. 396, c. 8). Dieses σάββατον μέγα, fagt Steit, fei der dem Oftersonntag vorangehende große Sabbath. Aus beffen Ermähnung in jenem Mar-

<sup>112)</sup> Entwicklungsgesch. b. Lehre v. b. Person Christi I, S. 282 f.

<sup>113)</sup> Die Aechtheit bes Evang. nach Joh., S. 389. 411.

<sup>114)</sup> Conciliengesch. I, S. 289.

<sup>115)</sup> Das apostol. u. b. nachapostol. Zeitalter, 2. Ausg., S. 510.

<sup>116)</sup> Bergog's Real-Enc. XVII, S. 178.

<sup>117)</sup> Herzog's Real-Enc. XVIII, S. 474 f.

<sup>118)</sup> Die chrifts. Paffafeier, S. 103 f. 112. 265.

<sup>119)</sup> Stud. u. Krit. 1859, S. 726. — Jahrb. f. deutsche Theol. 1861, S. 102. 124 f.

<sup>120)</sup> Étude sur les discussions relatives à la fête de Pâques, p. 76: "Les Églises de l'Asie Mineure célébraient-elles aussi l'anniversaire de la résurrection un dimanche (ἡμέρα ἀναστάσεως), car dans l'organisation de leur fête, elles ne pouvaient négliger le cycle hebdomadaire chrétien et célébrer Pâques un jour de semaine."

<sup>121)</sup> Bei Euseb. H. E. IV, 15 und vollständiger in den Ausgaben ber Patres apostolici (Dreffel, 1. Ausg., S. 391-407).

tyrium Polycarpi folge baber, daß damals, also im 2. Jahrhundert, in Rleinafien das Auferftehungefeft alljährlich an einem Sonntag gefeiert worden fei. Dagegen ift aber zu bemerten: 1) Benn mir auch die Aechtheit jenes Schreibens nicht bezweifeln wollen, fo ift boch beffen Integrität mehr als verdächtig. Es ist nicht nur - wie Steit felbst 192) überzeugend nachgewiesen hat - ber Schluß von c. 21 an jedenfalls erft in fpaterer Zeit bingugetommen, fondern auch bas Schreiben felbst zeigt beutliche Spuren von Interpolation (vgl. Dreffel, S. 391 Anm.: Ipsi autem rerum gestarum narrationi Interpolator asceticus vim intulisse mihi videtur plus, quam par esset). Was foll 3. B., nachdem ichon in aller Ausführlichfeit von Bolntarpus als einer ben Lefern mohl befannten Berfönlichfeit die Rede gewesen war, und nachdem berichtet mar, daß bei ber hinrichtung die Rlamme ihn nicht habe ergreifen wollen, und bag barum die Menge fich gewundert habe, bag ein solcher Unterschied fei zwischen den Ungläubigen und den Auserwählten, mas foll nach alledem der mußige Bufat (c. 16, bei Euseb. IV, 15, 39): ων είς καὶ ούτος γεγόνει ὁ θαυμασιώτατος μάρτυς Πολύκαρπος, εν τοῖς καθ' ἡμᾶς χρόνοις διδάσκαλος αποστολικός και προφητικός γενόμενος, επίσκοπός τε της έν Σμύρνη καθολικής έκκλησίας. Dag Polyfarpus Bifchof von Smyrna mar, wird die der smyrnenfischen befreundete Bemeinde, an welche ber Brief gerichtet ift, wohl gewußt haben. Widrigenfalls aber hatten es die Schreiber des Briefs ihr früher fagen muffen; nicht erft jest, wo die Erzählung ichon beinabe zu Enbe geht. Richt minder verdächtig ift eine andere Stelle, die fcon gang im Gefchmace bes fpatern Reliquiencultus gehalten ift (c. 18, bei Euseb. IV, 15, 43): "So nahmen nun wir barnach feine Webeine, toftbarer ale Cbelfteine und merthvoller ale Gold. und legten sie dabin, wo es sich ziemte (ούτω τε ήμεις υστερον άνελόμενοι τὰ τιμιώτερα λίθων πολυτελών καὶ δοκιμώτερα ὑπέρ χουσίον όστα αύτοῦ, ἀπεθέμεθα ὅπου καὶ ἀκόλουθον ἦν)." Die gleichzeitigen Gemeindeglieder des Bolytarp werden fich über feinc Bebeine wohl noch nicht in folch überschwenglichen Redensarten er-

<sup>122)</sup> Jahrbücher f. deutsche Theol. 1861, S. 126-133.

gangen haben. Bollends aber verrath einen fpateren Betfdffet eine Stelle, die geradezu ichon auf die Berehrung Bolyfarp's als Martyrere fich bezieht (c. 19, bei Euseb. IV, 15, 45): "Goldes hat mit bem feligen Bolpfarbus fich zugetragen, ber einschlieflich jener aus Bhiladelphia ale ber 12te in Smprna ben Marthrertob ftarb, beffen allein aber von allen gedacht wird (vno navτων μνημονεύεται), fo dak auch die Beiden aller Orteit von Es ift flar, bag ichon geraume Zeit nach bem Tob bes Bolbfarb verftrichen fein mußte, ehe bies gefchrieben wetbeit Wenn baber, wie Bilgenfelb 198) und Steit 194) difnehmen, jener Brief ber imprnenfischen Gemeinde noch im Tobesjahre Bolytarp's gefchrieben ift, fo ift die fpatere Ginfchaltung biefer Stellen gang befonders evident. Ift aber einmal nachgewiesen, daß unfere Quelle mannigfach interpolirt ift, wer burgt une bafür, daß jenes όντος σαββάτου μεγάλου ursprünglich in Berfelben geftanbeit flabe? Es tann bies möglicherweife ebenfalls fbater eingeschaftet und funn bie Ginschaltung in einer Begend entftaliben fein, wo mun ber abenblanbifchen Baffafitte folgte. Schott um blefer uitficetheit willen find jette Borte weilin geeignet; bet Stell'sichen Anficht bis Stuke zu bienen. Sobann aber - bie Echtheit berfelben borausgefest - ift 2) bie Richtigteit ber Stelsichen Erflarung feineswegs unzweifelhaft. Wenn jener beftimmte, alliahrlith einmal wiedertehrende große Sabbath damit gemeint fein foll, fo ift es, zumal wenn bas Schreiben noch im Tobesjahre Bolytarp's verfagt ift, fehr befremblich, bag es gang unbeftimmt beißt "an einem großen Sabbath". Dann follte man vielmehr unbedingt ben Artitel erwarten τω μεγάλω σαββάτω oder bergleichen. Ferner aber fann Steit felbft, abgefeben von unfern Worten, aus ber altern Zeit teine Stelle nachweisen, in welcher ber Sonnabend bor Oftern sabbatum magnum gengnnt murbe. Noch in delt Reftbriefen bes Athail affus, in welchen viel und ausfintlich von der Feier bes Paffafeftes und der Borbereitung auf baffelbe bie Rede ift, tommt jene Bezeichnung nirgends por. Auch in ben

<sup>123)</sup> Bajchaftreit, S. 234.

<sup>124)</sup> Jahrbb. f. beutiche Theol. 1861, G. 129.

apostolischen Constitutionen, in welchen V, 13-19 eingebende Borfchriften über das Baffa gegeben werden, findet nie fich Chryfoftomus ift ber Erfte, ben Steit 195) als Gemahremann für jenen Sprachgebrauch anführen tann. Ift es baber jum mindeften fehr zweifelhaft, ob jener Sprachgebrauch in fo früher Zeit hinaufreiche, fo find mir unfererfeits jedenfalle berechtigt, une nach einer andern Erflärung jenes oassarge utya umzuseben. Dan konnte versucht fein, an den judifchen Sprachgebrauch zu benten, wornach ber vor ben 14. Nifan fallende Sabbath "großer Sabbath" genaunt wurde. Allein gegen diese Ertlärung fprechen biefelben Grunde, mie gegen bie Steit'iche. Nämlich 1) follte man bann ebenfalls ben bestimmten Artitel erwarten, und 2) ift auch biefer Sprachgebrauch erft in febr fpater Reit nachweisbar, nach Soft 126) erft im 11. Jahrhundert n. Chr. Silgenfeld 127) bat behauptet, der 15. Nifan ale folder habe μέγα σάββατον genannt werben tonnen; und diefer fei bier barunter au verfteben. Allein auch diefer Erflärung wird man ichwerlich beiftimmen fonnen, ba Silgenfeld feinen Beleg für jenen Gebrauch des Wortes beigebracht hat. Doch magu überhaupt nach einem bestimmten μέγα σάββατον suchen, bas bier gemeint sein foll? Deutet nicht gerade das Reblen des Artitels barauf, daß hier eben tein bestimmter, alliährlich einmal wiederfehrender " großer Sabbath" gemeint ift? Es war ja nach aftjudischer und altebriftlicher Sitte gang gewöhnlich, irgend einen hervorragenden Gefting durch bas Bradicat "groß" auszuzeichnen 128). Go mag auch jener

<sup>125)</sup> Bergog's Real-Enc. XI, S. 162.

<sup>126)</sup> Siehe die Mittheilungen von Steit in den Jahrbb. f. deutsche Theol. 1861, S. 122—124,

<sup>127)</sup> Paschastreit, S. 234-244.

<sup>128)</sup> So wird 3. B. Joh. 7, 37 der siebente Tag des Laubhittenfestes ein "großer" genannt (ἐν τἢ ἐσχάτη ἡμέρς τἢ μεγάλη τῆς ἐορτῆς), ebeuso Joh. 19, 31 der erste Tag der azyma (ἦν γὰρ μεγάλη τῆς ἐορτῆς), ebeuso Joh. 19, 31 der erste Tag der azyma (ἦν γὰρ μεγάλη ἡ ἡμέρα ἐχείνου τοῦ σαββάτου). Bgl. Euseb. H. E. VII, 30, 10: τῷ μεγάλη τοὺ πάσχα ἡμέρς. Auch Athanasius spricht in seinen Festbriefen wiederholt vom "großen Passafest" (Larsow, Festbriefe d. heil. Athanasius, S. 76. 149), von der "großen Leidenswoche" (Larsow a. a. O., S. 150), vom "großen Sonntag" (Larsow, S. 76).

Sabbath, an welchem Bolyfarp geftorben ift, von bem Berfaffer bes Briefe ein "großer" genannt worden fein, weil irgend ein hober judischer Kefttag auf benfelben fiel. Dag er aber in folder Beife eines judifchen Festtags Ermähnung thut, braucht uns nicht au befremden. Mus der Geschichte der Baffastreitigfeiten erhellt ja ohnebin. bag die kleinafiatische Rirche sich bamals noch an ben jubischen Ralender hielt. Und mit der blogen Rotig, es fei ein großer Sabbath gewesen, an welchem Polytarp den Zeugentod erlitten, ift ja feinesmegs gefagt, daß biefer große Sabbath von ben Chriften gefeiert worden fei. Es ift febr leicht möglich, baf ber Berfaffer biefe Notiz einflocht bloß aus Rücksicht barauf, daß — wie aus feinen eigenen Angaben erhellt - die Juden fehr ftart bei der Gefangennahme und Binrichtung Bolptarp's betheiligt waren. Dann würde er damit angebeutet haben, daß die Juden fich nicht einmal burch ben Reiertag in Bethätigung ihres Chriftenhaffes hatten irre machen laffen. Jedenfalls tann diefe bloße Ermähnung eines groken Sabbaths, von welchem es fehr fraglich ift, mas barunter an verfteben fei, une nicht irre machen in unferer auf die flarfte Ausfage des Bolyfrates fich ftubenben Anficht, daß die fleinafiatische Reftfeier fich beschränkte auf ben einen Tag, ben 14ten. Steit'iche Unficht leidet überdief an einer innern Unmahricheinlichfeit. Denn es mare boch in der That sonderbar, wenn man fich für die eine Balfte der Feier an den Monatstag gebunden, für bie andere aber nach bem Wochentag gerichtet hatte.

Doch nicht nur die Festseier der Rleinasiaten, sondern auch ihr Fasten scheint auf diesen einen Tag beschränkt gewesen zu sein. Epiphanius wenigstens berichtet von den Quartodecimanern seiner Zeit, daß sie nur einen Tag sasten und die Mysterien seiern, Haer. 50, 1: την αὐτην μίαν ημέραν νηστεύοντες καὶ τὰ μυστήρια ἐπιτελοῦντες. Und wir haben teinen Grund, anzuenehmen, daß dies zur Zeit des Polykrates anders gewesen sei. Im Gegentheil, es stimmen zu dieser Angabe sehr gut die Worte des Frenäus, die Eusedius (H. E. V, 24, 12) mittheilt: οἱ μὲν γὰρ οἴονται μίαν ἡμέραν δεῖν αὐτοὺς νηστεύειν, οἱ δὲ δύο, οἱ δὲ καὶ πλείονας οἱ δὲ τεσσαράκοντα ὥρας ἡμερινάς τε καὶ νυκτερινὰς συμμετροῦσι τὴν ἡμέραν αὐτῶν. Jene

ersten, welche nur einen Tag fasten, scheinen eben die Rleinasiaten gewesen zu sein <sup>129</sup>). Wenn daher Eusedius von ihnen berichtet, sie hätten am 14ten den Schluß der Fasten gemacht, so ist dies, wie es scheint, dahin zu ergäuzen, daß ihr Fasten auch seinen Anfang erst am 14ten genommen hat. Sie werden eben — wie auch Steit <sup>130</sup>) u. A. annehmen — den 14ten fastend zugebracht, und dann gegen Abend dieses Fasten geschlossen und ihr Fest geseiert haben.

Faffen wir turz zusammen, mas fich uns über die Feftsitte der Rleingfigten aus Gufebius ergeben hat, fo ift dies nur Rolgendes. Sie beobachteten ausschließlich den 14. Tag des erften Monats (nach judischem Ralender). Diefen einen Tag brachten fie fastend Begen Abend aber feierten fie ihr Feft, welches fie Baffa nannten, und in welchem die Abendmahlsfeier ein wefentliches Moment bilbete. - Run aber entfteht bie Frage: welches benn eigentlich bas Motiv ihrer Feier gewesen sei? Man meint, ba ihr, Rest eine σωτήριος έρρτή war, so muffe es boch der Erinne= rung an irgend eine Thatfache ber evangelischen Geschichte gegolten haben, fei es nun der Erinnerung an das lette Mahl ober an ben Tod Jefu. Allein ichon biefe ganze Frageftellung icheint mir irreführend zu fein. Es wird uns bier nur die Bahl gelaffen zwischen zwei Unnahmen, welche beide an der gleichen innern Unwahrscheinlichkeit leiden. Denn wie follte man boch bazu gekommen fein, alljährlich ein Feft zu feiern ausschlieflich zum Andenken an bas Abschiedemahl Jefu, mit ganglicher Bernachläffigung der beiden weitaus wichtigften Thatfachen, feines Todes und feiner Auferftehung? Und ebenfo bat es wenig Bahricheinlichfeit für fich, daß bem Bedächtniß des Todes allein ein Jahresfest foll gewidmet worden fein. Schon dies ift unmahricheinlich, daß bem Bedächtniß des Todes ein Reft gewidmet worden mare. Und noch unmahrscheinlicher ift es, daß der Tod allein durch ein folches Rahresfest ausgezeichnet worden ware, ba doch allezeit erft die Auferstehung als die rechte Bollendung und ber eigentliche Schlufftein des Er-

<sup>129)</sup> So auch Silgenfelb, Baschaftreit, S. 309.

<sup>130)</sup> Stud. u. Krit. 1856, S. 797 f.

lösunaswertes betrachtet worden ift. Daß aber der 14te nicht als Gebächtniftag ber Auferftebung gefeiert morben fein tann, verfieht fich von felbft. Dagu tommt, bag, wie icon fruber ermähnt wurde, es offenbar im Wefentlichen ein und daffelbe Beft mar, welches die Rleinafiaten am 14. Monatstag, die Uebrigen aber am Auferftehungsfonntag feirten. Dann tann' aber bas Reft nicht bem Bebachtniß einer einzelnen Thatfache ber evangelischen Beschichte gegolten baben. Denn daß am 14ten Mifan einerseite und ane Auferstehungesonntag andrerseits nicht ein und dieselbe Thatsache der evangelifchen Geschichte gefeiert worben fein tann, liegt auf ber hand. Nach alle dem muffen wir also annehmen, daß das Reft ber Rleinafiaten nicht ein Gebachtniffest mar gur Erinnerung an biefes ober ienes Sactum ber evangelifchen Beschichte. Nicht ein einzelnes Moment bes Erlöfungswertes, fondern die Erlöfung überhaupt wird es mohl gemefen fein, ju deren Bedachtniß fie alljährlich einmal in besonders festlicher Beife das Dahl des Berrn ale bas Baffamahl bes Neuen Bunbes gefeiert haben. Ein folches bem Gebächtnif ber Erlofung gemidmetes und durch Reier des Abendmahls begangenes Feft tonnte ja füglich ein chriftliches "Baffa" genannt merben (val. § 2). Daf diefes aber gerade am 14ten gefeiert murbe, tann nur barin feinen Grund haben, bak biefe driftliche Baffafeier allmählich aus der judifden hervorgegangen und an beren Stelle getreten ift. Dan behielt bann ben jubifchen Tag bei, feierte ihn aber in driftlicher Beife 181); und bas Erftere

<sup>131)</sup> Sehr gut fagt Riggenbach (Die Zeugnisse f. d. Ev. Joh., S. 62 f.): "Galt es (nämlich das Fest der Aleinasiaten) der Einsetzung des Abendmahls? Ober galt es dem Tode Christi? Das ist eine Unterscheidung, über die sich wohl der Apostel verwundern würde. Es bestand nach vorausgegangenem Fasten im feierlichen Genießen des Abendmahls, als des Mahles, worin das Gedächtnis des Todes Christi begangen wird. Das ist unser Passa entgegen dem stidischen, mochten sie sagen." Ebendas.: "Wenn der Apostel Johannes, wie tein Zweisel ist, am 14. Nisan das christliche Passa durch die Feier der Gucharistie beging, sich anschließend an das, was er vorsand, oder auch als Urheber dieser Weise für Aleinasien, so haben wir doch keine Ursache zu der Annahme, weder das das Essen Jesu, noch daß sein Tod im Gegensat zum Essen den Ansschlag gab; sondern der 14te war durch die jüdische Keier gegeben ec."

tonnte um fo leichter geschehen, als bie Grundthatfachen bes Wertes bet Erlöfung ungefähr um diefelbe Beit fich vollzogen hatten, in welcher bas jubifche Baffa gefeiert worben mar. Ift bies richtig, bann wird Bolyfrates mit feiner Berficherung, daß er die gange Schrift durchgegangen habe, und bag man Gott mehr gehorchen milffe ale ben Menfchen (Euseb. V, 24, 7: neidapyer der Beg μαλλον η ανθρώποις), wohl nichts anderes als das altteftamentliche Baffagefet iff Muge gehabt haben. An ber hier gebotenen Bebbachtung bes 14. Difan, meinte er, muffe man unverbrüchlich festhaltent; obwohl ohne Ameifel die Art und Beife feiner Reier beffelben eine rein driftliche war. Gine folche Berufung auf bas altteftamentliche Befet für eine im Wefentlichen driftliche Sitte war freilich nur möglich bei ber bamals blubenden allegorischen Schriftauslegung. - Aufer jener Berufung auf ein gottliches Bebot, b. h. alfo mobil auf bas altteftamentliche Baffagefet, finden wir bann bei Bolyfrates noch die Behauptung, ihre Feftstte fei κατά τὸ εὐαγγέλιον (Euseb. V, 24, 6). Wie dies gemeint sei, ift aus den Worten des Bolyfrates nicht recht erfichtlich. Man hat es zum Theil fo verstanden, als wolle Bolyfrates fagen, ihr Bedächtnikfest des Todes Refu am 14ten fei gemak ber evangelischen Gefchichte, nach welcher nämlich ber Berr am 14ten gefreuzigt worden fei. Go Beitel 132), G. R. Mager 133), Scholten 134), Reville 185), Abt 196), Deger 187). Allein bagegen fpricht, bag eben, wie wir gefehen haben, bas tleinafigtifche Baffa am 14ten nicht eigentlich am Gedächtniffest bes Todes Jesu mar. Richtiger wird baher bie andere, von Reander 188), Wiefeler 139), Silgen =

<sup>132)</sup> Chrifti. Baffafeier, G. 104f. 110.

<sup>133)</sup> Die Aechtheit b. Ev. nach Joh., S. 398.

<sup>134)</sup> Godgeleerde bijdragen 1856, p. 115.

<sup>135)</sup> Revue de théol. XIII, p. 20.

<sup>136)</sup> La controverse pascale, p. 28. 58.

<sup>137)</sup> Ev. Joh., 5. Ansg., S. 22 f.

<sup>138)</sup> Kirchenhiftor. Archiv 1823, 2. Heft, S. 96.

<sup>139)</sup> Reuter's Repertorium, Bb. 64, G. 129.

felb <sup>140</sup>), van Leeuwen <sup>141</sup>), Matthes <sup>142</sup>), Ebrard <sup>143</sup>), Das vidson <sup>144</sup>) vertretene Erklärung sein, wornach Polykrates mit jenen Worten sagen will, ihre Feier des 14ten sei dem Beispiele des Herrn gemäß, welcher nämlich auch noch am 14ten, am Abend vor seinem Tode, das Passa gesciert und das Mahl des Neuen Bundes eingesetzt habe. Polykrates hat demnach die kleinasiatische Feststitte gerechtsertigt einerseits durch Berufung auf das alttestament-liche Gesetz, andererseits durch Hinweis auf das Beispiel Jesu. Wit letzerem ist jedoch nicht gesagt, daß die kleinasiatische Feier speciell dem Gedächtniß des letzen Mahls Jesu gegolten habe. Sondern Polykrates will nur den Herrn als Gewährsmann für die Beobachtung des 14ten namhaft machen. Die Feier selbst kann sehr wohl, wie wir zu zeigen versucht haben, dem Gedächtniß der Erlösung im Allgemeinen gegolten haben.

Wir gehen nun über zur Betrachtung der Fragmente ber Baffachronit.

### IV.

# Die Feststitte der in den Fragmenten des Chronicon paschale befämpsten Quartodecimaner.

Im Chronicon paschale (ed. Dindorf I, 12—15) werden aus Schriften des Hippolytus, Apolinarius (sic!) und Clesmens Alexandrinus mehrere Fragmente mitgetheilt, die, wie es scheint, alle gegen Quartodecimaner gerichtet find.

Die Fragmente aus Sippolytus find folgende:

 Mus der Schrift: πρὸς ἀπάσας τὰς αἰρέσεις: Ὁρῶ μὲν οὖν ὅ,τι φιλονεικίας τὸ ἔργον. λέγει γὰρ οὕτως ἐποίησε τὸ πάσχα

<sup>140)</sup> Bafchaftreit, G. 295.

<sup>141)</sup> De sacris paschalibus, p. 105.

<sup>142)</sup> De ouderdom van het Johannesev., p. 120.

<sup>143)</sup> Wiffenschaftl. Rritit, 3. Musg., G. 1191.

<sup>144)</sup> Introduction II, p. 412. 416.

- ο Χριστος τότε τη ημέρα 145) καὶ ἔπαθεν διο κάμε δεῖ ον τρόπον ο κύριος εποίησεν ουτο ποιεῖν. πεπλάνηται δε μη γινώσκων
  οτι ῷ καιρῷ ἔπασχεν ο Χριστος οὐκ ἔφαγε το κατὰ νόμον πάσχα.
  οῦτος γὰρ ην τὸ πάσχα τὸ προκεκηρυγμένον καὶ τὸ τελειούμενον
  τῆ ὡρισμένη ἡμέρα.
- 2. Mus det Schrift: περὶ τοῦ άγιου πάσχα: Οὐδὲ ἐν τοῖς πρώτοις οὐδὲ ἐν τοῖς ἐσχάτοις ὡς οὐκ ἐψεύσατο, πρόδηλον ὅτι ὁ πάλαι προειπών ὅτι Οὐκέτι φάγομει τὸ πάσχα εἰκότως τὸ μὲν δεῖπνον ἐδείπνησεν πρὸ τοῦ πάσχα, τὸ δὲ πάσχα οὐκ ἔφαγεν, ἀλλ' ἔπαθεν. οὐδὲ γὰρ καιρὸς ἡν τῆς βρώσεως αὐτοῦ.

Es ift flar, daß diese Worte des Hippolytus gegen Einen gerichtet sind, der behauptete, der Herr habe am Abend des 14. Nisan sein Bassa gehalten, und der nun daraus folgerte: did xâpel der ör toónor ó xòpios knolyger ovtw noier. Es war also ein Quartodecimaner, der seine Beodachtung des 14. Nisan rechtfertigte durch Berusung auf das Beispiel und den Borgang des Herrn. Hippolytus dagegen sucht ihm die Wurzel seines Beweises dadurch abzuschneiden, daß er behauptet, seine ganze Chronologie sei salsch. Denn als das wahre Passalamm habe der Herr " an dem bestimmten Tage", d. h. am 14ten, sterben müssen. Daher habe er sein letzes Mahl nicht am 14ten, sondern am Tage vorsher, am 13ten gehalten. Der Gegner könne sich daher nicht, wie er thue, zur Rechtsertigung seiner Sitte auf das Beispiel des Herrn berusen.

Bon derfelben Art scheinen die Gegner gewesen zu sein, welche Apolinarius in seiner Schrift negt rov naoxa befämpfte, von welcher folgende Fragmente erhalten find:

<sup>145)</sup> Wie die Worte hier stehen, können sie unmöglich ursprünglich gelautet haben. Vielleicht ist — wie Hr. Prof. Delits ch vorschlägt — vor xal ein  $\tilde{n}$  einzuschalten. Dann müßte aber allerdings unter der sueson der 15. Risan verstanden werden. Denn, wie aus der Antwort des Hippolytus erhellt, ist die Meinung des Gegners jedenfalls die, daß der Herr am Schlusabend des  $14^{\text{ten}}$  — Ansangsabend des  $15^{\text{ten}}$  das Passa geseiert habe, und daß darum auch er allezeit so thun milse.

- 1. Εἰσὶ 146) τοίνον οἱ δι' ἄγνοιαν φιλονεκοῦσι περὶ τούτων, συγγνωστὸν πρᾶγμα πεπονθότες ἀγνοια γὰρ οὐ κατηγαρίαν ἀναδέχεται, ἀλλὰ διδαχῆς προσδεῖται καὶ λέγουσιν ὅτι τῆ ιδ΄ τὸ 
  πρόβακον μετὰ κῶν μαθητῶν ἔφαγεν ὁ κύριος, τῆ δὲ μεγάλῃ 
  ἡμέρα τῶν ἀζύμων αὐτὸς ἔπαθεν, καὶ διηγοῦνται Ματθαῖον 
  οὕτω λέγεω ιὡς νεκοήκασων . ὅθεν ἀσύμφωνός τε νόμω ὁ νόησις 
  αὐτῶν καὶ στασιάζειν δυκεῖ κατ' αὐτοὰς τὰ εὐαγχέλμι.

Es mag hier por allem bemerkt werben, daß Apolinarius feine Gegner keineswegs als Saretiker keunzeichnet. Richt Jrefehre mirft er ihnen vor, sondern nur dies, daß fie aus Unmiffenheit Streit verurfachen - "ein verzeihliches Geschich; benn Unmiffenheit läßt feine Antlage au, fondern bedarf der Belehrung". Go milbe und entschuldigend hatte er sicherlich nicht von feinen Gegnern gesprochen, wenn es Baretiter gemefen maren. Bielmehr erhellt aus ber ganzen Art, wie er von ihnen fpricht, daß es Angehörige der tatholischen Rirche maren, die nur in einem untergeordneten Bunkte anderer Anficht maren als Apolinarius. Ueber diese ihre Anficht erfahren wir aber von demfelben nur fo viel, daß fie - ebenfo wie jener Gegner bes Sippolytus - behaupteten, ber Berr habe am 14. Nifan bas Baffa genoffen und fei am großen Tag ber ungefäuerten Brode, alfo am 15. Nifan geftorben, und bag fie für diefe Anficht den Matthaus als Gemahrsmann anführten. Beiter führen die directen Angaben des Apolinarius nicht. Wir find aber gewiß berechtigt, anzunehmen, daß die Begner des Apolinarius ebenfo wie jener des Hippolytus meiter schlossen: did xuue

<sup>146)</sup> Die LA. Sreot bei Silgenfelb (Pafchaftreit, S. 255) beruht wohl nur auf einem Berfeben.

δει ον τρόπον ο χύριος εποίησεν οθτω ποιείν. Es ist viel zu unwahrscheinlich, bag man in jenen Zeiten in blog biftorifchem Intereffe über bie Chronologie ber Leibensmoche fich foll geftritten haben. Bei einer folchen Berhandlung muß immer ein praktisches Intereffe ju Grunde gelegen haben. Wir werden daher nicht irren, wenn wir annehmen, baf auch die Begner des Apolinarius jene Behauptung, daß der herr am 14ten bas Baffa genoffen habe, nur beshalb aufftellten, um bamit ihre Reier des 14ten gu rechtfertigen. Es waren alfo ebenfalls Quartobecimaner. fie nun macht Apolinarius - abnlich wie Sippolytus - junachst geltend, daß Chriftne als das mahre Baffglamm an feinem andern Tage als an bem des gefetslichen Baffaopfers, b. h. 14ten, geftorben fein tonne. Benn daher die Geguer behaupten, er fei erft am 15ten gestorben, fo ftebe diefe ihre Ansicht in Widerspruch mit bem Gefete, ασύμφωνος νόμω ή νόησις αυτών. (Chenfo erflaren diefe Borte Meander 147), Baur 148), Beigel 149), Ebrard 150), Schneider 151), Scholten 152), Réville 153), Riggenbach 154); anders, aber ficher unrichtig, Rettberg 156); wieder anders Bilgenfelb 156).) Diefem fo zu fagen dogmatischen Argumente fügt Apolinarius noch ein anderes, mehr historisches bei. fagt, wenn die Unficht der Wegner richtig ware, fo murben bie

<sup>147)</sup> Rirchenhistor, Archiv 1823, 2. Beft. S. 98.

<sup>148)</sup> Theol. Jahrbb. 1844, S. 640, Anm. 3; S. 648. - Rrit. Unterff. über die fanon. Evang., G. 337.

<sup>149)</sup> Chriftl. Baffafeier, G. 39 f.

<sup>150)</sup> Wiffenschaftl. Kritif, 2. Ausg., S. 941; 3. Ausg., S. 1209.

<sup>151)</sup> Die Aechtheit bes johann. Evang., S. 56.

<sup>152)</sup> Godgel. bijdr. 1856, 2. Beft, S. 103.

<sup>153)</sup> Revue de théol., Bb. XIII, S. 11 Ann. 154) Die Zeugniffe f. d. Evang. Joh., S. 45.

<sup>155)</sup> Zeitschr. f. hiftor. Theol. II, 2. S. 117: "Widerspruch gegen bas

<sup>-</sup> Gefet ift fo genug ba, weil bie Judaifirenben eine nicht am 14. Rifan gehaltene Mahlzeit für ein mahres Bascha ausgeben."

<sup>156)</sup> Theol. Jahrbb. 1849, S. 244: "Apollinaris meift biefe Borausfegung (nämlich daß Chriftus am 15ten gefrenzigt worden fei) hauptfächlich beshalb jurud, weil fie dem Gefet nicht angemeffen fei, den Juden eine ungefetliche handlung an bem beiligen Festtage beilege." Bgl. G. 278.

Evangelien untereinander in Widerspruch gerathen, στασιάζειν δοχεί κατ' αυτούς τὰ ευαγγέλια. Da ihm nämlich feststand, daß nach bem Evangelium Johannis ber Berr am 14ten geftorben mar, fo meint er, wurde durch die Behauptung ber Begner, bag nach Matthäus ber Berr am 15ten gestorben fei, bewirft, daß ein Widerspruch stattzufinden icheine zwischen den Evangelien. Da bies natürlich völlig unftatthaft ware, fo muffe alfo auch nach Matthaus ber Berr am 14ten geftorben fein. (Gine andere Erflärung biefer Worte ift von Schwegler 157), Baur 158), Silgenfeld 159) und van Leeuwen 160) vorgetragen worden. Sie meinen, Apolinarius wolle damit fagen. bak, wenn die Begner Recht hatten. bie Evangelien im Biderfpruch gerathen murden mit bem Befet. Gegen diefe Erflärung haben befonders Ebrard 161) und BB eitel 162) bie obige vertheibigt, die auch heutzutage allgemein angenommen ift, nicht nur von allen Vertheidigern des Evangeliums Johannis, fondern auch von Hilgenfeld 168), Boltmar 164), Ballon 165), Strauß 166), Scholten 167), Tapler 168), Davidson 169).) Mit biefem Rachweise, dag nach Gefet und Evangelium der Berr am 14ten geftorben fei, alfo am 13ten fein lettes Dahl genoffen habe, entzieht Apolinarius den Begnern die Stute, deren fie fich

<sup>157)</sup> Montanismus, S. 195.

<sup>158)</sup> Theol. Jahrbb. 1844, S. 640. 655. — Kanon. Evang. S. 353—355. — Theol. Jahrbb. 1847, S. 130—132. — Ebendief. 1848, S. 280—282. — Die brei ersten Jahrh., S. 162.

<sup>159)</sup> Theol. Jahrbb. 1849, S. 276-278.

<sup>160)</sup> De sacris paschalibus, p. 49-53.

<sup>161)</sup> Das Evang. Joh. (1845), S. 124—135. — Wiffenschaftl. Kritik, 2. Ausg., S. 941—943; 3. Ausg., S. 1211 f.

<sup>162)</sup> Die driftl. Baffafeier, S. 40-53.

<sup>163)</sup> Evangelien, S. 344 f. — Paschastreit, S. 257 f. Anm. — Ranon und Kritik, S. 220 Ann.

<sup>164)</sup> Religion Jesu, S. 481. — Ursprung d. Evang., S. 32.

<sup>165)</sup> Godgel. bijdr. 1861, S. 62 f.

<sup>166)</sup> Leben Jesu (1864), S. 77.

<sup>167)</sup> Het ev. n. Joh., S. 16. - Die alteften Zeugniffe, S. 106.

<sup>168)</sup> The character of the fourth gospel, p. 107, not. 4.

<sup>169)</sup> Introduction II, p. 411. 416.

bei Rechtfertigung ihrer quartodecimanischen Baffafeier bedient batten.

Diefelben Gegner scheint endlich auch Clemens Alexandris nus in den beiden folgenden, seiner Schrift περί τοῦ πάσχα entsnommenen Fragmenten im Auge gehabt zu haben:

- 1. Τοῖς μὲν οὖν παρεληλυθόσιν ἔτεσι τὸ θυόμενον πρὸς Ἰουδαίων ἤσθιεν ἑορτάζων ὁ κύριος πάσχα ἐπεὶ δὲ ἐκήρυξεν αὐτὸς ὢν τὸ πάσχα, ὁ ἀμνὸς τοῦ θεοῦ, ὡς πρόβατον ἐπὶ σφαγὴν ἀγόμενος, αὐτίκα ἐδίδαξε μὲν τοὺς μαθητὰς τοῦ τύπου τὸ μυστήριον τῆ ιγ΄, ἐν ἢ καὶ πυνθάνονται αὐτοῦ Ποῦ θέλεις ἑτοιμάσωμέν σοι τὸ πάσχα φαγεῖν; ταύτη οὖν τῆ ἡμέρα καὶ ὁ ἁγιασμὸς τῶν ἀζύμων καὶ ἡ προετοιμασία τῆς ἐορτῆς ἑγίνετο. ὅθεν ὁ Ἰωάννης ἐν ταύτη τῆ ἡμέρα εἰκότως ὡς ὢν προετοιμαζομένους ἤδη ἀπονίψασθαι τοὺς πόδας πρὸς τοῦ κυρίου τοὺς μαθητὰς ἀναγράφει πέπονθεν δὲ τῆ ἐπιούση ὁ σωτὴρ ἡμῶν, αὐτὸς ὢν τὸ πάσχα, καλλιερηθεὶς ὑπὸ Ἰουδαίων.
- 2. Ακολούθως ἄρα τῆ ιδ΄, ὅτε καὶ ἔπαθεν, ἔωθεν αὐτὸν οἱ οἰρχιερεῖς καὶ οἱ γραμματεῖς τῷ Πιλάτῳ προσαγαγόντες οὐκ εἰσῆλθον εἰς τὸ πραιτώριον, ἵνα μὴ μιανθῶσιν, ἀλλ ἀκωλύτως ἐσπέρας τὸ πάσχα φάγωσι. ταύτη τῶν ἡμερῶν τῆ ἀκριβεία καὶ αἱ γραφαὶ πᾶσαι συμφωνοῦσι καὶ τὰ εὐαγγέλια συνῳδά ἐπιμαρτυρεῖ δὲ καὶ ἡ ἀνάστασις τῆ γοῦν τρίτη ἀνέστη ἡμέρα, ἡτις ἡν πρώτη τῶν ἑβδομάδων τοῦ θερισμοῦ, ἐν ἡ καὶ τὸ δράγμα νενομοθέτητο προσενεγκεῖν τὸν ἱερέα.

Auch hier werden offenbar Gegner bekämpft, welche behaupteten, daß der Herr am 14. Nisan sein letztes Mahl gehalten habe. Denn wozu hätte sonst Clemens Alexandrinus mit solchem Nachbruck hervorgehoben und so eingehend zu zeigen sich bemüht, daß der 13te der Tag des Abschiedsmahls gewesen wäre, wenn er nicht eben Leute im Auge gehabt hätte, welche dies in Abrede stellten und dagegen behaupteten, daß der 14te der Tag des Abschiedsmahls gewesen sei. Denn nur zwischen dem 13ten und 14ten konnte ja überhaupt die Frage sein. Ihnen gegenüber macht Clemens seine Ansicht geltend, mit welcher, wie er sagt, alle Schriften und die Evangelien übereinstimmten (ravrn rwr ruegwr rŋ axqubeinschießtisch bister. Beitharit s. b. histor. Abest. 1870. IL

Bela xai ai yoaqai näsau svuqwordi xai ra edayyekua svradá) 170). Wie diese Worte gemeint sind, wissen wir schon aus Apolinarius. Wie Apolinarius will nämlich auch Clemens Alexandrinus sagen, daß mit seiner Ansicht, daß der Herr am 14ten als das wahre Passalamm gestorben sei, sowohl das alttestamentliche Gesetz, als die evangelischen Berichte in Einklang stehen 171) — Haben sonach die Gegner des Clemens behauptet, daß der Herr am 14ten sein letztes Mahl gehalten habe, so werden sie dies wohl auch nur in dem praktischen Interesse gethan haben, um dadurch ihre quartobecimanische Passalitet zu rechtsertigen. Wir haben sonach hier dieselben Leute vor uns, wie bei Hipposptus und Apolinarius.

Mit diefen Fragmenten der Paffachronit ift nun noch eine Stelle aus des Pfeudo = Origenes 172) Philosophumena (VIII, 18) zu verbinden, in welcher ebenfalls von Quartodeci= manern die Rede ift. Sie lautet: Ετεροι δέ τινες φιλόνεικοι την φύσιν, ίδιωται την γνωσιν, μαχιμώτεροι τον τρόπον, συνιστάνουσι δεῖν τὸ πάσχα τῆ τεσσαρεσκαιδεκάτη τοῦ πρώτου μηνὸς φυλάσσειν κατά την τοῦ νόμου διαταγήν, εν ή αν τμέρα εμπέση, υφορώμενοι τὸ γεγραμμένον εν νόμω, επικατάρατον έσεσθαι τὸν μη φυλάξαντα ούτως ώς διαστέλλεται, ου προσέχοντες ότι Ιουδαίοις ενομοθετείτο τοις μελλουσι τὸ άληθινὸν πάσχα άναιρείν, τὸ εἰς έθνη χωρῆσαν καὶ πίστει νοούμενον, οὐ γράμματι νῦν τηρούμενον οι μια ταύτη προσέχοντες έντολη ουκ αφορώσιν είς τὸ ελοημένον ὑπὸ τοῦ ἀποστόλου, ὅτι διαμαρτύρομαι παντὶ περιτεμνομένω, δτι δφειλέτης έστι τοῦ πάντα τὸν νόμον ποιῆσαι. Έν δὲ τοῖς ετέροις οὖτοι συμφωνοῦσι πρὸς πάντα τὰ τῆ ἐκκλησία υπὸ τῶν ἀποστόλων παραδεδομένα.

<sup>170)</sup> Ebrard übersetzt (Wissenschaftl. Krit., 2. Ausgabe, S. 943; vgl. 3. Ausg., S. 1207 f.): "Bei dieser genauen, richtigen Berechnung der Tage harmoniren alle Schriften mit einander (A. u. R. T.) und (insbesondere) sind die Evangesien einstimmig." Allein unmöglich kann hier ταύτη τη αποιβείς heißen "bei dieser genauen Berechnung", da es doch offenbar abhängig ist von συμφωνούσι.

<sup>171)</sup> Bgl. Beitel, Baffafeier, G. 61.

<sup>172)</sup> Wir gebrauchen biefe Bezeichnung, ba hier auf die Frage nach dem Berfasser nicht näher eingegangen werden kann.

In biefer Stelle find nach Steit biefelben, angeblich haretischen Quartodecimaner bekämpft, wie in den Fragmenten der Baffadronif. Und mir haben feinen Grund, dies zu bezweifeln, Benige, mas mir von den in jenen Fragmenten befämpften Quartobecimanern miffen - daß fie nämlich bas Baffa ftete am 14. Nifan feierten - ftimmt volltommen zu den Angaben des Bfeudo-Drigenes. Auch des letteren Gegner waren ja Leute, welche behaupteten. "man muffe das Baffa beobachten am 14. Tag bes erften Monats". Und das ausdruckliche Zeugnig des Pfendo = Origenes, daß jene Leute - von ihrer Baffafeier abgefehen - "mit allem übereinftimmen, mas ber Rirche von den Apofteln überliefert ift", ftimmt fehr gut ju ber Art und Beife, wie Apolinarius über feine Gegner fich aufert. Bollende murbe bie Identitat beider bann feststeben. wenn richtig ift, was Lipfins 178) annimmt, daß nämlich bie Schrift des Hippolytus noos anágas ràs aioégeis, aus welcher jenes Fragment der Baffachronit stammt, die Quelle mar für Bjeudo-Origenes. - Bas wir nun durch letteren erfahren, bereichert unfere Renntnig jener Leute nicht wefentlich. Nur die eine Notig erhalten wir noch durch ibn, daß fie fich zur Rechtfertigung ihrer Sitte beriefen auf bas alttestamentliche Befet. Sie behaupteten, man muffe den 14ten feiern κατά την του νόμου διαταγήν. Während wir also aus den Fragmenten bes Sippolytus und der Andern wiffen, daß fie gur Rechtfertigung ihrer Sitte bas Beifpiel bes herrn geltend machten, erfahren mir durch Bfeudo = Drigenes. daß sie zu demselben Zwecke sich auch auf das alttestamentliche Befet beriefen. Sie glaubten, ben 14ten beobachten zu muffen, weil geichrieben stehe επικατάρα τον έσεσθαι τον μη φυλάξαντα ούτως ώς διαστέλλεται (Deut. 27, 26, vgl. mit Num. 9, 13). Wegen biefer ihrer Berufung auf das Gefet erinnert fie Bfeudo-Drigenes. ba fie außerdem das Gefet teineswegs für verbindlich hielten, an jenes paulinische Wort: μαρτύρομαι πάλιν παντί ανθρώπω περιτεμνομένω ότι οφειλέτης έστιν όλον τον νόμον ποιησαι (Gal. 5, 3).

Wir haben im Bisherigen absichtlich die Frage noch außer Bestracht gelaffen, mas für ein Bassa es denn gewesen sei, das jene

<sup>173)</sup> Bur Quellenkritik bes Epiphanios, S. 232 und fonft.

alliährlich am 14. Rifan gefeiert haben, ob ein jubifches ober ein driftliches, oder ein halb = judifch = halb = driftliches? Wir wollen biefe Frage jest erft befprechen mit Rucficht auf jene drei Fragmente und Pfeudo-Origenes zugleich. - In früheren Zeiten mar vielfach ber Brrthum verbreitet, bag die gange driftliche Rirche, nicht nur die morgenländische, sondern auch die abendländische, noch jur Beit der Baffaftreitigkeiten, als bis jum Ende bes 2. Jahrhunderts, das judische Baffa gefeiert habe, und daß dabei auch bas Baffalamm geschlachtet worden fei. Go z. B. Mosheim 174). Schrödh 175), Bretichneiber 176) u. a. Nachdem man bas Brrige diefer Unficht in Bezug auf die abendläudische Rirche eingefeben hatte, hielt man boch in Bezug auf die morgenländische, ober vielmehr die fleinafiatische Rirche noch an berfelben feft. Meander 177), Rettberg 178), Schwegler 179), Baffe 180). Aber auch dies ift heutzutage mohl allgemein aufgegeben. Dagegen meint man immer noch, daß die in den Fragmenten der Baffachronif und von Pfeudo = Drigenes befämpften Quartobecimaner folche gewesen seien, welche bas judifche Baffa feierten und infonderheit auch noch das Paffalamm ichlachteten. Go Beigel 181), Ebrard 182), Befele 188), Scholten 184), Reville 185), Ubt 186), Schaff 187) u. a. Hiergegen ift por allem zu bemerten,

<sup>174)</sup> De rebus christianorum, p. 440-444. — Gegen Mosheim fiehe Rettberg, Zeitschr. f. b. hift. Theol. II, 2. S. 94-104.

<sup>175)</sup> Rirchengesch. III (1777), S. 52.

<sup>176)</sup> Probabilia, p. 109.

<sup>177)</sup> Kirchenhiftor. Archiv 1823, 2. Heft, S. 90-100.

<sup>178)</sup> Zeitschr. f. b. hift. Theol. II, 2. S. 116 f.

<sup>179)</sup> Montanismus, S. 191 ff.

<sup>180)</sup> Kirchengesch. I, S. 89.

<sup>181)</sup> Christe. Paffafeier, S. 6 f. 58. 73. — Studien u. Kritiken 1848, S. 816. 832.

<sup>182)</sup> Wiffenschaftl. Krit., 2. Ausg., S. 929. 936. 940. — Kirchengesch. I, S. 123.

<sup>183)</sup> Conciliengesch. I, S. 287. 292.

<sup>184)</sup> Godgel. bijdr. 1856, 2, p. 110.

<sup>185)</sup> Revue de théol. XIII, p. 17 (40).

<sup>186)</sup> La controverse pascale, p. 19, note 1; p. 42.

<sup>187)</sup> Befch. b. alten Rirche, S. 316.

. baf bie lettere Unficht, fie batten auch bas Baffalamm noch geschlachtet, jedenfalls irrig ift. Denn dies gefchah damale nicht einmal mehr von ben Juden. Das Baffalamm durfte ja nach bem Befet (Deut. 16, 5 f.) nirgende andere ale in ber beiligen Stadt geschlachtet werden, weshalb ichon zur Zeit, ale ber Tempel noch ftand, die außerhalb Baläftings wohnenden Juden, welche verhindert maren in Jerufalem zu erscheinen, an Stelle bes Baffalamms ein gewöhnliches Mahl einzunehmen pflegten 188). Berftorung der beiligen Stadt aber tonnte das Baffalamm überhaupt nicht mehr geschlachtet werden 189). Es tam baher die früher fcon von den außerhalb Berufalems weilenden Juden beobachtete Sitte nach und nach in allgemeine Aufnahme 190); und noch heutzutage feiern die Juden alljährlich diese bas Baffamahl vertretende gewöhnliche Mahlzeit, wobei jedoch angftlich daran festgehalten wird, daß, mas hier genoffen merbe, fein "Baffa" fei. Mit Ructficht auf diefen Sachverhalt hat ichon Bleet 191) gemeint, bas Baffalamm fei allerdings nicht mehr geschlachtet worden, aber boch jene bei den Juden übliche, bas eigentliche Baffa vertretende Restfeier sei noch im 2. Rabrhundert in der driftlichen Rirche beobachtet worden, und gwar, wie Bleef will, in ber gangen drift= lichen Rirche Rleinafiens. Das lettere ift nun ficher unrichtig. Denn bavon, daß bie kleinafiatische Feftfeier noch etwas Judisches an sich gehabt habe, findet sich in dem Bericht des Eusebins keine Aber auch nicht einmal von den in den Fragmenten der Baffachrouit und von Bfeudo-Origenes befämpften Quartobecimanern wird fich behaupten laffen, daß fie jene jubifche Sitte beobachtet hätten.

Denn, mas zunächft die Aeußerungen des Clemens Alexan=



<sup>188)</sup> Bgl. Friedmann u. Grät, in d. Theol. Jahrbü. 1848, S. 354. 189) Siehe Friedmann und Grät in den Theol. Jahrbüchern 1848, S. 338—371. — Derendourg, Essai sur l'histoire et la géographie de la Paléstine, d'après les Thalmuds et les autres sources rabbiniques I (1867), p. 480—483: Le sacrifice après la destruction du temple.

<sup>190)</sup> Friedmann und Grät a. a. D., S. 355.

<sup>191)</sup> Beitrage jur Gvang .- Rrit., G. 160 f.

brinus anlangt, fo handelt er lediglich von der axol Beia ror . ήμεροων. Er betont, daß der Herr am 13ten die Runger das Ge= beimnif des Thous gelehrt habe: an diefem Tage hatten fie ibn gefragt: "Wo willft bu, daß mir bir bas Baffa bereiten?" biefem habe die Beihung ber ungefäuerten Brobe und die Buruftung auf bas Reft ftattgefunden; an biefem babe auch ber Berr ben Rungern die Rufe gemafchen. Am 14ten aber fei er als bas mahre Baffalamm geftorben: baber hatten auch an biefem Tage bie Bobenpriefter und Schriftgelehrten bas Bratorium nicht betreten wollen, bamit fie nicht verunreinigt murben, fonbern ungehindert am Abend bas Baffa affen. Clemens hat es alfo überhaupt nur mit der Chronologie der Leidenswoche zu thun. Er will zeigen, daß der Berr am 13ten fein lettes Mahl genoffen habe, nicht, wie bie Begner behaupten, am 14ten; und daß fie fich baber für ihre Sitte, am 14ten das Baffa ju feiern, nicht auf das Beifpiel des Berrn berufen könnten. Dag biefes Baffa ber Begner aber ein judisches gemefen, ift aus ben Worten bes Clemens fchlechterbinge nicht zu entnehmen. Er äußert barüber überhaupt gar nichts; und es kann fehr wohl ein driftliches Baffa gemefen fein von der Art, wie wir es nach Eusebius bei den Rirchen Rleinafiens gefunden haben.

Aus Apolinarius erfahren wir, die Gegner hätten behauptet, δτι τῆ ιδ΄ τὸ πρόβατον μετὰ τῶν μαθητῶν ἔφαγεν ὁ κύριος, τῆ δὲ μεγάλη ἡμέρα τῶν ἀζύμων αὐτὸς ἔπαθεν. Und Hippos Intus führt seinen Gegner also redend ein: ἐποίησε τὸ πάσχα ὁ Χριστὸς τότε τῆ ἡμέρα [ἦ] καὶ ἔπαθεν · διὸ κὰμὲ δεῖ δν τρόπον ὁ κύριος ἐποίη σεν οῦτω ποιεῖν. Aus diesen Worten des Apolinarius und Hippolytus erhellt allerdings, daß die Beshauptung der Gegner die war: der Hert allerdings, daß die Beshauptung der Gegner die war: der Hert habe am Tage vor seinem Tode, am 14. Nisan (oder, was dasselbe ist, am Ansangsabend des 15ten), noch das gesetliche jüdische Passa genossen. Es wäre aber voreilig, nun zu sagen, sie hätten daraus sür sich selbst die Nothwendigseit der allährlichen Feier des jüdischen, gesetzlichen Bassa gesolgert. Denn in Betress des Derrn behaupteten sie ja, er habe das Lamm, τὸ πρόβατον, gegessen. Wenn also ihre Weinung gewesen wäre, sie müßten auch noch alljährlich ganz dies

felbe Feier, wie ber Berr, beobachten, fo hatten fie ja das Baffalamm genießen, überhaupt das eigentliche gesetliche Baffa feiern muffen. Dag bies aber nach Zerftorung des Tempels schlechterbings nicht mehr möglich war und auch nicht mehr geschehen ift, haben wir ichon oben erinnert. Ihre Behauptung, fie muften "auch alfo thun, wie ber Berr gethan habe", fann baber nicht auf die Materie der Feier, fondern nur auf den Tag berfelben fich beziehen. Wie der Berr am 14ten Baffa gehalten hatte, fo fagten fie, wollten auch fie allezeit am 14ten Baffa feiern. biefes ihr Baffa etwas Subifches an fich gehabt habe, tann jum minbeften nicht mit Sicherheit aus ihren Worten geschloffen werben. Es ift bei der damaligen Bermechselung und Identificirung altund neutestamentlicher Begriffe und Institutionen zum mindeften fehr leicht moglich, daß fie fich fur eine rein chriftliche Baffafeier auf das Beispiel des Berrn berufen haben, beffen Baffafeier doch eine judische mar. Und da ihnen bei Bseudo-Drigenes ausdrücklich bas Zeugniß der Rechtgläubigfeit ausgeftellt wird, fo werden wir, fo lange nicht zwingende Grunde zur Unnahme bes Gegentheils porhanden find, vorausseten muffen, daß es ein driftliches Baffa mar, das fie gefeiert haben. Ihr Bervorheben des Umftandes, daß ber Berr am 14ten bas Lamm, bas gefetliche Baffa genoffen habe, mag barin feinen Grund haben, weil fie recht unwiderleglich zeigen wollten, daß es gerade der vierzehnte, der Tag des iudischen Baffas mar, an welchem der herr fein Abschiedsmahl aefeiert hatte.

Pfeudo=Origenes endlich berichtet allerdings, daß die Gegner sagten, δείν τὸ πάσχα τῆ τεσσαρεσκαιδεκάτη τοῦ πρώτου μηνὸς φυλάσσειν κατὰ τὴν τοῦ νόμου διαταγήν, ἐν ἦ ἄν ἡμέρα ἐμπέση. Und diese Rotiz ift noch am ehesten geeignet, und zu der Ansicht zu führen, daß die Gegner ein jüdisches oder halbiüdisches Fest geseiert hätten. Indeß gerade der Zusaß ἐν ἦ αν ἡμέρα ἐμπέση belehrt und, daß es doch nur der Tag war, in Betreff dessen eine Differenz bestand zwischen Pseudo-Origenes und seinen Gegnern. Daß sie immer am 14. Tag des ersten Monats ihr Passa feierten, ohne auf den Wochentag zu achten, dies ist's, was er ihnen zum Borwurf macht. Richt

ben judischen Charafter ihrer Reier, sondern nur die Nichtbeach= tung bes Wochentage tabelt er an ihnen. Satte in Bezug auf bie Substang der Reier ein Unterschied bestanden zwischen ihm und feinen Begnern, fo hatte er dies vor allem betonen muffen. Bervorhebung beffen, daß fie auf ben Wochentag nicht achten, mare bann gang mußig und überfluffig gemefen. Da er aber gerabe letteres befonders betont, fo muß die Substang ber Beier im Wesentlichen dieselbe, also eine chriftliche, gewesen sein. Und die Ungabe, daß fie den 14ten beobachteten "nach der Anordnung des Gefetes" (κατά την τοῦ νόμου διαταγήν), tann also nur so gemeint fein, daß fie eben ben im Gefet angeordneten 14. Monatstag ftreng einhielten. — Auch die ausbruckliche Berufung der Gegner auf bas alttestamentliche Gesetz und dessen Fluch (tò yeypapplevor er νόμω, επικατάρατον έσεσθαι τὸν μὰ φυλάξαντα ούτως ώς διαστέλλεται) tann uns in diefer Auffassung nicht irre machen, wenn wir bedenken, daß eine Rechtfertigung rein driftlicher Inftitutionen burch Berufung auf bas Alte Teftament bamals etwas gang Gewöhnliches mar. Die aller Orten gang und gebe allegorische Schriftauslegung vermischte eben völlig ben Unterschied amischen Altem und Neuem Teftament. Man fonnte fich für jede chriftliche Einrichtung auf ein altteftamentliches Bebot, für jeden chriftlichen Lehrsat auf eine altteftamentliche Beweisstelle berufen. So faben wir ichon, daß mahricheinlich auch Polyfrates mit feiner Bersicherung, man müsse Gott mehr gehorchen als ben Menschen (Euseb. H. E. V, 24, 7), nichts anderes als das altteftament= liche Baffagefet im Auge hatte, welches er auf feine völlig chriftliche Baffafeier bezog. So haben auch die von Epiphanius (Haer. 50, 1) geschilderten Quartobecimaner fich auf jenes Schriftwort berufen: επικατάρατος ος ου ποιήσει το πάσχα τη τεσσαρεσκαιδεκάτη ήμέρα του μηνός. Und doch erwähnt er nicht mit einem Worte, daß ihre Reier etwas Rudifches an fich gehabt habe. was er - ware es ber Fall gewesen - sicherlich zu erwähnen und zu tadeln nicht unterlaffen hatte. Aber er fagt nichts, als baß fie an jenem Tage gefastet und die Musterien vermaltet haben. Sie haben fich alfo für ihre rein chriftliche Feier auf altteftamentliche Anordnungen berufen. Aber nicht nur Bertreter der gnartobecimanischen Sitte, welche immerbin mit bem jubischen Baffa menigstens ben Tag gemeinsam hatte, sondern felbft Bertreter der abendländischen Festsitte, welche boch bem jubifchen Baffa fo fern ale moglich ftand, haben bas altteftamentliche Gefet auf ihre vollig heterogene driftliche Baffafeier angewandt. Go faat a. B. Athanafius in feinem 14. Festbriefe 192): "Der göttliche Ausspruch wünscht, daß wir nicht gleichgültig und unbedachtsam jum Paffafefte bingugeben, fondern mit Bewahrung der Bebeimniffe und Ueberlieferungen, wie der gefetlichen Borfdriften." Und Theophilus von Alexandria hat eine über das driftliche Baffa handelude Schrift überschrieben 198): Пері τοῦ κατά τον θεῖον νόμον γινομένου κατ' ενιαυτον άγιου και σωτηριώδους πάσχα. So sucht auch Epiphanius nachzuweisen, daß die Rirche alle Borfchriften des altteftamentlichen Baffagefetes beobachte; mobei es freilich ohne gewaltiges Allegorifiren nicht abgeht. So foll 3. B. bie Borfchrift, am 10. Rifan bas Lamm auszumählen, auf ben Namen Jesu hindeuten, ber ja mit J (hebräisch und griechisch Bahlzeichen für 10) anfange (Haer. 50, 3: λαμβάνομεν το πρόβατον από δεκάτης, ὄνομα Ἰησοῦ ἐπιγνόντες διὰ τὸ ἰῶτα). — Doch es mogen diese wenigen Beispiele genügen, um nachzuweisen, baf in ber alten Rirche überhaupt bas alttestamentliche Baffagefet auf bas driftliche Baffafest angewendet worden ift, und bag man in ersterem in der That das lettere vorgeschrieben und angeordnet fand. Wenn baber jene in den Fragmenten ber Baffachronit und von Bfeudo-Origenes bekampften Quartobecimaner fich für ihre Baffafeier auf das alttestamentliche Gefet beriefen, fo ift ichlechterbinas fein Grund vorhanden, baraus ju fchliegen, daß ihre Baffafeier die judische gemesen sei oder auch nur judische Momente in fich geschlossen habe. Gine folche Berufung auf das alttestamentliche Gefet ift etwas fo Gewöhnliches und felbft bei Rirchenvätern

<sup>192)</sup> Larfow, Die Festoriese b. heis. Athanas, S. 136. — Bei Mai (Nov. patr. bibl. VI, 1, p. 127) sauten die Borte: "Nunc vero praecipue necessarium est, ut vobiscum ego meminerim, scripturam sacram nolle nos simpliciter ad paschatis sestum accedere, sed non sine allegoriis, traditionibus, legis que observantia."

<sup>193)</sup> Migne, Patrologia graeca LXV, col. 47 sq.

bon bemährtefter Orthodoxie Bortommendes, daß daraus auf einen judaiftischen Charafter ber betreffenden Reier schlechterbinge nicht ge= ichloffen werden fann. Dit Recht werben wir daher annehmen, daß jene in den Fragmenten der Baffachronif und von Bjeudo= Drigenes befämpften Quartodecimaner, obwohl fie fich auf das altteftamentliche Gefet beriefen, doch ihr Baffafest am 14ten in driftlicher Beife gefeiert haben. Worin daffelbe bestanden habe, lagt fich nicht mit Sicherheit fagen. Da fie fich indeg auf bas Beifpiel und den Borgang des Berrn beriefen, fo liegt jedenfalls am nachften, anzunehmen, daß das Abendmahl ein mefentliches Moment ihrer Baffafeier gebildet hat. Gie werden eben, wie wir es bei den Kleinasiaten gefunden haben, alljährlich am 14ten das Abendmahl als das Baffamahl des Reuen Bundes gefeiert und dabei der in Chrifto vollbrachten Erlofung festlich gedacht haben. -Dag ihre Baffafeier nichts Judifches enthalten habe, ift auch bie Anficht von Baur 194), Silgenfeld 195), Daje 196), Leeumen 197), Ebrard 198) und felbft von Steit 199), obwohl ber lettere dieje Quartobecimaner als judaistische bezeichnet.

#### V.

Rachweis der Identität der "fleinafiatifden Ratholifer" mit den in den Fragmenten des Chronicon paschale befämpften Quartodecimanern.

Es fragt fich nun: Wer find diese in den Fragmenten ber Baffachronit betampften Quartodecimaner? Sind es die "flein-

<sup>194)</sup> Theol. 3 ihrbūcher 1844, S. 646 f. Anm. — Kanon. Evangg., S. 336. — Die drei erften Jahrhh., S. 158.

<sup>195)</sup> Theol. Jahrbb. 1849, S. 230 Anm., S. 233.

<sup>196)</sup> Tab. Schule, S. 43.

<sup>197)</sup> De sacris paschalibus. p. 139 sq.

<sup>198)</sup> Biffenichaftl. Krit., 3. Ansg., S. 1204. 1207.

<sup>199)</sup> Stud. u. Rrit. 1857, S. 764.

afiatischen Ratholiter" ober ift es eine kleine judaistische Bartei? Beinel und Stein nämlich, welche bafür halten, daß die fleinafiatifche Rirche ben 14ten ale Tobestag Chrifti feierte, muffen, ba die Quartobecimaner ber Baffachronit gang offenbar ben 14ten ale ben Tag bes Abschiedemahl Jesu betrachteten, folgerichtig annehmen, daß dies zwei gang verschiedene Arten von Quarto-Allein haben mir unfererfeits zu einer becimanern gemesen feien. folden Unterscheidung auch nur den mindeften Grund? fanden ja bei Eusebius teine Spur bavon, dag die Rleinafiaten den 14ten als Todestag bes herrn gefeiert haben. Begentheil erichien une bies ale ziemlich unmahricheinlich. Und werfen wir jest nur einen Blick auf die Restfitte ber Rleinafiaten und auf die jener Quartobecimaner ber Baffachronit, fo feben wir fofort ein, bag beibe völlig ibentifch find. Bei beiben fanben wir nur die Reier des einen Tages, bes 14ten. Bei beiden fanden mir das Abendmahl als wesentliches Moment der Feier. Bei beiben endlich diefelbe Berufung auf bie altteftamentliche Schrift und auf bas Beispiel bes Berrn. Denn wie die Gegner bes Bleudo-Drigenes behaupteten, man muffe den 14ten beobachten xara the tov νόμου διαταγήν, fo hat auch Bolyfrates mit seiner Bersicherung, man muffe Gott mehr gehorchen als ben Menschen, mahricheinlich bas alttestamentliche Baffagefet im Auge gehabt. Und wie bie Begner des Sippolntus fagten, fie muften thun, wie der Berr gethan habe, fo hat auch Polyfrates behauptet, feine Reier fei xarà το ευαγγέλιον, d. h. dem Beispiel des Herrn gemäß. Endlich fanden wir weder bei den Ginen noch bei den Andern, mit Ausnahme ihrer Gebundenheit an den Tag, judaiftische Elemente. Bielmehr mar, mas fich bei diefen und jenen als mahrscheinlicher Inhalt ihrer Feier herausstellte, völlig daffelbe. Bir haben alfo schlechterdings feinen Grund bagu, beide für zwei verschiedene Barteien von Quartobecimanern zu halten; find vielmehr von vornherein zu der Unnahme berechtigt, daß die in den Fragmenten ber Baffachronit und von Bfeudo Drigenes befämpften Gegner in ber That die driftlichen Landesfirchen Rleinafiens maren.

Was etwa dagegen bemerkt werden konnte, ift nicht wirklich ftichhaltig. Denn daß z. B. hippolytus und Pfeudo-Ori-

von bemährtefter Orthodorie Borfommendes, bak baraus auf einen judaiftischen Charafter ber betreffenden Reier schlechterdings nicht ge= ichloffen werben tann. Dit Recht werben wir baber annehmen, baf jene in den Fragmenten der Baffachronif und von Bieudo-Drigenes betämpften Quartobecimaner, obwohl fie fich auf bas alttestamentliche Gefet beriefen, doch ihr Baffafeft am 14ten in driftlicher Beife gefeiert haben. Worin daffelbe bestanden habe, läft fich nicht mit Sicherheit fagen. Da fie fich indek auf bas Beispiel und den Borgang des herrn beriefen, fo liegt jedenfalls am nächsten, anzunehmen, daß das Abendmahl ein wesentliches Moment ihrer Baffafeier gebildet hat. Gie merden eben, wie mir es bei den Rleinafiaten gefunden haben, alljährlich am 14ten das Abendmahl als das Baffamahl des Neuen Bundes gefeiert und dabei der in Chrifto vollbrachteu Erlösung festlich gedacht haben. -Dag ihre Paffafeier nichts Judifches enthalten habe, ift auch bie Anficht von Baur 194), Bilgenfeld 195), Dafe 196), Leeuwen 197), Ebrard 198) und felbft von Steit 199), obwohl ber lettere diefe Quartobecimaner ale judaiftische bezeichnet.

#### V.

Rachweis der Identität der "Meinasiatischen Katholiker" mit den in den Fragmenten des Chronicon paschale betämpsten Quarto= decimanern.

Es frägt sich nun: Wer sind diese in den Fragmenten der Bassacronit bekämpften Quartobecimaner? Sind es die "flein-

<sup>194)</sup> Theol. Jahrbücher 1844, S. 646 f. Anm. — Kanon. Evangg., S. 336. — Die drei ersten Jahrhh., S. 158.

<sup>195)</sup> Theol. Jahrbb. 1849, S. 230 Anm., S. 233.

<sup>196)</sup> Tüb. Schule, S. 43.

<sup>197)</sup> De sacris paschalibus, p. 139 sq.

<sup>198)</sup> Wiffenschaftl. Rrit., 3. Ausg., S. 1204. 1207.

<sup>199)</sup> Stub. u. Rrit. 1857, S. 764.

affatischen Ratholiter" ober ift es eine fleine judaiftische Bartei? Beitel und Steit nämlich, welche bafür halten, daß bie fleinafiatische Rirche ben 14ten ale Tobestag Chrifti feierte, muffen, ba die Quartobecimaner ber Baffachronit gang offenbar ben 14ten als ben Tag des Abichiedsmahl Jeju betrachteten, folgerichtig annehmen, daß dies zwei gang verschiedene Arten von Quartobecimanern gemefen feien. Allein haben mir unfererfeite zu einer folden Unterscheidung auch nur den mindeften Grund? Wir. fanden ja bei Eusebius teine Spur davon, daß die Rleinafiaten den 14ten als Todestag des herrn gefeiert haben. Im? Gegentheil erschien une bies ale ziemlich unmahrscheinlich. werfen wir jest nur einen Blick auf die Reftfitte ber Rleinafiaten und auf die jener Quartodecimaner ber Baffachronit, fo feben wir fofort ein, daß beide völlig ibentifch find. Bei beiden fanden wir nur Die Reier bes einen Tages, bes 14ten. Bei beiben fanden wir bas Abendmahl als mefentliches Moment ber Feier. Bei beiben endlich diefelbe Berufung auf die altteftamentliche Schrift und auf bas Beispiel bes Berrn. Denn wie die Gegner bes Bleudo-Drigenes behaupteten, man muffe ben 14ten beobachten zara the rov νόμου διαταγήν, fo hat auch Bolyfrates mit feiner Berficherung, man muffe Gott mehr gehorchen als ben Menichen, mahricheinlich bas alttestamentliche Bassageset im Auge gehabt. Und wie die Begner des Sippolytus fagten, fie mußten thun, wie der Berr gethan habe, fo hat auch Polyfrates behauptet, feine Reier fei xarà το ευαγγέλιον, d. h. dem Beifviel des Herrn gemäß. Endlich fanden wir weder bei den Ginen noch bei den Andern, mit Ausnahme ihrer Gebundenheit an den Tag, judaistische Elemente. Bielmehr mar, mas fich bei diefen und jenen als mahrscheinlicher Inhalt ihrer Feier herausstellte, völlig daffelbe. Wir haben alfo schlechterdings teinen Grund bagu, beide für zwei verschiedene Barteien von Quartobecimanern zu halten; find vielmehr von vornberein zu der Unnahme berechtigt, daß die in den Fragmenten ber Baffachronit und von Bfeudo = Drigenes befämpften Gegner in ber That die driftlichen Landesfirchen Rleinafiens maren.

Bas etwa dagegen bemerkt werden konnte, ift nicht wirklich ftichhaltig. Denn daß z. B. hippolytus und Pfeudo-Ori-

genes jener Begner Ermahnung thun in Werten, welche "gegen alle Retereien" gerichtet find, beweift feineswegs, daß diefe Begner nicht die Bemeinden Rleinaffens gewesen feien. Man weiß ja, wie schnell man in ber alten Rirche mit dem Begriff ber Barefe bei ber Sand mar. Und zu allem Ueberfluß berichtet Eusebius (H. E. V. 24, 9), daß Biftor von Rom in der That bie Rirchen Rleinasiens als irraläubige (έτεροδοξούσας) von ber firchlichen Gemeinschaft ausgeschlossen habe. Daber hat es durchaus nichts Auffälliges, wenn Sippolptus und Bfendo-Drigenes, die ja ber römischen Rirche angehörten, in ihren Berten ben Standpunkt diefer Rirche vertraten und die feterische Sitte ber Rleinafiaten in ihre Berzeichnisse aller Retereien aufnahmen. Noch weniger will es fagen, menn Pfeudo=Drigenes feine Begner geringschätig nur "Ginige" nennt (ξτεροι δέ τινες κ. τ. λ.). Denn diese Bezeichnung ift eben weiter nichts, als ein Reichen ber Geringschätzung, wie Baur 200), Silgenfelb 201) und David= fon 202) richtig bemerkt haben, und beweift keineswegs, Steit 203) will, daß er bamit nicht die kleinafiatische Rirche könne gemeint haben. Endlich wird uns auch bas nicht befremben, baß Bfeudo-Drigenes feine Gegner φιλόνεικοι την φύσιν, ίδιώται την γνώσιν, μαγιμώτεροι τον τρόπον nennt. Denn selbst der milbe und friedliebende Brenaus beehrt die Rleinafiaten feines= wege mit fehr ichmeichelhaften Prabitaten. Er nennt ihre Sitte ebenfalls eine "einfältige und beschränkte" (Euseb. H. E. V, 24, 13: την καθ' απλότητα καὶ ιδιωτισμόν συνήθειαν). Μικετ= bem ift noch von Mener 204) bemerft worden, daß Apolinarius schon beshalb nicht die affatische Landesfirche im Auge gehabt haben könne, weil er feine Begner blok ale erzog bezeichne. Hierüber mare, wenn die Angabe richtig mare, baffelbe zu bemerken, wie über

<sup>200)</sup> Theol. Jahrbb. 1857, S. 251.

<sup>201)</sup> Zeitschr. 1858, S. 155 f. - Paschaftreit, S. 256. 282 f. 404.

<sup>202)</sup> Introduction II, p. 411 sq.

<sup>203)</sup> Stud. u. Krit. 1856, S. 783 f. — Ebendief. 1857, S. 775 f. — Ebendief. 1859, S. 718, Anm.

<sup>204)</sup> Evang. Joh., 5. Ausg., S. 23 Anm.

bas rerks des Pseudo-Origenes. Allein im Texte steht überhaupt gar nicht krioi, sondern elol, und das krioi scheint nur durch ein Bersehen Hilgenfeld's in den Text gekommen zu sein.

Dies alles also kann uns in unserer Ansicht nicht irre machen. Wohl aber haben wir ftatt deffen die gewichtigsten Gründe für die Richtigkeit berselben.

1. Schon ber Umftand ift geeignet, une in berfelben zu beftarten, daß Apolinarius, Sippolytus, Clemens Alexan= brinus und Bfeudo Drigenes fammtlich Bertreter der abendländischen Festsitte maren. Sinsichtlich der drei letteren, welche theils ber römischen, theils ber alexandrinischen Rirche angeborten, ift bies allgemein zugegeben 205). Aber auch Apolinarius, Bischof von Hierapolis, hat ohne Zweifel auf Seite ber Abendländer geftanden, wie barans erhellt, daß er in dem Quartobecimaner-Bergeichniß des Bolyfrates fehlt. Diefer neunt nämlich in feinem Brief an Biftor 206) die bedeutenoften Bertreter der fleinafiatischen Sitte, nämlich die Apostel Johannes und Philippus und außerdem Bolhcarpus von Smprna, Thrafeas, Sagaris, Bapirius, Melito von Sarbes. Es find bies zum Theil Namen fehr untergeordneten Ranges, Manner, die uns außerdem gar nicht befannt find und die schwerlich eine große Rolle in der Rirche gefpielt haben werden. Um fo auffallender ift es baber, daß Apolinarius fehlt. ber berühmte Zeitgenoffe Melito's, der fonft immer mit ihm gu= fammen genannt wird ale beffen Benoffe in Bertheidigung bes Chriftenthums. Gin Name fo guten Rlangs batte dem Boly= frates ficherlich willfommen fein muffen ale Gewährsmann für feine Festsitte. Es tann daber - wie Baur 207), Biefeler 208).

<sup>205)</sup> Bgl. 3. B. Beitel, Die christliche Passafeier, S. 64, wo es von Clemens und Hippolytus heißt, daß sie "doch sicher in dem Streit zwischen Rom und Ephesus auf Seiten der occidentalischen Observanz mit ihrer Kirche standen". — Ebenso urtheilen in Betreff des Hippolytus auch Schneider, Die Echtheit d. johann. Evang., S. 58, und Abt, La controverse pascale, p. 47: "Nous admettons volontiers que cet évêque (Hippolyte) était partisan de la coutume romaine."

<sup>206)</sup> Euseb. H. E. V, 24, 2 sqq.

<sup>207)</sup> Theol. Jahrbb. 1848, S. 278.

<sup>208)</sup> Reuter's Repertorium, Bb. 64, S. 127.

Silgenfeld 209), van Leenwen 210), Scholten 211) richtig ge= urtheilt haben - beffen Richtermähnung bei Bolykrates nur barin ihren Grund haben, daß er eben nicht auf Seite des letteren geftanden hat, fondern vielmehr auf Seite ber Abendlander. man bagegen eingewendet hat, bag Apolinarius als Bifchof von Bierapolis auf afiatischer Seite geftanden haben muffe, ba boch Eusebius (V, 23, 1) berichte, daß bie Gemeinden von gang Afia (της Ασίας απάσης) ben 14ten beobachtet hatten, so will dies nicht viel fagen. Denn eine folche allgemein gehaltene Angabe schließt einzelne Ausnahmen nicht aus. Und mit der Ginmuthigkeit der Affiaten in Betreff ihrer Baffafeier tann es jedenfalle nicht glanzend beftellt gewesen sein, benn Gusebius felbst theilt (IV, 26, 3) ein Fragment des Melito mit, wornach einst in Laodicea "viel Streit fich erhob über das Baffa". Sat fonach Apolinarius ebenfo wie Sippolytus, Clemens Alexandrinus und Bfeudo-Drigenes auf Seite der abendländischen Festsitte geftanden, fo ift dies ein gewichtiges Moment für die Richtigkeit unferer Anficht, daß es nur einerlei Art von Quartodecimanern gegeben habe. Denn es mare doch in der That feltfam, wenn biese Bertreter abendländischer Sitte in ihrer Bestreitung der Quartodecimaner fein Wort bavon erwähnt hatten, daß es zwei verschiedene Arten von Quartobecimanern gegeben habe. letteres der Fall gemefen, fo hatten fie doch unbedingt unterscheiden muffen zwischen diefen zwei Arten, und hatten fagen muffen, daß fie nur gegen die eine Urt, nämlich - wie Beitel und Steit wollen - gegen die judaistische Beobachtung des 14ten sich wenden, nicht aber gegen die driftliche Begehung biefes Tages. Bon alle dem aber thun fie nichts. Sondern fie tampfen gang allgemein und ichlechthin gegen die Beobachtung bes 14ten. haben also überhaupt nur von einer Art, diefen Tag zu beobachten, gewußt (natürlich abgesehen von der judischen Sitte). Und gegen

<sup>209)</sup> Theol. Jahrbb. 1849, S. 243. 249 f. — Ebendief. 1857, S. 527. — Pajchaftr., S. 255. 256. 274. — Zeitschr. 1861, S. 308 f.

<sup>210)</sup> De sacris paschalibus, p. 55.

<sup>211)</sup> Het ev. naar Joh., p. 16. 415.

biese eine Art wenden sie sich. Ihre Segner waren daher ohne Zweifel die Quartobecimaner, von denen allein wir auch sonst Kunde haben, nämlich die Gemeinden Kleinasiens.

2. Dies geht auch noch aus einer anderen Thatfache mit Evis beng hervor. In bem ichon oben genannten Quartodecimaner-Berzeichnig des Bolyfrates wird u. a. (Euseb. V, 24, 5) auch Melito ale Bertreter ber fleinasiatischen Sitte genannt. Diefer Melito hat, wie wir aus Eufebius (IV, 26, 2) miffen, ein Buch über das Baffa gefchrieben, in welchem er alfo ohne Zweifel die fleinafiatifche Sitte vertreten hat. Nun wiffen, wir aber, daß Clemens Alexandrinus feine Schrift über bas Baffa, aus welcher eben jene Fragmente der Baffachronit stammen, geschrieben bat aus Anlag des Buche von Melito (Euseb. IV, 26, 4: 25 Denn daß & altlag heißen folle, wie Beigel 212) und Befele 218) wollen, "zur Erganzung" oder, wie Steit 214) will, "mit Burudgeben und Bezugnahme auf die Schrift Melito's", ift doch faum bentbar. Bielmehr werden wir, wie auch Rettberg 215), Wiefeler 216), Bilgenfeld 217), Banr 218), van Leeuwen 219), Scholten 220). Ebrard 221) geurtheilt haben, durch die Angabe. Clemens fei zu Abfaffung feiner Schrift burch die Schrift Melito's veranlagt worden, nothwendig auf die Borftellung geführt, daß fich hier Clemens gegen Melito und beffen Auseinandersetzungen gemendet hat. Nun halte man einmal die Thatfachen ausammen: bie Schrift bes Clemens ift gegen Melito gerichtet; Melito mar Quartodecimaner: ans jener Schrift des Clemens haben wir in

<sup>212)</sup> Die driftl. Baffafeier, S. 26. 74.

<sup>213)</sup> Conciliengesch. I, S. 299.

<sup>214)</sup> Stud. u. Rrit. 1856, S. 778. - Bergog's Real-Enc. XI, S. 157.

<sup>215)</sup> Zeitschr. f. hift. Theol. II, 2. S. 116.

<sup>216)</sup> Reuter's Repertorium, Bb. 64, S. 123.

<sup>217)</sup> Theol. Jahrbb. 1849, S. 243. — Pajchaftr., S. 253.

<sup>218)</sup> Die drei ersten Jahrhh., S. 157.

<sup>219)</sup> De sacris paschalibus, p. 64.

<sup>220)</sup> Het ev. naar Joh., p. 417.

<sup>221)</sup> Biffenschaftl. Krit., 3. Ausg., S. 1201 f.

der That noch Fragmente, in welchen Quartobecimaner bekämpft werden. Kann es nach allebem noch zweifelhaft sein, daß die dort bekämpften Quartobecimaner eben Melito und seine Partei, also die Kleinasiaten waren?

3. Das gewichtigste Argument bafür, baß der in den Fragmenten der Passachronik bekämpfte Standpunkt der Standpunkt der
kleinasiatischen Kirche war, entnehmen wir der Schrift des Eusebius "über das Passa" 222), die allerdings bisher gänzlich übersehen worden ist. Wir theilen, da sie doch wohl Wenigen zur Hand sein wird, die ganze Stelle, die für uns in Betracht kommt,
in extenso mit:

## Εὐσεβίου Καισαφείας Πεφὶ τῆς τοῦ πάσχα έοφτῆς.

8. Πλην 228) τοῦ θεοφιλεστάτου βασιλέως μέσου τῆς αγίας συνόδου προκαθεζομένου, ως ήχθη είς μέσον τὸ περὶ τοῦ πάσχα ζήτημα, ελέγετο μέν οσα καὶ ελέγετο επλεονέκτει δε τω πλήθει των επισχόπων ή τριπλασίων μοΐρα της όλης οίκουμένης ετέρωθεν αντιτείνουσα τοῖς τῆς ανατολῆς αρχτῶα γὰρ ὁμοῦ καὶ μεσημβοινά καὶ τὰ κατὰ δύοντα ήλιον έθνη τῆ συμφωνία φοαξάμενα την εναντίαν ανθείλκε τοίς της εώας την παλαιαν διεκδικοῦσι συνήθειαν τέλος δὲ λόγου εἶξαν οἱ ἀνατολικοί καὶ οὕτω μία Χοιστοῦ γέγονεν έορτή και ούτω τῶν μέν κυριοκτόνων απέστησαν, τοῖς δὲ ὁμοδόξοις συνήφθησαν τ φύσις γὰο Ελκει τὰ ὅμοια πρὸς τὰ ὅμοια εἰ δέ τις εἴποι ὡς ἄρα γέγραπται 224), τῆ πρώτη ημέρα των άζύμων προσελθόντες οἱ μαθηταὶ εἶπον τῷ σωτηρι, που θέλεις έτοιμάσομέν σοι φαγείν το πάσχα; ΄ δέ προς τὸν δεῖνα ἀπέστειλε παραγγείλας εἰπεῖν, πρὸς σὲ ποιῶ τὸ πάσχα, ξοουμεν ότι τουτο παράγγελμα ούκ έστιν, άλλ' ίστορία πράγματος συμβεβηχότος κατά τὸν τοῦ σωτηρίου πάθους καιρόν · έτερον δέ ξστιν τὸ παλαιὰν πράξιν διηγείσθαι, καὶ έτερον τὸ νομοθετείν καὶ τοῖς μετὰ ταῦτα παραγγελίας καταλιμπάνειν.

<sup>222)</sup> Mai, Nova patrum bibliotheca IV, p. 209-216.

<sup>223)</sup> Bier - ceterum, übrigens.

<sup>224)</sup> Matth. 26, 17 f.

- 9. Άλλα και ο σωτήρ ου μετα Ιουδαίων επετέλεσε το πάσχα κατά τὸν καιρὸν τοῦ ίδίου πάθους ' οὐ γὰρ ὅτε ἔθυον ἐκεῖνοι τὸ πρόβατον, τότε καὶ αὐτὸς μετὰ τῶν αὐτοῦ μαθητῶν τὸ ἑαυτοῦ ήγαγε πάσγα οἱ μέν γὰρ κατὰ τὴν παρασκευὴν ἐν ἡ πέπονθεν ο σωτήρ τουτ' έπραττον ' όθεν ουδέ είσηλθον είς το πραιτώριον, αλλ' ὁ Πιλάτος πρὸς αὐτοὺς ἔξεισιν · αὐτὸς δὲ πρὸ ὅλης ἡμέρας τη πέμπτη τοῦ σαββάτου τοῖς μαθηταῖς συνανέχειτο καὶ συνεσθίων αὐτοῖς έλεγεν, ἐπιθυμία ἐπεθύμησα τοῦτο τὸ πάσχα φαγεῖν μεθ' ύμῶν ' ὁρᾶς ὅπως ὁ σωτήρ οὐ μετὰ Ἰουδαίων τὸ πάσχα ήσθιεν; επειδή καινον ήν εκείνο και ξενίζον παρά τὰ συνήθη καί λουδαϊκὰ έθη, αναγκαίως επέστησεν ελπών 225), επιθυμία επεθύμησα τοῦτο τὸ πάσχα φαγεῖν μεθ' ὑμῶν πρὸ τοῦ με παθεῖν. τὰ μέν γὰρ παλαιὰ ήθη ὄντα καὶ πεπαλαιωμένα, α δὴ μετὰ Ιουδαίων ήσθιεν, ούκ ήν επιθυμητά το δε καινόν μυστήριον ττς καινής αυτού διαθήκης, ο δη μετεδίδου τοῖς έαυτου μαθηταῖς, ἐπιθυμητὸν ἦν αὐτῷ εἰκότως ἐπεὶ πολλοὶ πρὸ αὐτοῦ προφήται και δίκαιοι επεθύμησαν ίδειν τὰ τῆς νέας διαθήκης μυστήρια · καὶ αὐτὸς δὲ ὁ λόγος πάντοτε δίψῶν τὴν κοινὴν σωτηρίαν μυστήριον παρεδίδου, δι' οδ πάντες άνθρωποι έμελλον έορτάζειν επιθυμητόν τούτο αυτώ είναι ωμολόγησε το μέν Μωϋσέως πάσγα οὐχ ηριιοζε πᾶσι τοῖς πότε έθνεσι πῶς γάρ: οπότε υφ' ένα τόπον τον έν τη Ιερουσαλημ τελείσθαι νενομοθέτητο · διὸ οὐκ ἦν ἐπιθυμητόν · τὸ δὲ σωτήριον μυστήριον τῆς καινής διαθήκης πάσιν ανθρώποις αρμόζον εξκότως αυτώ ξπιθυμητον ήν.
- 10. Αλλ αὐτὸς μέν πρὸ τοῦ παθεῖν σὺν τοῖς ξαυτοῦ μαθηταῖς ἔφαγε τὸ πάσχα καὶ τὴν ἑορτὴν ἐπετέλεσεν, οὐ μετὰ τῶν Ἰουδαίων · ἑορτάσαντος δὲ αὐτοῦ ἐσπέρας οἱ ἀρχιερεῖς ἄμα τῷ προδότη ἐπιστάντες ἐπέβαλον ἐπ' αὐτὸν τὰς χεῖρας · οὐ γὰρ ἤσθιον αὐτοὶ κατὰ τὴν ἑσπέραν τὸ πάσχα · ἦ γὰρ ἄν τὴν σχολὴν περὶ αὐτὸν εἰχον · καὶ δῆτα συλλαβόντες ἀπήγαγον εἰς τὴν οἰκίαν τοῦ Καϊάφα, ἔνθα διανυκτερεύσαντες, ὡς ἡμέρα ἐγένετο, συνήχθησαν καὶ ἀνακρίνουσιν αὐτὸν πρότερον · εἰτα μετὰ ταῦτα ἀναστάντες ἅμα τῷ πλήθει ἤγαγον αὐτὸν πρὸς Πιλάτον · καὶ τότε

<sup>225)</sup> Luf. 22, 15. Bettichr. f. b. bift. Theol. 1870. II.

φησὶν ἡ γραφὴ 226) ὅτι μὴ εἰσῆλθον εἰς τὸ πραιτώριον, ινα δὴ μὴ ὑπὸ στέγην ἑλληνικὴν εἰσελθόντες, ώς γε ῷοντο, μιανθῶσι, καθαροὶ δὲ μείναντες οἱ παμμιαροὶ ἐσπέρας ἐπιστάσης φάγοιεν τὸ πάσχα, οἱ τὸν κώνωπα διυλίζοντες, τὴν δὲ κάμηλον καταπίνοντες 227), οἱ τὰς ψυχὰς αὐτοῖς σώμασι κατὰ τοῦ σωτῆρος μιαιφονία μεμιαμμένοι, τὸν ὄροφον ἐδεδίεσαν ὑπεισελθεῖν ἀλλὶ οἱ μὲν κατ αὐτὴν ἐνείνην τοῦ πάθους τὴν ἡμέραν τὸ λυμαντικὸν τῆς ἑαυτῶν ψυχῆς ἔφαγον πάσχα, τὸ αἴμα τὸ σωτήριον οὐχ ὑπὲρ ἑαυτῶν ἀλλὰ καθ ἑαυτῶν ἐξαιτησάμενοι ὁ δ΄ ἡμέτερος σωτὴρ οὐ τότε, πρὸ ἡμέρας δὲ ἀνακείμενος μετὰ τῶν μαθητῶν τὴν ἐπιθυμητικὴν ἑαυτῷ ἑορτὴν ἦγεν.

Eusebins berichtet bier junachft, daß auf ber Snnobe ju Nicaa auch die Frage in Betreff bes Baffa zur Sprache gebracht worben fei; und daß hierbei, wie es scheint nach langeren Berhandlungen, bie Morgenlander den Uebrigen, die an Bahl ihnen breifach überlegen maren, gulett nachgegeben hatten. "Und fo", fagt er, "ift es ein driftliches Reft geworden. Und fo liegen fie ab von ben Mörbern bes Berrn, und ichlossen sich an ihre Glaubensgenossen an. Denn bie Natur gieht Bleiches zu Gleichem." Im unmittel= baren Anschluß hieran polemifirt bann Gusebius gegen folche, welche behaupteten, bag ber herr am 14ten bas Baffa genoffen habe, und bag barum auch fie felbst also thun mugten; er polemifirt also gegen Quartobecimaner. Es fann gemiß tein 3meifel fein, bag er bamit bie Landesfirche Rleinafiens im Auge hat. Denn ba im Borbergehenden von nichts anderem die Rede mar, als von den zwei Barteien, welche ju Nicaa einander gegenübergeftanden hatten, und von dem ichlieflichen Refultat, daß die Rleinafiaten ben übrigen nachgegeben haben, fo liegt es doch auf der Band, daß die unmittelbar darauf folgenden Erörterungen über die Unrichtigkeit und Unhaltbarteit gemiffer quartobecimanischer Gate und Behauptungen niemand anderem gelten fonnen, ale eben ben Rleinafigten. Gufebius bezweckt bamit offenbar, ben etwa noch Wiberstrebenden zu zeigen, wie wenig haltbar alles bas fei, mas fie zur Bertheibigung ihrer

<sup>226)</sup> Joh. 18, 28.

<sup>227)</sup> Matth. 23, 24.

Sitte vorbrächten. Der hier befampfte Standpunkt ift alfo berjenige ber fleinafiatifchen gandesfirche. - Jedermann fieht aber, bag bies genau berfelbe ift, wie ber in ben Fragmenten ber Baffadronit befampfte. Denn 1) ift aus ben Worten bes Eufebius flar. daß die Gegner behaupteten, ber herr habe am Abend por feinem Tode bas Baffa mit ben Juben, b. h. gur felben Reit wie biefe, genoffen. Eben bies ift es ja, mas Eusebius wiederholt in Abrede stellt und ausführlich zu widerlegen sich bemüht (c. 9: ου μετά Τουδαίων επετέλεσε το πάσγα κατά τον καιρον του ίδιον πάθους. Chendaj.: ου μετά Ιουδαίων το πάσχα ήσθιεν. C. 10: σὺν τοῖς ἑαυτοῦ μαθηταῖς ἔφαγε τὸ πάσχα καὶ τὴν ἑορτην έπετέλεσεν, ου μετα loudulwr). Seine Begner behaupteten alfo, baf ber Berr bas Baffa gur gefetlichen Reit, alfo am 14. Nifan, genoffen babe. Cbenfo behaupteten aber auch bie Begner bes Sippolytus, Apolinarius und Clemens Alexandrinus, dag der herr am Abend vor feinem Tode, am 14. Nifan, das Baffa gegeffen habe. - 2) Die Begner des Gufebius beriefen fich hiefur auf das Evangelium Matthäi. Denn die Worte, welche er als Einwand der Gegner anführt, ώς αρα γέγραπται, τη πρώτη ημέρα των αζύμων προσελθόντες οἱ μαθηταὶ εἰπον τῷ σωτῆρι, ποῦ θέλεις έτοιμασομέν σοι φαγείν τὸ πάσγα; ὁ δὲ ποὸς τὸν δείνα απέστειλε παραγγείλας είπειν, προς σε ποιώ το πάσχα, stimmen am meiften mit bem Berichte bes Matthaus (26, 17 f.) überein. Ebenfo faat Abolinarius ausbrucklich von feinen Begnern, daß fie fich für ihre Unficht auf Matthaus berufen hatten (denyoveral Ματθαΐον ούτω λέγειν ώς νενοήκασιν). — 3) Aus Enfebius er= bellt, daß die Gegner nun folgerten: wie der Berr am 14. Rifan das Baffa gehalten hat, alfo muffen auch wir alljährlich thun. Er fagt nämlich (c. 8); εὶ δέ τις εἶποι κ. τ. λ., ἐροῦμεν ὅτι τοῦτο παράγγελμα οὐκ ἔστιν, ἀλλ ἱστορία πράγματος συμβεβηκότος κατά τὸν τοῦ σωτηρίου πάθους καιρόν : ἔτερον δέ ἐστιν τὸ παλαιὰν πρᾶξιν διηγείσθαι, καὶ έτερον τὸ νομοθετεῖν καὶ τοῖς μετὰ ταῦτα παραγγελίας καταλιμπάνειν. Diefe-nachdrückliche Erinnerung, bag ber Bericht bes Matthaus von ber Baffafeier am 14ten tein "Gebot" fei, und bag bamit den nachfolgenden Gefchlechtern teine Borfdrift gegeben mer be, weil es eben nur eine einfache Geschichts= 16\*

ergahlung fei, tann nur barin ihren Grund haben, bag bie Gegner in ber That aus biefem Bericht ein "Gebot" machten. meinten alfo, wie ber Berr gethan habe, alfo muften and fie thun. Ebenfo berichtet Sippolytus von feinem Begner, baf er behauptet habe: εποίησε το πάσχα ο Χριστός τότε τη ήμερα [ή] καὶ ἔπαθεν, διὸ κάμε δεῖ ὃν τρόπον ὁ κύριος ἐποίησεν. ούτω ποιείν. - 4) Auch dies verdient noch Beachtung, daß Eusebius zur Befampfung der Gegner benfelben Weg einschlägt, wie Sippolytus, Apolinarius und Clemens Alexandrinus. Abgefeben nämlich von jener Bemerfung, daß ber evangelische Bericht tein Bebot fei, sucht er noch ju zeigen, daß nicht einmal jene Boraussetzung ber Begner, ber Berr habe am felben Tage wie die Juden bas Baffa gegeffen, richtig fei. Denn am Abend vor feinem Tode habe er nur fein eigenes Baffa. "bas heilbringende Danfterium bes Neuen Bundes", gefeiert, bas gefetliche Baffa aber fei von ben Juden erft am folgenden Tage, am Abend nach ber Kreuzigung genoffen worden. Und jum Beweis für die Richtigfeit feiner Unficht citirt Eufebius jene Stelle ans bem Evangelium Johannis (18, 28), wornach die Juden das Bratorium nicht betreten wollten, um fich nicht zu verunreinigen, fondern ungehindert am Abend bas Baffa effen zu tonnen - biefelbe Stelle, an welche auch Clemens Alexandrinus erinnert jum Beweis bafür, baf erft am Abend. bes Rreuzigungstages bas gesetliche Baffa gefeiert worden fei. Da wir ohnehin wissen (vgl. Euseb. H. E. IV, 26, 4; VI, 13, 9). baß Eusebius die Schrift des Clemens über bas Baffa gekannt hat, so burfen wir wohl annehmen, daß bies Bufammentreffen nicht zufällig ift, und bag Gufebine bei feiner Beftreitung der fleinafiatischen Baffafeier bie Schrift des Clemens über bas Baffa benutt hat. Es mare bies ein neuer Beweis für bie Identität ber beiderseitigen Begner. - Dag aber beide, nämlich Eufebius einerseits und Sippolytus, Apolinarius und Clemens andererfeits, in der That ein und diefelben Gegner vor Augen gehabt haben, wird nach dem Bisherigen jedenfalls nicht beftritten werben konnen. Ebenfo fest steht es aber auch - wie aus Eufebius hervorgeht -, daß diese Begner die tatholischen Landestirchen Rleinafiens maren.

Wir haben im Bisherigen die Gründe für die Joentität der "kleinasiatischen Katholiker" mit den in den Fragmenten der Bassachronik bekämpften Quartodecimanern aufgeführt. Wir schließen hieran noch einige Nachrichten, aus welchen wenigstens so viel hervorgeht, daß man auch in späterer Zeit, wenn man von Quartodecimanern sprach, keine andern im Auge hatte, als die in den Fragmenten der Bassachronik bekämpften.

4. Aus einem Briefe bes Athanafius an Epiphanius, in welchem erfterer den letteren ermahnt, nun endlich einmal in seinem Schelten auf die Retzer innezuhalten, ist uns folgendes Bruchstück erhalten 228):

Οὐκοῦν ιώσπερ συνήθλησας καὶ συνεχάρης, οὕτω καὶ τοῦ μέμφεσθαι παῦσαι, καὶ μαϊλλον εἔχου ίνα τοῦ λοιποῦ ἡ μὲν ἐκκλησία βεβαίαν τὴν εἰρήνην ἔχῃ. καὶ παύσονται αὶ αἰρέσεις τῆς μιαιφόνου προαιρέσεως, παύσονται δὲ καὶ οὖτοι φιλονεικοῦντες οἱ ἐφευρόντες ἑαυτοῖς ζητήματα, προφάσει μὲν τοῦ σωτηριώδους πάσχα, ἔργῳ δὲ τῆς ἰδίας ἔριδος χάριν μάλιστα, ὅτι ἐξ ἡμιῶν εἶναι δοκοῦντες καὶ χριστιανοὶ αὐχοῦντες λέγεσθαι ζηλοῦσι τὰ τῶν προδεδωκότων Ἰουδαίων. ὁποία γὰρ αὐτοῖς καὶ πιθανὴ ἀπολογία γένοιτ ἀν ἄρα; ἐπειδὴ γέγραπται ,, τῆ δὲ πρώτῃ τῶν ἀζύμων "καὶ ,, ἐν ἢ ἔδει θύειν τὸ πάσχα". ἀλλ ἐγίνετο τότε καλῶς, νῦν δὲ κατὰ τὸ γεγραμμένον ἀεὶ πλανῶνται τῆ καρδία.

Die pidoreixovres, von welchen hier Athanasius redet und welche er von den aleéveis wohl unterscheidet, waren offenbar Quartodecimaner. Denn er wirft ihnen ja vor, daß sie "unter dem Borwand des christlichen Passa's "Streit erregten, und daß sie, die doch Christen sein wollten, jüdischem Wesen anhingen. Sie müssen als Athanasius für zulässig hielt, der jüdischen Sitte genähert haben; was nur so gemeint sein kann, daß sie ihr Passa, welches sie für ein rein christliches ausgaben, am selben Tage wie die Juden hielten. Wir haben es also mit Quartodecimanern zu thun und zwar, wie man leicht sieht, mit Quartodecimanern dersselben Art, wie wir sie disher kennen gelernt haben. Denn auch

<sup>228)</sup> Chronicon pasch. ed, Dindorf I, p. 9.

biese Quartobecimaner, welche Athanasius im Auge hat, mussen sich auf das Beispiel des Herrn, als welcher am 14. Nisan das Passa gefeiert habe, berusen haben. Denn sie vertheidigten ihre Feststitte dadurch, daß sie sagten, es stehe geschrieben "τη πρώτη τῶν ἀζύμων" und "ἐν ἡ ἔδει θύειν τὸ πάσχα" 229). Damit wollten sie offenbar beweisen, daß der Herr am 14ten das Passa gehalten habe, weshalb sie auch also thun mußten.

5. Dieselben Gegner hat endlich auch der Verfasser einer anonymen Schrift im Auge gehabt, über welche Photius 230) Folgendes berichtet:

Ανεγνώστη βιβλίον ἀνώνυμον, οὖ ἡ ἐπιγραφὴ ,,λόγος πρὸς Ἰουδαίους καὶ τοὺς μετὰ τούτων αἰρετικοὺς καὶ τοὺς καλουμένους τεσσαρεσκαιδεκατίτας, μὴ <sup>281</sup>) τῷ πρώτῳ καθ Έβραίους μηνὶ ἐπιτελοῦντας τοῦ άγίου πάσχα τὴν ἑορτήν ". οὖτος

<sup>229)</sup> In meiner Differtation "De controv. pasch." habe ich — worauf Hr. Prof. Delitsch mich aufmerksam machte — bie letzten Sätze des Fragments unrichtig erklärt. Sie werden wohl folgendermaßen zu verstehen sein. Athanasius sagt, die betreffenden gedoversoveres würden sicherlich bald aufhören. Denn, ruft er aus, was können sie doch für überzeugende Gründe zur Bertheidigung ihrer Sitte beidringen? Lediglich diesen: eneud; pepaarau "ry de neuty row alvum" nat "er fieden von alvum" nat "er fieden von alvum" nat "er fieden von ihnen das Schriftwort: Sie irren beständig in ihrem Herzen.

<sup>230)</sup> Bibliotheca, cod. 115 ed. Bekker, p. 91.

<sup>231)</sup> Daß hier von den Duartodecimanern gesagt wird, sie seierten ihr Passa nicht im ersten Monat nach jüdischer Rechnung, ist jedensalls höchst befremblich. Ich habe in meiner Differtation (De controv. pasch., p. 45) es darans zu erklären gesucht, daß den Juden von den Kirchenvätern hänsig (z. B. von Betrus Alexandrinus im Chron. pasch. ed. Dindorf I, p. 6 sqq.; ebenso in den Constit. app. V, 17 ed. Lagarde, p. 149) der Borwurf gemacht wird, daß sie das Passa nicht zur rechten, gesehmäßigen Zeit seiern. Allein diese Erklärung ist doch wenig befriedigend. Biel wahrscheinlicher ist — was Herr Prof. Desits ich wermathet —, daß μη durch ein Bersehen hierher gesommen ist und ursprünglich weiter unten vor κόμπον gestanden hat. Denn dort vermißt man ein μη, da zu den sobenden Prädikaten "turz" (σύντομος) und "schlicht" (ἀπέριτος — ohne llebersadung, schlicht, einsach) nicht das tadelnde κόμπον μετέχων, sondern nur das ebensalls sobende μη κόμπον μετέχων "nicht viel seere Worte machend", passend erscheint.

μέν ὁ λόγος σύντομος καὶ ἀπέριττος καὶ κόμπου μετέχων, λέγει μέντοι τῆ άγία πέμπτη μὴ τὸ νομικὸν φαγεῖν πάσχα τὸν κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν · μηδ ἐ γ ὰρ ε ἐναι τότε τὸν καιρόν, ἀλλὰ τῆ ἐπιούση. καὶ ὅτι οὐδὲ νομικῶς τελιῶν ἔφαγεν, ὅπερ ἔφαγεν, εἰς τὴν ἐπιοῦσαν · οὕτε γὰρ ἀρνὸν οὕτε ἄζυμα οὔτε ἄλλο τι πράττων, ὅσα οἱ τὸ νομικὸν τελοῦντες πάσχα ἔθος ἔχουσι παραφυλάττειν · ἀλλ ᾽ ἔδιον μυστικόν φησι δεῖπνον φαγεῖν, ἔξ οὖ καὶ τοῖς μαθηταῖς ἄρτου καὶ ποτηρίου μεταδοῦναι.

Der Berfasser dieses Buches hebt gegen die von ihm betämpften Quartobecimaner hervor, daß der Herr am Abend vor seinem Tode nicht das gesetsliche Passa gegessen habe, da dieses erst am folgenden Tage, am Abend nach der Kreuzigung von den Juden genossen worden sei. Jene Quartobecimaner müssen daher behauptet haben, daß der Herr das gesetzliche Passa gegessen habe, daß er also am 14. Nisan dasselbe gehalten und erst am 15ten den Kreuzestod erlitten habe. Wir haben somit hier dieselbe Berusung auf das Beispiel und den Borgang des Herrn, wie wir sie bis jetzt bei allen Quartodecimanern gefunden haben. Auch der Berfasser dieser wohl erst aus ziemlich später Zeit stammenden Schrift hat demnach, wie es scheint, keine andern Quartodecimaner gekannt, als die in den Fragmenten der Passachronis bekämpsten.

Wir sehen also, daß sowohl Eusebius in seiner Schrift über bas Passa, als auch Athanasius in seinem Brief an Epiphanius, als endlich auch der Verfasser jener anonymen von Photius citirten Schrift genau dieselben Quartodecimaner vor Augen hatten, wie die, welche von Hippolytus. Apolinarius und Elemens Alexandrinus in den Fragmenten der Passachronik bekämpft werden. Reiner derselben weiß von andern, als eben nur von diesen Quartodecimanern. Daß dieselben aber die katholischen freilich nach den nicänischen Beschlüssen zur Secte gewordenen — Gemeinden Kleinasiens waren, erhellt außer anderm besonders aus Eusedius' Schrift über das Passa; wie denn auch alles, was Eusedius in der Kirchengeschichte über die Sitte der Rleinasiaten berichtet, aus's vollkommenste hiezu stimmt. Sind aber die in den Fragmenten der Passachronik bekämpften Quartodecimaner die kathoslischen Gemeinden Rleinasiens, so bestätigt sich uns, was wir schon

bei Untersuchung des Berichts der Kirchengeschichte des Eusebius für wahrscheinlich hielten, daß die Kleinasiaten den 14. Nisan nicht als Todestag Christi seierten. Denn da sie, der spuoptischen Chronologie solgend, das Abschiedsmahl des Herrn auf den 14ten ausetzen, können sie denselben nicht als Todestag geseiert haben.

Schon hiermit also ist die Weigel-Steitz'sche Ansicht, daß bie Reinasiaten ben 14ten als Todestag Christi geseiert haben, widerlegt. Die Wichtigkeit der Sache erfordert es indeß, die von jenen vorgebrachten Gründe noch im Einzelnen durchzugehen und ihre Stichhaltigkeit zu prüfen.

## VI.

## Biderlegung der Beitel=Steit'iden Auffaffung.

Die Gründe, welche Weißel und Steit für ihre Ansicht, daß bie Kleinafiaten ben 14. Nisan als Tobestag Christi geseiert haben, vorgebracht haben, sind folgende:

1. Beitel <sup>232</sup>) glaubte, daß schon der Ausdruck "πάσχα σωτήριον" bei Eusebius <sup>283</sup>) ein genügender Beweis für seine Ansicht sei. Denn darnach sei das Passa driftliche Passa umfasse aber nur die beiden Momente Tod und Auferstehung Christi. Da aber das Gedächtniß der Auferstehung jedenfalls nicht am 14ten habe begangen werden können, so müsse die kleinasiatische Passaseier dem Gedächtniß des Todes Christi gegolten haben. Allein die Boraussehung, auf welcher diese ganze Argumentation ruht, daß nämlich der christliche Begriff von "Passa" nur die beiden Moemente, Tod und Auferstehung Christi, umfasse, ist schlechterdings unbewiesen und unbeweisbar. Vielmehr haben wir schon gesehen, daß dieser Begriff viel weiter und behnbarer ist; und es wird auf

<sup>232)</sup> Die drifts. Paffafeier, S. 105 ff., bef. S. 109,

<sup>233)</sup> H. E. V, 23, 1.

teinen Fall bezweifelt werden können, daß das kleinasiatische Passa auch nach unserer Auffassung mit Fug und Recht ein πάσχα σωτήριον genannt werden konnte. Uebrigens bezieht sich das Prädikat "σωτήριος" bei Eusebins gar nicht einmas auf πάσχα. Denn in den Worten "έπὶ τῆς τοῦ πάσχα σωτηρίου έορτῆς" ist "σωτηρίου" nicht mit "πάσχα", sondern mit "έορτῆς" zu verbinden 234), da "τὸ πάσχα σωτήριον" ein Berstoß gegen die einsachsten Gesetze der Grammatik märe.

- 2. Auch der Umstand ist von Weitel 235) für die Richtigkeit seiner Ansicht geltend gemacht worden, daß Bolykrates versicherte, ihre Passafeier sei \*axà tò εὐαγγέλιον 236). Dabei ging näm= lich Weitel von der Boraussetzung aus, daß jene Worte bedeuten: "gemäß dem Evangelium, welchem zusolge der Herr am 14ten gestreuzigt worden ist". Allein dies ist eben keineswegs die einzig mögliche Deutung jener Worte. Bielmehr haben wir schon oben (§ 3, gegen Ende) erinnert, daß dieselben ebensowohl bedeuten können: "gemäß dem Evangelium, welchem zusolge der Herr am 14ten das Passa geseiert hat". Und so sind sie ohne Zweisel hier zu nehmen.
- 3. Ferner hat man für die Beigel-Steitz'sche Ansicht dies geltend gemacht, daß in den Fragmenten des Quartodecimaners Apolinarius der 14. Nisan ganz offendar als Todestag Christi bezeichnet werde. Hier ist nun allerdings richtig, daß Apolinarius den 14. Nisan als Todestag Christi bezeichnet. Daß er aber Quartodecimaner war, ist nirgends gesagt. Bielmehr kämpst er ja gerade gegen Quartodecimaner. Und wenn man nicht schon von vornherein in der Borstellung von zweierlei Arten des Quartodecimanismus befangen ist, kann man gar nicht darauf kommen, ihn als Qartodecimaner zu betrachten. Daß er in der That kein solcher war, dasür spricht auch, wie schon oben (§ 5, Nr. 1) erinnert wurde, der Umstand, das Polykrates ihn nicht als Bertreter der kleinasiatischen Sitte ausstührt.

<sup>234)</sup> So auch Silgenfeld, Pafchaftreit, S. 293, Anm. 2.

<sup>235)</sup> Die driftl. Paffafeier, S. 104 f. 110.

<sup>236)</sup> Euseb. H. E. V, 24, 6.

4. Nach Ritschl 287) und Steit 238) foll ein besondere Schlagender Beweis für die Richtigfeit ihrer Unficht barin liegen, bag die Rleinafiaten am 14ten bas Raften zu ichließen pflegten. Denn da Kaften immer Zeichen ber Trauer fei, burch den Kaftenfoluf alfo das Ende der Tranerzeit angedeutet merde, fo muffe bie fleinafigtische Sitte, am 14ten bas Raften zu ichließen, nothwendig von der Borausfetung ausgegangen fein, daß an diefem Tage bas Leiben bes Berrn ein Ende gehabt habe, daß er alfo an biefem Tage durch den Tod vom Leiden zur Berrlichkeit hindurch= gedrungen fei. Gben diefes freudige Ereignig hatten fie burch Faftenschluß und Benug des Abendmahle gefeiert. Mulein bier liegt wieder die gang millführliche Boraussetung gu Grunde, bak bas Raften ber Rleingfiaten bem Gedachtnik bes Leibens Chrifti gegolten habe, und zwar in ber Art, baf mit chronologischer Genauigkeit gerade die Leidenstage fastend begangen worden feien. Diefe Boraussetzung wird burch nichts bewiesen. Bielmehr bedarf es nur eines Blides in bas Reue Teftament, um einzusehen, bag die Urfachen und Motive des Faftens fehr mannigfaltiger Art maren; baß es also gang ungerechtfertigt ist, von voruberein anzunehmen, bag das Saften ber Rleinafiaten feine andere Bedeutung gehabt haben tonne, als die von Ritichl und Steit ihm untergelegte. indeß gerade hierauf fich Steit vornehmlich ftutt, fo ift auf diefen Bunft noch etwas näher einzugeben.

Im Allgemeinen nun soll nicht geläugnet werden, daß das Fasten Zeichen der Trauer ist <sup>239</sup>); wie denn im Alten Testament uns nicht wenige Fälle begegnen, wo solche, welche durch den Tod eines nahen Angehörigen oder durch irgend einen Unglücksfall in Trauer verset waren, deshalb fasteten. So — um nur eins anzusühren — fastete David und seine Gefährten, als sie die Nachricht vom Tode Saul's und Jonathan's empfingen (2 Sam. 1, 12), u. s. w. — Allein diese Trauer über irgend welche betrübende äußere Ereignisse war keineswegs die einzige Ursache des

<sup>237)</sup> Entstehung ber altfatholischen Rirche, 2. Ausg., S. 269.

<sup>238)</sup> Stud. u. Rrit. 1856, S. 773. - Bergog's Real-Enc. XI, S. 156.

<sup>239)</sup> Cf. Tertullian (de jejun. c. 7): "Semper inedia moeroris sequela est, sicut laetitia accessio saginae."

Kaftens. Sondern es bedienten sich dieses Zeichens der Trauer gang befondere auch biejenigen, die um ihrer Sünden millen in Betrübnig maren. Und fo murde bas Saften Zeichen und Ausbrud ber Buffe. Dies mar ohne Zweifel ichon bie Bedeutung bes einzigen allgemeinen Raftens, bas im Befet vorgeschrieben mar, bes Faftens am großen Berföhnungstage (Lev. 16). Um diefer Urfache willen fasteten 3. B. Die Ifraeliten, ale fie vom Dienfte bes Baal und der Aftarth fich wieder zu Jehova ihrem Gotte betehrten und ihn um Gnade und Bergebung baten (1 Sam. 7, 3-6). Ausbruck ber Bufe mar es auch, wenn Ahab fastete, nachdem ihm Glia wegen ber Ermordung Naboth's Strafe und Berderben gedroht hatte (1 Ron. 21, 27). - Rachdem aber einmal bas Raften Zeichen und Ausbruck ber Buke geworden mar. tonnte es auch in Unwendung tommen, ohne daß gerade eine fpecielle Berfündigung vorangegangen mar, nur als Meugerung eines buffertigen Sinnes überhaupt; wie g. B. Daniel fastete, ale er ju Jehova betete, er moge feinem Bolte feine Sunden vergeben und bie zerftorten Mauern ber heiligen Stadt wieder aufrichten (Dan. 9, 1 ff.); ober ber hauptmann Cornelius, ale er, wie es scheint 240), Gott um Erleuchtung und mahre Erfenntnig bes Beils bat (Act. 10, 4. 30). - Bieraus entwickelte fich endlich die Bedeutung bes Saftens als einer gottesbienftlichen Sandlung ichlechthin; fo bag es weiter nichts war, als Aeugerung eines frommen Sinnes, gang ahnlich wie bas Bebet. Dies mar ohne Zweifel ber Ginn Fastens bei ben Pharifaern, welche es freilich in gang äußerlicher Weise betrieben; ober bei jener Prophetin Sanna, von ber es heißt, daß fie Gott bienete mit Faften und Beten Tag und Nacht (Lut. 2, 37: rnorelais nal denoesur darpevousa νύκτα καὶ ημέραν). Daher tam es auch, bag Faften und Beten gang gewöhnlich mit einander verbunden murben wie zwei gufammengehörige Momente gottesbienftlichen Sandelns (But. 2, 37. Matth. 17, 21. Act. 13, 3; 14, 23). - 216 folche, bem Gebet parallele, fromme Uebung finden wir das Faften nun auch da in Unwendung, wo es fich darum handelte, fich auf irgend eine heilige

<sup>240)</sup> Bgl. Mener, Apostelgesch., 3. Ausg. (1861), G. 220 Unm.

Bandlung vorzubereiten. So lefen wir z. B. in der Apostelgeschichte, baf die Propheten und Lehrer der Gemeinde von Antiochia gefaftet und gebetet haben, ehe fie ben Barnabas und Saulus burch Bandauflegen zum Diffioneberuf weihten (Act. 13, 3). Bier hat bas gaften offenbar feinen andern Zweck, als die Betreffenden gum Bollzug der heiligen Handlung wurdig vorzubereiten. — Rach alledem leuchtet ein, wie willführlich es ift, dem Saften ber Rleinaffaten von vornherein eine direfte Beziehung auf das Leiden Chrifti zu geben. Es fann ja fehr wohl die gang allgemeine Bedeutung einer porbereitenben Sandlung gehabt haben. Gie fafteten ben 14. Mifan, um würdigen Sinnes gegen Abend ihr Baffafeft ju feiern. Bu folchem Saften fonnten fie um fo leichter veranlagt merben, ale es ichon bei ben Juden Sitte mar, fich vor Benug bes Baffamables eine Leitlang der Speife zu enthalten. geht nämlich hervor aus Mischna Pesachim 10, 1 241) yrce שתחשר שתחשר, "an ben Paffa-Abenben gunächst ber Mincha foll Riemand effen, bis es finfter wird". Das Mincha-Opfer murbe in der 10. Stunde, nach unferer Rechnung etwa um 3 Uhr. dargebracht. Bon ba an bis zum Finfterwerden, b. h. bis zum Genuf bes Baffamahle, murde alfo gefaftet; ohne Zweifel aus feinem andern Grunde, ale weil es ungiemlich erfchien, von profaner Speife unmittelbar zum heiligen Dahle überzugehen, welch letteres man nur nüchtern genießen wollte. war dies allerdings fein eigentliches Faften; und es foll feineswegs behauptet merden, daß diefe judifche Sitte mit der chriftlichen Bewohnheit des Faftens vor dem Baffafefte identifch mar; immerhin aber mag bie erftere zur Entstehung ber lettern mitgewirkt haben. -Für unfere Auficht, daß bas Saften ber Rleinafiaten feine andere Bedentung ale die einer vorbereitenden Sandlung gehabt habe, fpricht befonders auch dies, daß felbft das abendländische Baffafaften, dem man mit weit mehr Recht eine unmittelbare Beziehung auf das Leiden Chrifti zuschreiben fonnte, ale vorberei= ten de Sandlung aufgefaft murbe. Go fagt z. B. Gufebius in feiner Schrift über bas Baffa 242) c. 4, daß fie das Baffa feiern,

<sup>241)</sup> Auf biese Stelle wurde ich aufmerksam gemacht burch Biner, R.-B.-B. II, S. 200, Anm. 1.

indem fie ber Borbereitung halber die vierzigtägige Uebung auf sich nähmen (προπαρασκευής ξνεκα την τεσσαρακονθήμερον άσκησιν παραλαμβάνοντες); und ebendas. c. 11: παρ ασκευή μεν ήμιν έστω νηστεία, πένθους σύμβολον, των προτέρων ημίν γάριν άμαρτημάτων, καὶ μνήμης ένεκα τοῦ σωτηρίου πάθους. Aus letterer Stelle feben mir zwar, daß Eufebius bem Faften auch eine Beziehung auf das Leiden Chrifti gab. Aber ber hauptfächliche 3med ift ihm doch die Borbereitung. Much Athanafius faste das Faften ale vorbereitende Sandlung auf. Er fagt 3. B. in feinem fünften Seftbriefe 248): " Denen, bie bas Reft rein feiern, denen ift bas Ofterlamm eine Bimmelefpeife, benen aber, die es schmutig und verächtlich feiern, ift es Gefahr und Schande; benn es fteht gefchrieben: mer unmurdig iffet und trinfet, der mird ichuldig fein am Tode unfere Berrn. Darum wollen wir auch nicht geradezu zur Bollbringung des Feftwerts hinübergeben, fondern mir wollen, ale die, die da Billens find jum göttlichen Lamme hingugutreten und die himmlifchen Speifen ju berühren, auch die Bande reinigen, den Leib lautern, die gange Gefinnung bor jeglicher Falfcheit bewahren zc." Bier wird offenbar die Quabragefimalzeit vor allem, wo nicht ausschlieflich. ale Borbereitungezeit aufgefaßt. Aehnlich heißt es im fecheten Reftbriefe 244); "Wie Rfrael, ale es nach Berufalem binaufgieben wollte, vorher in der Bufte gereinigt murde, ale es, um die ägnptischen Webrauche zu vergeffen, belehrt murbe, ale der göttliche Ansspruch munschte, daß das heilige vierzigtägige Fasten auch für uns ein Vorbild fein foltte, fo muffen auch wir uns vorher reinigen und vorher läutern, daß, wenn wir von dort aufbrechen und gu fasten une vornehmen, wir auf solche Beise jum überirdischen Speifesaal mit dem Beren hinaufzusteigen im Stande find, um mit ihm das Abendmahl zu effen, und Theilnehmer der himmlischen Wonne zu werden. Denn auf feine andere Beife ift es möglich nach Jerufalem hinaufzugiehen und bas Baffalamm zu effen, außer

<sup>242)</sup> Mai, Nov. patr. bibl. IV, p. 209 sqq.

<sup>243)</sup> Larfow, Festbriefe, S. 85. - Mai, Nov. patr. bibl. VI, 1, p. 59.

<sup>244)</sup> Larfow a. a., D., S. 93 f. — Mai l. c., p. 71.

wenn wir vorher jum vierzigtägigen Saften bingugeben." Ebenfo im einundzwanzigften Reftbriefe 245): "Wer die Beobachtung des vierzigtägigen Fastens gering achtet, wer gleichsam unbedachtfam und unrein in's Allerheiligite eintritt, ber feiert bas Baffafest nicht. Daber wollen wir uns gegenseitig erinnern und uns bemüben Nichts zu vernachläffigen, sondern vielmehr auch diefe Tage binburch fasten, damit nach Raften une Raften aufnehmen und mir in rechter Weise bas Ofterfest vollbringen mogen." - Aus allen Diefen Worten des Athanasius geht zur Benüge hervor, daß ihm bas Quabragesimalfasten por allem die Bedeutung einer porbereitenden Sandlung hat. Wenn aber hiernach felbit das abendlandische Baffafaften feine unmittelbare und ausschließliche Beziehung auf die Leidenszeit Chrifti gehabt hat, vielmehr vorwiegend als vorbereitende Sandlung betrachtet worden ift, fo find mir jedenfalls zu der Unnahme berechtigt, daß auch das Faften der Rleinafiaten aus feinem andern Motive hervorgegangen ift, ale aus bem, fich burch eine berartige asketische Uebung zu murdiger Feier des Festes vorzubereiten. Jedenfalls ift nirgends auch nur mit einem Worte angebeutet, daß es dem Bedachtniffe des Leidens Chrifti gegolten habe. Und noch weniger ift gefagt, daß die Rleinafiaten gerade die Zeit bes Leidens Chrifti mit chronologischer Genauigkeit faftend haben begehen wollen. Wir miffen über die Motive ihres Saftens schlechterdings gar nichts; find baber auf teinen Fall berechtigt ihm willführlich diefes ober jenes Motiv unterzuschieben, um baraus bann weitere, folgenreiche Schluffe zu ziehen. Es ift daber mehr als gewagt, aus bem blogen Umftande, daß die Rleinafiaten ben 14. Rifan fastend begingen, ebe fie gegen Abend ihr Bassafest feierten, irgend etwas zu folgern zur Entscheidung ber Frage, ob fie den 14ten ale Todestag Chrifti betrachtet haben oder nicht. Und wir sehen nun, auf wie schwachen Füßen jenes Argument ruht, das Steit als gang besonders entscheidend für feine Anficht hat geltend machen wollen. — Bon unferer Auffaffung ber Sache ift nicht wesentlich verschieden die Ansicht von Bilgen-

<sup>245)</sup> Larjow, S. 149 f. - Mai, p. 144.

felb 246), Lipfius 247), Leeuwen 248) und Wallon 249), worsnach das Fasten der Kleinasiaten die Bedeutung gehabt hat, auf den Genuß des heiligen Abendmahls vorzubereiten. Doch wird es gerathener sein, das Fasten als Vorbereitung nicht sowohl auf den Genuß des Abendmahls, als vielmehr auf die Festseier überhaupt anzusehen. Denn daß es schon in der ältesten Zeit üblich war, sich durch Fasten speciell auf den Genuß des Abendmahls vorzus bereiten, wird sich schwerlich beweisen lassen.

5. Gin meiterer Grund, ben Beitel 250), Mager 251) und Steit 252) für ihre Unficht geltend gemacht haben, ift folgender. 3m Einaange bes Chronicon paschale (ed. Dindorf I, 4-9) wird ans einer Schrift bes Betrus Alexandrinus ein Bruchftud mitgetheilt, in welchem ein gemiffer Tricentius befampft wird. Diefer Tricentius nun foll nach ber Anficht von Weitel und Steit amar nicht eigentlicher Quartobecimaner gemesen fein - benn er wollte bas Baffa gar nicht am 14ten gefeiert miffen - . wohl aber von der quartodecimanischen Sitte ausgegangen fein, fo daß feine Baffafeier doch im Wefentlichen diefelbe gemefen fei, mie bie quartodecimanische, und er immerhin als Beuge für bas Wefen ber gnartobecimanischen Baffafeier verwendet werden konne. aber Tricentius versichere, bag er nichts anderes bezwecke, als das Bedachtnif bes Leidens Chrifti gu begehen (Chron, paschale I. 7: πρόχειται γὰρ ἡμῖν οὐδέν έτερον ἢ τὴν ἀνάμνησιν τοῦ πάθους αὐτοῦ ποιείσθαι), so sei es tlar, daß die Bassafeier ber Quartodecimaner dem Gedächtniß des Todes Chrifti gewidmet war, daß fie also den 14ten als Todestag betrachtet haben. verhalt es fich nun ahnlich wie bei Apolinarius. So wenig wie

<sup>246)</sup> Galaterbr., S. 92 f. — Theol. Jahrbb. 1857, S. 529. — Pajchaftreit, S. 298—304. — Zeitschr. 1867, S. 191, Anm. 1.

<sup>247)</sup> Literar. Centralbil. 1860, Col. 514.

<sup>248)</sup> De sacris paschalibus, p. 110.

<sup>249)</sup> Godgel. bijdr. 1861, S. 78.

<sup>250)</sup> Die drifts. Paffafeier, S. 251-254. - Stub. u. Rrit. 1848, S. 822.

<sup>251)</sup> Die Aechtheit des Evang. nach Joh., S. 413.

<sup>252)</sup> Stud. u. Krit. 1856, S. 801 f. — Ebenbief. 1857, S. 748. — Herzog's Real-Enc. XI, S. 159.

von Apolinarius, fo wenig wird von Tricentius auch nur mit einem Borte augedeutet, daß er Quartodecimaner gemeien fei. 3m Gegentheil, wenn man das Fragment des Betrus Alexandrinus im Busammenhange lieft, fieht man leicht, daß Niemand weiter von quartobecimanischem Wesen entfernt mar, ale Tricentius. Er wollte nämlich, daß bei Festsetzung des Termins der Paffafeier auf die judifche Sitte und die Borfchriften des Alten Teftamente fchlechterdings feine Rudficht genommen werde, ba die Juden von Anfang an in Brrthum befangen gewesen seien. Bielmehr fei bas Baffa immer an dem Tage zu feiern, an welchem ber Berr nach bem Berichte ber Mugenzeugen den Kreuzestod erlitten habe. Dagegen will Betrus Alexandrinus, daß auf die Borfchriften des Alten Testaments allerbings Rücksicht genommen werde, da die Juden, obwohl fie nun in Irrthum befangen feien, doch bis auf die Zeit der Zerftorung Berufalems die richtige Baffaberechnung gehabt hatten. Wir feben also, daß Tricentius noch weit mehr, als felbft die Occidentalen, von einem Anschluß an judische Sitte entfernt mar. Das Wesen bes Quartodecimanismus war ja aber gerade ein engerer Unschluß an die judische Sitte, nämlich das Fefthalten am judischen Baffa-So verfichert Bolyfrate 8 253) nachdrücklichft, daß feine Borfahren immer benienigen Tag beobachtet hatten, an welchem bie Juden den Sauerteig weggethan hatten (πάντοτε ττν ημέραν ηγαγον οι συγγενείς μου, όταν ο λαός ηρνυε την ζύμην). Und Eufebine 254) fagt, die Afiaten hatten ge= glaubt, der judifchen Sitte folgen zu muffen (Eneo Dae δείν τη loudalwe συνηθεία). Ebenjo Constantin in bem Sendschreiben, in welchem er die Befcluffe bes nicanischen Concils verfündigte 255). Auch in dem Schreiben des nicanischen Concile an die Rirche von Alexandria 256) heißt es, die Morgenländer

<sup>253)</sup> Euseb. H. E. V, 24, 6.

<sup>254)</sup> Vit. Const. III, 5, 1.

<sup>255)</sup> Euseb. Vit. Const. III, 18, 2. — Socrates, H. E. I, 9 (ed. Hussey, Oxon. 1853, tom. I, p. 71). — Theodoretus, H. E. I, 10 (ed. Gaisford, Oxon. 1854, p. 55).

<sup>256)</sup> Socrates, H. E. I, 9 (ed. Hussey, tom. I, p. 62).

hatten vordem mit den Juden das Fest gefeiert (robe er tf έωα αδελφούς, τους μετα των Ιουδαίων το πρότερον ποιούνrac). Ebenjo berichtet Athanafius 257). Endlich fagt auch Epiphanius 258) von den quartobecimanischen Audianern, daß fie "mit ben Juben, b. h. ju berfelben Beit wie die Juden" das Baffa feierten (merà yao loudalwe Bouloural to πάσχα ἐπιτελεῖν. τουτέστιν ὧ καιρῷ οἱ Ἰουδαῖοι ποιοῦσι τὰ παρ αυτοῖς ἄζυμα, τότε αυτοί φιλονειχοῦσι τὸ πάσχα ἄγειν); und er citirt eine Stelle aus ben von ihnen gebrauchten apoftolifchen Conftitutionen, in welcher geradezu die Borfchrift ertheilt wird, nicht zu berechnen, fondern einfach an die judifche Berechnung fich zu halten, felbit wenn biefe falich fei (Haer. 70, 10: υμεῖς μὴ ψηφίζετε, ἀλλὰ ποιεῖτε ὅταν οἱ ἀδελφοί υμών οί έχ περιτομής, μετ' αυτών άμα ποιείτε und etwas weiter unten: Καν τε πλανηθώσι, μηδέν υμίν μελέτω). Den Quartobecimanern mar also gerabe bies bas Wefentliche, immer ju gleicher Beit mit den Juden bas Baffa ju feiern. Gben bies ift es aber, mas jener Tricentius auf's entichiebenfte gurudweift. Sa er will von irgendwelcher Rudfichtnahme auf die judifche Baffaberechnung noch viel meniger etwas miffen, als felbst die Occiden-Und ba nun Betrus Alexandrinus nirgends andeutet, bag feine Baffafeier irgend welche Bermandtichaft mit der quartodecis manischen gehabt habe oder in irgend welchem Zusammenhange mit berfelben gestanden fei, so ift in der That taum Jemand meniger geeignet, ale Beuge für bas Wefen bes Quartobecimanismus gu dienen, als gerade Tricentius.

6. Nicht viel besser ist ein anderes Argument, welches Steit <sup>259</sup>) ben von den Audianern gebrauchten apostolischen Constitutionen entnommen hat. In diesen fand sich nämlich nach der Angabe des Epiphanius (Haer. 70, 11) die Borschrift: ὅταν ἐκεῖνοι (nämelich die Juden) εὐωχῶνται, ὑμεῖς νηστεύοντες ὑπὲρ αὐτῶν πενθεῖτε, ὅτι ἐν τῆ ἡμέρα τῆς ἑορτῆς τὸν Χριστὸν ἐσταύρωσαν, καὶ ὅταν αὐτοὶ πενθῶσι τὰ ἄζυμα ἐσθίοντες ἐν πικρίσιν, ὑμεῖς

<sup>257)</sup> Siehe die Stellen bei Silgenfeld, Bafchaftreit, S. 321 Anm.

<sup>258)</sup> Haer. 70, 9.

<sup>259)</sup> Jahrbb. f. deutsche Theol. 1861, S. 139.

Beitschrift f. b. bift. Theol. 1870. II.

ευωχείσθε. Steit glaubt nun, dag unter der ημέρα της έορτης, an welcher die Juden Chriftum gefreuzigt haben, nur der 14. Nifan verstanden werden fonne. Denn da die Tage der ungefäuerten Brode als Trauertage bezeichnet murben, fo konne unter dem Resttage nicht ber erfte Tag ber Ungefäuerten, ber 15te, verftanden werben. Der Berfaffer jener Borichrift habe also ben 14. Nifan als ben Todestag Chrifti betrachtet. - Silgenfelb 260) nennt diefe Argumentation reine Taschenspielerei; und fie ift jedenfalls fehr fünftlich und gefucht. Denn wenn vom jubifchen Baffa die Rede ift, fo ift " der Festtag " κατ' έξοχήν immer der erfte Tag der Ungefäuerten, der 15. Nifan. Denn mit Anbruch des 15ten begann ja eben erft das Fest, mabrend der 14te gar feinen festlichen Charafter hatte, und schwerlich jemals "Festtag" genannt worden ift. Sätte also unfer Berfasser den 14ten als Resttag, die Tage ber Ungefäuerten aber fammt und fonders als nicht festliche Tage betrachtet, fo hatte er ben gangen Sprachgebrauch gerabezu umgefehrt. Um dies anzunehmen, mußten wir viel zwingendere Grunde haben, als nur jene Unficht des Berfaffers, daß bas Effen der ungefäuerten Brode Zeichen ber Trauer fei. Dies ift nicht einmal fo fehr unrichtig 261). Wenigstens werden Deut. 16, 3 die ungefäuerten Brode "Brod der Trübsal" (לחם עני) genannt; und Josephus fagt ausbrücklich 269), das Effen ber ungefäuerten Brode gefchehe jum Andenken an die Noth, welche das Bolf beim Auszug aus Aegypten zu leiden hatte (els μνήμην της τότε ένδείας). Der Charafter jener Tage war also in ber That ein gemischter, halb freudiger, halb trauriger. - Dag ber Berfasser unter bem "Fefttag" wirklich ben erften Tag des Ungefäuerten verftanden hat, wird auch noch badurch bestätigt, daß in ber fprifchen Didascalia apostolorum, welche mit jenen audianischen Constitutionen nahe verwandt gemefen ju fein fcheint, geradezu gefagt wird; daß

<sup>260)</sup> Zeitschr. 1861, S. 310.

<sup>261)</sup> Bgl. Silgenfelb, Baschaftreit, S. 131. 136. — Zeitschrift 1861, S. 311.

<sup>262)</sup> Antt. II, 15, 1.

ber Herr während des Festes des Ungesäuerten gekrenzigt worden sei. Die Stelle sautet nach der Uebersetzung von Merx<sup>268</sup>): "Und wiederum aber auch am Freitag sollt ihr sür sie fasten, weil sie an ihm mich gekrenzigt haben während ihres Festes des Ungesäuerten, wie es in David (Ps. 73, 4. 5) zuvor gesagt ist: An ihren Festen haben sie gelegt ihre Zeichen und haben es nicht verstanden." <sup>264</sup>) — Durch die Angabe jener audianischen Constitutionen, daß der Herr "am Tage des Festes" gekrenzigt worden sei, wird also nicht die Steits'sche Ansicht, sondern vielsmehr die unsrige bestätigt <sup>265</sup>).

7. Alle bisher gufgeführten Brunde bemeifen für die Beitel-Steit'iche Anficht ichlechterdings gar nichts. Es bleiben nur noch zwei zu prufen übrig, von welchen allerdings zugegeben werden muß, daß fie fur jene Unficht ju fprechen icheinen. Indeß find auch fie teinesmegs beweisend. Der eine davon ift aus Epipha= nius entnommen. Diefer unterscheidet nämlich ameierlei Arten von Quartobecimanern : eigentliche Quartobecimaner, welche bas Baffa am 14. Rifau feierten, und andere, welche es am 25. Marg feierten. Ueber die letteren berichtet er (Haer. 50, 1) Folgendes: Ετεροι δε εξ αυτων την αυτην μίαν ημέραν ἄγοντες και την αὐτὴν μίαν ἡμέραν νηστεύοντες καὶ τὰ μυστήρια ἐπιτελοῦντες, από των Άκτων δηθεν Πιλάτου αυχούσι την ακρίβειαν ηθρηκέναι έν οίς έμφέρεται τη προ όκτω καλανδών Απριλλίων τον σωτηρα πεπονθέναι. καὶ ἐν ἐκείνη τῆ τμέρα βούλονται ἄγειν τὸ πάσχα ὁποία δ' ὰν ἐμπέση ἡ τεσσαρεσκαιδεκάτη τῆς σελήvnc 266). Diese zweite Fraktion hat also allerdings bas Bassa

<sup>263)</sup> Bei Silgenfelb, Nov. test. extra canonem receptum IV (1866), pag. 88.

<sup>264)</sup> Aehnlich heißt es auch in den latholischen Constitutiones apostolorum V, 15 (ed. Lagarde, p. 146, 4—7): ἐν αὐτῆ γὰς αὐτῶν τῆ ἐορτῆ κατέσχον τὸν κύριον, ὅπως πληρωθῆ ἐκεῖνο τὸ φάσκον λόγιον Εθθεντο τὰ σημεῖα αὐτῶν σημεῖα, καὶ οὐκ ἔγνωσαν ἐν μέσω τῆς ἑορτῆς αὐτῶν.

<sup>265)</sup> So urtheilt auch Hilgenfeld, Paschaftr., S. 884. — Zeitschrift 1861, S. 310.

<sup>266)</sup> Im Anschluß hieran folgen bei Epiphanius die Worte: ol δε εν τη Καππαδοκία την αυτήν μίαν ήμεραν [τη (so cod. Ven., die Ausgg.: την)

beshalb am 25. März gefeiert, weil an biefem Tage ber Berr geftorben fei. Daber, fagen Beitel 267), Maner 268) und Steit 269), tonne es feinem Zweifel unterliegen, dag die quartobecimanische Baffafeier lediglich bem Gebachtnig bes Tobes Chrifti gegolten babe. - Allein es ift jedenfalls bochft feltfam, baß Epiphanius hier Leute als Quartobecimaner einführt, melde bas Baffa immer am 25. Marz feierten, also an einem festen Tage bes romischen Ralenbers. Wir haben ja eben gefehen, bak ben Quartobecimanern gerabe bies bas Wefentliche mar, immer am felben Tage mit ben Juden, alfo am 14. Nifan, das Baffa gu feiern. Es mare also fehr vermunderlich, wenn ein Theil von ihnen gerade diefen wefentlichen Bunkt aufgegeben und fich ftatt beffen an den römischen Kalendertag gehalten hatte. Noch verdachtiger wird die Sache badurch, bag Epiphanius nur von jener zweiten Fraktion berichtet, daß fie ihr Baffa am Todestage bes herrn habe feiern wollen, mahrend er von den eigentlichen Quartobecimanern ausbrücklich fagt, bag fie ben 14ten beshalb feierten, weil beffen Feier durch bas altteftamentliche Befet geboten fei. Dies beides mird fich ichwerlich aufammenreimen laffen. Nimmt man noch hinzu, wie schlecht es mit der Zuverläffigkeit des Epiphanius überhaupt bestellt ift 270), fo mird man

προ όκτω καλανδων Απριλλίων] άγουσι . και έν αὐτοῖς δὲ στάσις οὐχ η τυχοῦσα, των μὲν λεγόντων τῷ τεσσαρεσκαιδεκάτη τῆς σελήνης, των δὲ προ ἀκτω καλανδων Απριλλίων. Die hier eingeklammerten Borte find, wie Lipfiu 8 (Quellenkritik, S. 20) richtig bemerkt, und wie das unmittelbar Folgende lehrt, eine finnstörende Randgloffe. Ich erwähne dies nur, weil Steit (Herzog's Real-Enc. XI, S. 159) durch den verderbten Text zu der Ansicht verleitet worden ist, als unterscheide Epiphanius drei Arten von Quartodecimanern.

<sup>267)</sup> Die driftl. Paffafeier, S. 248-251. - Stud. u. Rrit. 1848, S. 823.

<sup>268)</sup> Die Aechtheit ber Evang. n. Joh., S. 406 f.

<sup>269)</sup> Stud. u. Rrit. 1856, S. 802. — Cbenbief. 1857, S. 750. — Pergog's Real-Enc. XI, S. 159.

<sup>270)</sup> Lipfius (Quellenkritik, S. 1) fagt von ihm, daß er "oft nachweißlich aus einigen dürftigen Angaben seiner Quellen auf eigene Fauft längere Auseinaudersetzungen mit den allerspeciellsten Nachrichten schmiedet, ja oft gang fremdartige Dinge zusammenwirft, um nur über Reter, deren

nicht umbin tonnen, der Unficht Bilgenfelb's 271) beiguftimmen. daß Epiphanius hier zwei Barteien zusammengeworfen habe, die Schlechterdings gar nichts mit einander zu schaffen hatten. Es maren ihm eben zwei Barteien befannt, welche von ber katholischen Baffa-Sitte abwichen: Die Quartobecimaner und biejenigen, welche bas Baffa am 25. Marg feierten. Bu ben letteren gehörte offenbar auch jener Tricentius, ber, wie wir aus Betrus Alexandrinus miffen. ebenfalls nichts anderes wollte, als am Todestage des herrn bas Baffa feiern. Diefe beiden grundverschiedenen Barteien, die fich aber freilich in der gleichen Berdammnig einer Abweichung von der fatholischen Sitte befanden, ftellt nun Epiphanius gufammen, und macht dabei aus eigener Beisheit die Bemerkung, daß die letteren auch zu den Quartodecimanern gehörten, mas boch an fich ichon eine contradictio in adjecto war. Ift bem fo, fo tonnen naturlich die Angaben über jene sogenannte zweite Fraction der Quartobecimaner nicht zur Beleuchtung bes Wefens ber quartobecimanischen Baffafeier verwendet werden. Und es erweist fich somit auch diefer Grund bei näherer Betrachtung nicht als ftichhaltig. — Uebrigens mare, felbst wenn die Angabe des Spiphanius richtig mare, damit die Richtigkeit der Beitel = Steit'ichen Anficht durchaus noch nicht bewiesen. Denn im Laufe der Zeit konnte ja immerhin fich manches Sollte daher mirflich zu bes Epiphanius Zeit die quartobecimanische Baffafeier dem Gedächtniß des Todes Chrifti gegolten haben, so mare damit durchaus noch nicht bewiesen, daß dies von Unfang an ber Fall gemefen mar. Bielmehr ift fo viel jedenfalls ficher, bag ju bes Eusebius Zeiten, wie aus beffen Schrift über das Baffa flar hervorgeht, die Afiaten den 14ten als Tag des Abschiedsmahls Jesu betrachteten, daß fie ihn also bamale nicht können als Tag des Todes Chrifti gefeiert haben.

8. Endlich ift zu Gunften ber Weitel-Steit'ichen Ansicht noch

Meinungen von den Frühern bloß gelegentlich berührt waren, Genaueres und Ausführlicheres melden zu können."

<sup>271)</sup> Paschaftreit, S. 374—376.— Früher hatte auch Hilgenfelb in diesem Punkte der Ansicht Weitzel's beigestimmt; j. Theol. Jahrbb. 1849, S. 262.

folgende Radricht des Theodoret 272) geltend gemacht worden: Η δέ των Τεσσαρεσκαιδεκατιτων αίρεσις ταύτην υπόθεσιν έχει. φασί τὸν εὐαγγελιστην Ἰωάννην, ἐν τῆ ᾿Ασία κηρύξαντα, διδάξαι αύτους εν τη τεσσαρεσχαιδεχάτη της σελήνης επιτελέσαι τοῦ πάσχα την έορτην κακώς δέ την αποστολικήν νενοηκότες παράδοσιν, την της κυριακής αναστάσεως ουκ αναμένουσιν ημέραν. άλλα ποτέ μέν τρίτη, ποτέ δε πέμπτη, ποτε δε σαββάτω, η οπως ὰν τύχη, πανηγυρίζουσι τοῦ πάθους τὰν μνήμην. Diefe Borte lehren allerdings, wie Beitel 278) und Steit 274) erinnern und auch Silgenfeld 275) nicht in Abrede stellt, daß Theoboret ber Ansicht mar, die Baffafeier ber Quartobecimaner habe bem Gebächtnif bes Leidens- Chrifti gegolten. Allein für's erfte tann biefe Rotig eines Schriftstellers aus dem fünften Jahrhunbert, zu beffen Zeit nach feiner eigenen Angabe 276) bie Onartobecimaner ichon beinahe ausgestorben maren, gegenüber bem unzweibeutigen Reugnif bes Eusebius gar nicht in Betracht tommen. Sobann aber fagt er nicht einmal, dag die Quartobecimaner ben 14ten ale Tobestag Chrifti gefeiert haben, fonbern nur, baß fie an biefem Tage bas Gedachtnig bes Leidens Chrifti begangen haben. Dies stellen auch wir gar nicht einmal in Abrede. Sie begingen eben am 14ten das Bedachtniß ber Erlöfung überhaupt, morin natürlich auch bas Bedachtnik bes Leidens mit inbe-Die Rotiz des Theodoret ift daher nicht falich. fondern nur einfeitig.

Nach allebem haben wir alfo gefunden, daß die Weigel-Steit'iche

<sup>272)</sup> Haeret. fabul. compend. III, 4.

<sup>273)</sup> Die chriftl. Paffafeier, S. 252 Anm. — Stud. u. Rrit. 1848, S. 822.

<sup>274)</sup> Stub. u. Krit. 1856, S. 804. — Ebenbief. 1857, S. 750. — Herzog's Real-Enchff. XI, 159 f.

<sup>275)</sup> Bafchaftreit, G. 397.

<sup>276)</sup> Haeret. fabul. compend. III, 6: Μοντανιστών δὲ καὶ Ναυατιανών καὶ Τεσσαρεσκαιδεκατιτών ἀπήλλακται μὲν ἡ ἑψά παντάπασιν, ἀπήλλακται δὲ καὶ Αἴγυπτος καὶ Λυβόη, ἐλευθέρα δὲ τούτων καὶ ἡ ἐσπέρα. μόρια δὲ σμικρὰ τῆς Ἰσιανῆς καὶ τῆς Ποντικῆς τὰ τούτων ἔχοντα εἰσὶ ζιζάνια. οὖτε γὰρ ὁ Πολεμωνιακὸς Πόντος, οὖθ Ἐλενόποντος, οὖτε αἰ Ἰρμενίαι, οὖτε αὶ Καππαδοκίαι, οὐ Λυκαονία, οὐ Πισιδία, οὐ Παμφυλία, οὐ Ἰνκία, οὖ Καρία δὲ τάσδε τὰς αἰρέσεις ἐδέξαντο.

Ansicht, wornach die Aleinasiaten den 14. Nisan als Todestag Christi geseiert haben sollen, keinen genügenden Halt in den Quellen hat. Wir bleiben daher bei unserer auf das Zeugniß des Eusedius sich stützenden Ansicht, daß die Kleinasiaten, an die synoptische Chronologie sich anlehnend, den 14. Nisan als den Tag des Absichiedsmahls Jesu betrachtet haben, daß sie ihn also nicht als Todestag Jesu können geseiert haben. Und es fällt hiernach auch seder Grund weg, die in den Fragmenten der Passachronit bekämpften Quartodecimaner sür eine von der katholischen Landeskirche Kleinasiens verschiedene judaistische Partei zu halten.

## VII.

## Refultat: Bejen und Urfprung der fleinafiatischen und der abendländischen Baffafeier.

Kaffen wir nun das Refultat der bisherigen Untersuchung gu-Wir fanden, daß die Weitel = Steit'iche Unterscheidung zweier verschiedener Arten von Quartobecimanern unhaltbar ift. daß überall nur von ein und benfelben Quartobecimanern die Rebe ift, und bag infonderheit auch die in den Fragmenten der Baffachronit betämpften Quartobecimaner teine andern ale die Landesfirchen Rleinafiens find. Unfere Renntniß ber kleinafiatischen Baffafeier ift baburch allerdings nicht wesentlich bereichert worden. Wohl aber hat fich uns nun alles das bestätigt, mas wir schon am Schluffe pon & 3 nach bem Bericht ber Rirchengeschichte bes Eusebins als das Wefentliche der fleinafiatischen Baffafeier bezeichnet hatten. Wir fanden dort, daß die Rleinafiaten nur den 14ten beobachtet haben, indem fie an demfelben zuerft fasteten und bann gegen Abend ihr driftliches Baffa feierten, mobei der Benug des Abendmahls ein mefentliches Moment bilbete. Wir hielten es fobann für mahr-Scheinlich, daß die feierliche Berficherung des Bolyfrates: " nei9αρχείν δεί θεω μάλλον η ανθρώποις" sith auf das alttestament= liche Gebot der Beobachtung des 14ten beziehe. Dies hat fich uns nun bestätigt. Denn auch nach Bfendo Drigenes und Epi= phanius motivirten die Quartobecimaner ihr Fefthalten am 14ten durch Berufung auf den Fluch bes Alten Teftaments über die-

jenigen, welche ben 14ten gering achteten. Wir hielten ferner für wahrscheinlich, dag Polyfrates mit feiner Berficherung, dag ihre Paffafeier xarà tò evayyédior fei, nichts anderes fagen wollte, als bag fie "bem Beifpiele bes Berrn gemäß" fei, welcher auch am 14ten fein lettes Paffamahl gehalten habe. Auch dies hat fich Denn nach den Fragmenten ber Baffachronit und nun beftätigt. nach des Gufebius' Schrift über das Baffa rechtfertigten Rleinaffaten ihre Paffafeier ausdrücklich durch Berufung auf das Beispiel und ben Borgang bes Berrn. - Auf die Frage, meshalb fie ben 14ten gefeiert haben, tonnen wir also jest mit Sicherheit wenigstens die Antwort geben, daß fie ihn nicht als Todestag des Berrn können gefeiert haben. Es bliebe alfo nur übrig, daß fie ihn als Tag bes letten Mable Chrifti gefeiert Allein dies hielten wir von vornherein für viel zu unmahricheinlich, da es boch feltfam ware, wenn man jum Gebachtniß feines Abschiedemable ein befonderes Sahresfest eingefest hatte, ohne ben Tod und die Auferstehung burch ein folches auszuzeichnen. Wir hielten vielmehr für mahrscheinlich, dag die Rleinafiaten beshalb ibr Baffa am 14ten feierten, weil dies eben ber Tag bes gefetlichen Baffamable mar. Auch bies hat fich nun beftätigt, da ja nach den Angaben des Pfeudo = Origenes und Epiphanius die Rleinafiaten fich ausbrücklich auf das altteftamentliche Befet beriefen. Damit foll jedoch nicht gefagt fein, dag ihre Baffafeier irgendwelche judifche Beftandtheile gehabt habe. bies ber Fall gewesen, fo hatte es ficherlich Bictor bem Bolpkrates jum Bormurfe gemacht, wovon jedoch feine Spur zu finden ift. Rur an dem judischen Tage hielten fie fest. Ihre Reier felbit war eine chriftliche, ein σωτήριον πάσχα. Sie galt dem Gebachtniß der driftlichen Erlöfung, wie das altteftamentliche Baffa bem Gedachtnig ber Erlöfung aus agpptischer Rnechtschaft; zwar dem Gedächtniß der driftlichen Erlöfung überhaupt, nicht etwa nur dem eines einzelnen Momentes berfelben. Und ben Sauptbestandtheil dieser Feier bildete der Genug des Abendmahls als des Baffamahle des Reuen Bundes. hiernach foll alfo gar nicht geläugnet werden, daß bie Rleinafiaten am 14. Rifan auch das. Bedachtniß bes Todes Chrifti begangen haben, wie bas ja

ohnehin bei jeder Abendmahlsfeier geschah. Nur die Ansicht ist falsch, daß ihre Feier von der Boraussetzung ausging, daß der 14te der Tag des Todes Jesu gewesen sei.

Dies ift nun alles, mas fich nach ben burftigen Quellenberichten über bas Wefen ber fleinafiatischen Reier festsegen läft. wir nach dem Urfprung berfelben, fo fehlen die Nachrichten gang und gar; und mir konnen nur vermuthungemeife einiges fagen, indem wir von dem Wefen der Feier gurudfchliegen auf deren Sier giebt uns nun die Rirchengeschichte eine lehrreiche Analogie an die Sand. Es gefchah ja bei ber Bekehrung beidnischer Bolfer zum Chriftenthume nicht felten, baf bie beibnischen Fefte nicht völlig aufgegeben, sondern nur driftlich umgebildet murben, indem man die Beit der heibnischen Fefte beibehielt aber an bie Stelle berfelben driftliche fette, wobei übrigens gar manche mehr ober weniger unschuldige Bebräuche aus heidnischer Borzeit mit herübergenommen murden. Go beutet gerade unfer deutsches Wort Oftern barauf bin, daß bas driftliche Ofterfest ein altgermanisches Fest biefes Namens verbrängt hat. Und gar manche altheidnische Nationalgottheit lebt noch ale driftlicher Beiliger fort. Aehnlich mögen nun auch die judifchen Wefte in driftliche umgebildet worden fein. Es ließ sich bei der gaben Unhanglichkeit an die vaterliche Sitte eine völlige Abschaffung der judischen Feste nicht wohl durchführen. behielt man die judischen Geftzeiten bei, feierte fie aber in driftlicher Beife. Man feierte alfo an Stelle bes altteftamentlichen Reftes der Erlöfung ein driftliches Fest ber Erlöfung u. f. w. Bierbei ift fogar noch vorausgesett, dag die Leiter ber Gemeinden, wie dies in paulinischen Gemeinden der Fall mar, ftreng antijudisch gefinnt In den andern, an die Urapostel sich anschliegenden Bemeinden wird man ohnehin junachft noch die judifchen Fefte gefeiert Bier wird also ber Uebergang judifcher Feste in driftliche noch langfamer und allmählicher fich vollzogen haben. Es ift alfo fehr erklärlich und hat durchaus nichts Auffallendes, wenn man in weiten Rreisen noch auf lange hinaus an ber Zeit bes judischen Baffa's fefthielt, wiewohl man die judifche Feier felbst langft aufgegeben und an beren Stelle eine driftliche gefett hatte. Gerade bei bem Baffa mar übrigens ber Uebergang vom judifchen gum christlichen um so leichter, da hier sich viel mehr, dem jüdischen entsprechende, christliche Momente fanden als bei andern, indem nämslich das Opfer Christi am Krenz dem Passaopfer und das Abendsmahl dem Passamahl entsprach, welch ersteres schon von dem Apostel Paulus bemerkt und geltend gemacht worden war; und da überdies die christlichen Heilsthatsachen um dieselbe Zeit sich vollsgogen hatten, in welcher das jüdische Passa geseiert worden war.

Auf diese Beise etwa werden wir uns die Entstehung berjenigen Baffafitte zu benten haben, welche mir in der zweiten Salfte des zweiten Sahrhunderts in Rleinafien vorfinden. Wann diefelbe entftanden fei, ift freilich nicht mehr auszumachen. Der Uebergang von der judischen zur chriftlichen Sitte mar jedenfalls ein allmählicher; und die Beantwortung der Frage, mann diefer Uebergang erfolgt fei, hängt vor allem bavon ab, welche Borftellung man fich von dem Entwicklungsgang der driftlichen Rirche in den erften zwei Sahrhunderten überhaupt macht. War das ichroff judenchriftliche Element so mächtig und hat es sich so lange erhalten, Schwegler und Baur wollen, bann wird auch die eigentlich judische Sitte fich ziemlich lange erhalten haben. Waren dagegen Baulus und die Urapostel im Wefentlichen eins und hat der eigent= liche Chionismus nie eine Berrichaft in ber Rirche gehabt, fo muß anch die judische Festfeier schon bald, späteftens mit der Berftorung Jerusalems, außer Uebung gefommen fein. Da bier nicht ber Ort ift, biefe Frage zu entscheiben, so mogen folgende Bemertungen genügen. Im apostolischen Zeitalter murden jedenfalls wie die judischen Feste überhaupt, so auch das judische Bassa noch gefeiert. Bon den Urapofteln läßt fich dies ohnehin vorausfeten. Aber auch von Paulus berichtet bekanntlich die Apostelgeschichte, baf er mehrmals zu den Feften nach Jerusalem gereift fei (Rap. 18, 22; 20, 16). Die Geschichtlichfeit dieses Berichts wird allerdings So lange aber fo unbefangene Rrititer mie vielfach bezweifelt. Solymann 277) an berfelben festhalten, ift es damit jedenfalls noch nicht fo schlimm bestellt; und ich glaube diefelbe hier einfach vorausseten zu durfen. Dag also die judischen Weste im apostolischen

<sup>277)</sup> Bunfen's Bibelwert VIII, G. 354. — Schentel's Bibelleriton I, G. 215 f.

Reitalter noch beobachtet murben, barf als ficher angenommen werben. Dagegen findet fich von driftlichen Rahresfesten im Reuen Testamente noch feine Spur. Man hat allerdings die Stelle 1 Cor. 5, 8 zu Gunften ber Ansicht, daß bas chriftliche Baffa bis in die apostolische Zeit hinaufreiche, geltend machen wollen. 3. B. Beigel 278), Lechler 279), Schaff 280) u. A. es ift an jener Stelle von einem driftlichen Baffafeft ichlechterdings nicht die Rede (f. Mener g. b. St.). Die Entstehung rein driftlicher Sahresfeste mird also jedenfalls erft in die nachavoftolische Zeit zu verlegen sein. Was sodann den terminus ad quem anlangt, fo barf man nicht über bie Mitte bes 2. Jahrhunderts herabgeben. Es ift allerbinge auffallend, bak Ruftin ber Dartyrer nichts von driftlichen Sahresfesten ermähnt, ba er doch fonft den driftlichen Gottesbienft ausführlich beschreibt. Allein beweisend ift dieses Schweigen teineswegs. Und wenn man bedeutt, baf bereits um bas Rahr 190 fomohl bie Bertreter ber fleinaffatifchen ale bie Bertreter ber römischen Baffafeier ihre beiberfeitige Sitte als eine althergebrachte bezeichnen, fo wird man nicht umbintonnen, anzunehmen, daß es zu Ruftin's Zeiten, um die Mitte bes 2. Jahrhunderts, bereits ein driftliches Baffa gegeben hat. Dehr läßt fich aber allerdings nicht feststellen. Denn die Berufung des Bo-Intrates auf das Beispiel und ben Borgang des Johannes barf nicht bahin ausgebeutet werben, daß ichon Johannes bas driftliche Baffa gefeiert habe. Bolyfrates fagt allerdings von allen feinen Bemahremannern, unter welchen er auch ben Apostel Johannes nennt, daß sie ετήρησαν την ημέραν της τεσσαρεσκαιδεκάτης τοῦ πάσχα κατὰ τὸ εὐαγγέλιον (Euseb. V, 24, 6). Allein es hieße doch die Worte ju fehr preffen, wollte man baraus folgern, daß Johannes ein rein driftliches Baffa gefeiert habe. Denn ein ryoeir xarà tò evayyélior war es auch, wenn Johannes ben 14ten in jubischer Weise beobachtet hat; es war dies auch "nach dem Beispiel des herrn ". Ueberhaupt aber hat Bolyfrates

<sup>278)</sup> Die driftl. Baffafeier, G. 184.

<sup>279)</sup> Das apostol. u. b. nachapostol. Zeitalter, G. 350.

<sup>280)</sup> Gefch. der apostol. Kirche, S. 554.

von Johannes schwerlich mehr gewußt, als daß dieser eben den 14ten beobachtet hat. In welcher Weise dies geschehen sei, ob in christlicher oder in jüdischer, darüber hat der mehr als hundert Jahre jüngere Polykrates schwerlich eine sichere historische Kunde gehabt. Wan mag das Erstere allenfalls für wahrscheinlicher halten. Aber mehr läßt sich auf keinen Fall sagen. Wir können demnach hinsichtlich der Entstehungszeit der kleinasiatischen christlichen Passafeier nur etwa als terminus a quo die Zeit der Zersstörung Jerusalems, und als terminus ad quem die Witte des 2. Jahrhunderts angeben. Innerhalb dieser Zeit muß das jüdische Passa in den christlichen Gemeinden ganz außer Uedung gekommen und an dessen Stelle jenes christliche getreten sein. Mehr läßt sich aber mit Sicherheit wenigstens nicht festseten.

Roch ein Bunkt verdient hier ermähnt zu werden. Die Ent= stehung der kleinafiatischen Baffasitte fest nothwendig solche Gemeinden voraus, in benen bas judendriftliche Element wenigstens ziemlich ftart vertreten mar. Denn wenn fie auch mit bem judischen Baffa weiter nichts als ben Tag gemein hatte, fo tonnten wir une dieses Festhalten am judischen Termin doch nur erklären unter ber Boraussetzung, dag jene driftliche Baffafitte erft allmählich aus der judischen hervorgegangen mar, daß man also in ben Gemeinden, in welchen fie entstand, ursprünglich noch bas - judische Baffa gefeiert hatte, mas natürlich ein ftartes judenchriftliches Element in den betreffenden Gemeinden voraussett. ein folches in den kleinafiatischen Gemeinden vorhanden gemefen fein foll, tann allerdings befremdlich erscheinen. Doch wiffen wir aus der Gründungsgeschichte der ephesinischen Gemeinde (Act. 18. 18 ff.; 19, 1 ff.), daß von Anfang an auch Juden zu ihr gehört hatten 281). Diese werden, woran Baulus sie jedenfalls nicht ge= hindert hat, junächst die judischen Festzeiten noch beobachtet haben. Und unter ihrem Ginflug muß bann jene noch ben Stempel bes judendriftlichen Ursprunge tragende fleinafiatifche Baffafeier entstanden fein. Möglich ift auch, daß erft nach dem Abgang des Baulus das judenchriftliche Element recht erftarkt ift. Doch mag

<sup>281)</sup> Bgl. Bleet, Beiträge, S. 161. — Einleit. in b. R. T., S. 190.

bies dahingestellt bleiben. Es genügt, darauf hingewiesen zu haben, daß die Entstehung der kleinasiatischen Passafeier ein ziemlich starkes judenchriftliches Element in den dortigen Gemeinden voraussetzt.

Beben wir nun gur abendlandischen Festsitte über, und fuchen auch beren Wefen und Urfprung, foweit es bie burftigen Quellen erlauben, ju beleuchten. Aus dem Berichte bes Gufebius ergab fich. daß bie Abendlander am Auferstehungefonntag bas Faften ichloffen und daß fie an diefem Tage ihr Baffa feierten, indem fie das Mahl des Neuen Bundes genoffen. Beiter reichen die Angaben des Eufebius nicht. Wenn wir aber bedenken, daß bie Abendläuder am Auferstehungesonntag offenbar basselbe Reft feierten. welches die Rleinafiaten am 14. Rifan begingen, fo muffen wir fchließen, daß diefes Feft ursprünglich nicht eigentlich und ausfclieflich ein Gedächtniffest ber Auferstehung mar. Denn bies hatte ja von ben Rleinafiaten nicht am 14ten gefeiert werben konnen. Es muß also das Baffa der Abendlander ebenso wie bas der Rleinafiaten urfprünglich ein Gedächtniffeft der Erlöfung überhaupt gemefen fein, wobei namentlich auch die Feier des Abendmahle, als bes Baffamable des Reuen Bundes, als mefentlicher Bunft betrachtet worden ift 282). Das Baffa ber Abendlander unterschied fich bann von bem ber Rleinafiaten nur baburch, bag bie erfteren ihr neutestamentliches Fest ber Erlöfung nicht am Tage bes jubifchen Baffa, fondern am Tage bes herrn feiern wollten, an dem Tage, der ohnehin allwöchentlich als Bedachtniftag der vollenbeten Erlösung gefeiert murbe. Auf biefen alfo verlegten fie auch ihr jahrliches Erlöfungefeft, um fich befto entichiedener pon allem judifchen Wefen loszusagen. - Dag die Baffafeier der Abendlander urfprünglich nicht als Gedachtniffeft ber Auferftehung

<sup>282)</sup> Daß das Abendmahl als wesentlicher Bestandtheil der Passassier betrachtet worden ist, geht besonders aus den schon oben (§ 2) mitgetheilten Stellen des Eusedins hervor. — Auch noch die Constitutiones apostolicae schärsen die Abendmahlsseier am Passasonntag nachdrücklichst ein, V, 19 (ed. Lagarde, p. 151, 16—19): δια τουτο οῦν και υμείς, αναστάντος του κυρίου, προσενέγκατε την θυσίαν υμῶν, περί ης υμίν διετάξατο δι' ήμῶν λέγων Τοῦτο ποιείτε εἰς την έμην ἀνάμνησιν.

ausschließlich gemeint war, ergiebt sich auch schon aus dem Namen "Bassa". Denn wie sollte man doch dazu kommen, ein solches Fest "Passa" zu nennen? Man hat sich vergeblich bemüht, hiefür einen vernünftigen Grund vorzubringen. Denn gerade die Auferstehung hat in dem jüdischen Passa nichts Analoges. Dagegen erklärt sich der Name sehr gut, wenn es ursprünglich ein Fest der Erlösung überhaupt war, mit Feier des Abendmahls als des neutestamentlichen Passamahls. Ein solches Fest konnte füglich Passa genannt werden. — Noch zu des Eusedius Zeit kann die Passassant werden. Sonst hätte er nicht, wie er in seiner Schrift über das Passa thut, die Abendmahlsseier als den eigentslichen Hauptpunkt derselben betrachten können. Dagegen ist allerdings in späterer Zeit der Passasnntag mehr und mehr ausschließlich als ημέρα αναστάσιμος betrachtet und gefeiert worden.

Bas bas Raften der Abendlander betrifft, fo unterschied es fich von dem fleinafiatischen hauptfächlich durch den Umfang. Bei den Rleinafiaten fanden mir es für mahrscheinlich, daß fie nur am 14ten fasteten, an demselben Tage, an welchem sie bann gegen Abend bas Baffa feierten. Das abendlandische Kaften bagegen icheint ichon gegen Ende bes 2. Jahrhunderts einen etwas größeren Umfang gehabt zu haben, und hat fich bann fehr bald noch viel weiter ausgebehnt. Es gehört amar ftreng genommen nicht zu unferer Aufgabe, die allmähliche Ausbildung beffelben weiter zu verfolgen; ba aber bie Sache bisher noch nicht gebührend beachtet worden ift, moge es gestattet fein, die wichtigften Data hier in Rurge gufammenguftellen. Die altefte Nachricht über die Ausbehnung jenes Faftens erhalten mir durch Grenaus 288), welcher hierüber Folgendes bemerkt: Οὐδὲ γὰο μόνον πεοί τῆς ἡμέρας ἐστίν τ άμφισβήτησις, άλλὰ καὶ περὶ τοῦ είδους αὐτοῦ τῆς νηστείας. Οί μέν γὰρ οἴονται μίαν ἡμέραν δεῖν αὐτοὺς νηστεύειν, οἱ δὲ δύο, οἱ δὲ καὶ πλείονας · οἱ δὲ τεσσαράκοντα ώρας ἡμερινάς τε καὶ νυκτερινάς συμμετροῦσι την ημέραν αὐτῶν. Biernach beftand also in bamaliger Zeit eine große Berichiedenheit in Betreff

<sup>283)</sup> Euseb. H. E. V, 24, 12.

bes Kaftenumfangs. Die Ginen glaubten einen, die Andern zwei, andere noch mehrere Tage fasten zu muffen; andere endlich berechneten ihren Tag zu vierzig Stunden. hiervon werden die erften, welche nur einen Tag fafteten, die Rleinafiaten gewesen fein. In Betreff der Uebrigen läßt fich nicht wohl etwas Sicheres feftfeten. Doch icheint aus einer Stelle Tertullian's hervorzugeben, bag zu feiner Zeit es gewöhnlich mar, zwei Tage gu fasten. Er faat namlich von der tatholischen Rirche feiner Zeit (de jejun. c. 2): "Certe in evangelio illos dies jejuniis determinatos putant, in quibus ablatus est sponsus, et hos esse jam solos legitimos jejuniorum Christianorum." Hier find unter ben Tagen "in welchen ber Brautigam hinweggenommen marb" nicht etwa bie Tage bes wöchentlichen Stationsfaftens. Mittwoch und Freitag, zu versteben 284), benn auf ben Mittwoch pagt dies schlechterdings nicht; fondern vielmehr der Freitag und ' Sonnabend vor bem Paffasonntag, benn diefes find ja die beiben Tage, in welchen der Berr im Grabe rubte, in welchen er alfo von den Seinigen genommen war 285). Sie werden auch in den apostolischen Conftitutionen ale die Tage bezeichnet, in welchen ber ihnen genommen war 286). Bräutigam von Während diefer beiden Tage scheint also zu Tertullian's Zeit in den meiften Rirchen gefaftet worden zu fein; und zwar nur mahrend biefer beiden Tage (hos esse jam solos legitimos jejuniorum Christianorum). Doch feben mir eben aus Frenaus, bag auch schon damals das Faften bie und da weiter ausgedehnt murde. -Spater, um die Mitte des 3. Jahrhunderts, mard es dann üblich. bie gange Boche vor bem Auferstehungssonntag zu fasten. Beuge

<sup>284)</sup> So 3. B. Mallet in Bergog's Real-Enc. XV, S. 10.

<sup>285)</sup> Go auch Steit, Stud. u. Krit. 1856, S. 750 f.

<sup>286)</sup> Constit. app. V, 18 (ed. Lagarde, p. 149 sq.): την μέντοι παρασκευήν και το σάββατον δλόκληρον νηστεύσατε, οίς δύναμις πρόσεστι τοιαύτη, μηθενός γενόμενοι μέχρις άλεκτοροφωνίας νυκτός: — λίγει γάρ που αὐτὸς ὁ κύριος περὶ έαυτοῦ φάσκων Όταν ἀπαρθή ἀπ' αὐτῶν ὁ νυμφίος, νηστεύσουσιν ἐν ἐκείναις ταῖς ἡμέραις. ἐν ταύταις οὖν ἤρθη ἀφ' ἡμῶν ὑπὸ τῶν ψευθωνύμων Ἰουθαίων και σταυρῷ προσεπάγη και μετὰ ἀνόμων ἐλογίσθη. Der Freitag und Sonnabend, von welden hier die Rede ift, find nämlich Freitag und Sonnabend vor dem Ofterfonntag. Sie bezeichnet

bafür ist Dionnfine Alexandrinus 287): μηδέ τὰς έξ τῶν νηστειών ημέρας ζοως μηδέ ομοίως πάντες διαμένουσιν άλλ' οί μέν και πάσας υπερτιθέασιν 288) ἄσιτοι διατελούντες, οί δέ δύο, οἱ δὲ τρεῖς, οἱ δὲ τέσσαρας, οἱ δὲ οὐδεμίαν καὶ τοῖς μὲν πάνυ διαπονηθείσιν εν ταίς υπερθέσεσιν, είτα αποκάμνουσι καί μόνον ούχ εκλείπουσι, συγγνώμη της ταχυτέρας γεύσεως εί δέ τινες ούχ οπως ούχ υπερτιθέμενοι, άλλα μηδέ νηστεύσαντες η και τρυφήσαντες τως προαγούσας τέσσαρας, είτα έλθόντες έπί τας τελευταίας δύο και μόνας ημέρας, αυτας υπερτιθέντες, την τε παρασχευν καὶ τὸ σάββατον, μέγα τι καὶ λαμπρὸν ποιείν νομίζουσιν, αν μέχρι της ξω διαμείνωσιν, τούτους ούκ οίμαι την ίσην άθλησιν πεποιήσθαι τοῖς τὰς πλείονας τμέρας προσησκηχόσι. Aus diefen Worten feben wir, daß damale das fechstägige Faften bas gewöhnliche mar. Doch beftand babei die Berfchiedenheit, daß bald zwei, bald brei, bald vier Tage burch verscharftes Faften ausgezeichnet murden, ober bag biefes verschärfte Faften auf alle feche Tage ausgebehnt, ober auch ganz unterlaffen murbe. Und auch folche gab es noch, welche überhaupt nur zwei Tage, Freitage und Sonnabende, fafteten, welch letteres allerdings von Dionpfius Alexandrinus getabelt wird. - Bur Beit bes Gufebin 8 hatte das Faften bereits den Umfang von vierzig Tagen erreicht, wie aus folgenden Worten hervorgeht 289): μετα το πάσχα την πεντεκοστην εν εβδομάσιν επτά τελείαις εορτάζομεν, τον μέν πρότερον αίωνα της πρό του πάσχα τεσσαρακονθημέρου συνασκήσεως εν εξ έβδομάσιν ανδρισάμενοι. - Und baß man auch zu Alexandria damals vierzig Tage zu fasten pflegte, lehren die Festbriefe des Athanafins, welche fast alle mit Empfehlung des vierzigtägigen Faftens fchließen; fo 3. 28. ber zweite (v. J. 330 n. Chr.), britte (v. J. 331), sechste (v. J. 334), fiebente (v. J. 335), zehnte (v. J. 338), u. f. w. -

ber Berfasser also ausdrücklich als die Tage "in quibus ablatus est sponsus".

<sup>287)</sup> S. die Stelle bei Beigel, Paffafeier, S. 212. — Silgenfeld, Bafcaftreit, S. 342 f.

<sup>288)</sup> Die onéedeaus ift ein verschärftes und ftrengeres Fasten.

<sup>289)</sup> De paschalibus c. 5 (Mai, Nov. patr. bibl. IV, p. 212).

Doch mar diefe Gewohnheit bamals noch feineswegs allgemein. Bielmehr erfahren mir burch Sofrates, einen burchaus alaubmurbigen Bemahrsmann 290), daß noch zu feiner Zeit, also im 5. Sahrhundert, der Umfang und die Art des Fastens fehr verschieden waren. Er berichtet nämlich Folgendes 291): Avrixa rac noo tov πάσχα νηστείας άλλως παρ' άλλοις φυλαττομένας έστὶν ευρείν. οί μέν γὰρ ἐν Ῥώμη τρεῖς πρὸ τοῦ πάσχα ἐβδομάδας πλην σαββάτου καὶ κυριακής συνημμένας νηστεύουσιν. Οἱ δὲ ἐν Ἰλλυριοῖς καὶ όλη τῆ Ελλάδι καὶ οἱ ἐν Αλεξανδρεία πρὸ ἐβδομάδων εξ την πρό του πάσχα νηστείαν νηστεύουσι τεσσαρακοστην αυτην ονομάζοντες. Άλλοι δέ παρά τούτους [άλλοι] προ έπτα της έορτης έβδομάδων της νηστείας αργόμενοι και τρείς μόνας πενθημέρους έχ διαλειμμάτων νηστεύοντες ουδέν ήττον καὶ αυτοί τεσσαρακοστήν τον χρόνον τούτον καλούσι. Hier ist besonders dies bemerkenswerth, daß man in Rom noch im 5. Jahrhundert nur drei Wochen au fasten pflegte. - Diefelbe Berfchiedenheit bes Faftens bezeugt auch Sogomenus 292): Kai rnv προ ταύτης δέ καλουμένην τεσσαρακοστήν, έν ή νηστεύει τὸ πλήθος, οἱ μέν είς εξ εβδομάδας ήμερων λογίζονται, ως Ίλλυριοι και οι πρός δύσιν, Λιβύη τε πασα καὶ Αίγυπτος σὺν τοῖς Παλαιστινοῖς : οί δὲ ἐπτὰ, ὡς ἐν Κωνσταντινουπόλει καὶ τοῖς πέριξ ἔθνεσι μέχρι Φοινίκων άλλοι δε τρεῖς σποράδην εν ταῖς εξ η έπτὰ νηστεύουσιν οι δε αμα τρείς προ της έρρτης συνάπτουσιν οι δέ δύο, ώς οἱ τὰ Μοντανοῦ φρονοῦντες. Diejenigen, welche αμα τρείς προ της έορτης συνάπτουσιν, waren, wie wir aus Sofrates wiffen, die Romer. - Bieraus geht alfo hervor, daß die fpater allgemeine Sitte eines vierzigtägigen Faftens nur fehr langfam und allmählich fich Gingang verschaffte.

Ueber ben Zweck und bie Bedeutung bes abenbländischen Fastens finden sich sehr verschiedene Angaben. Die apostolischen Constitutionen z. B. nennen die Quadragesimalzeit (V, 13):

<sup>290)</sup> S. Bergog's Real-Enc. XIV, S. 527 f. - Baur, Epochen ber firchl. Geschichtschreibung, S. 27.

<sup>291)</sup> H. E. V, 22 (ed. Hussey II, p. 630).

<sup>292)</sup> H. E. VII, 19 (ed. Hussey II, p. 743 sq.).

Reitschrift f. b. bift. Theol. 1870. II.

μνήμην περιέχουσα τῆς τοῦ κυρίου πολιτείας τε καὶ νομοθεσίας. hiernach mare also diese Zeit überhaupt dem Gedachtniß des In benfelben Lebens und Lehrens Chrifti gewidmet gewefen. apostolischen Constitutionen wird aber (V, 15, ed. Lagarde, p. 145 sq.) ale Grund bee Faftens auch folgendes angegeben : παρήγγειλεν οὖν ἡμῖν αὐτὸς νηστεύειν τὰς ξε ἡμέρας ταύτας διὰ τὴν τῶν Ἰουδαίων δυσσέβειαν καὶ παρανομίαν, πενθείν αὐτοὺς καὶ ὀδύρεσθαι παρακελευσάμενος ἐπὶ τῆ ἀπωλεία αὐτῶν. — — δεῖ ούν πενθεῖν ὑπέο αὐτῶν, ὅτι ἐλθόντος τοῦ χυρίου οὐχ ἐπίστευσαν αὐτῷ, ἀλλ' ἀπεσείσαντο τὴν διδασκαλίαν αὐτοῦ, ἀναξίους κρίναντες έαυτοὺς σωτηρίας. Hiernach mare das Fasten Beichen der Trauer über den Unglauben und die Berftodtheit ber Juden gewesen. Es follte die Chriftenheit dadurch ihre Trauer fundgeben darüber, daß das ausermählte Bolf Gottes um feiner Berblendung willen des verheißenen Beiles verluftig geht und der ewigen Berbammnig anheimfällt 293). andere wieder faßt Gufebius die Bedeutung des Faftens, indem

<sup>293)</sup> Derfelbe Grund wird auch in den audianischen Constitutionen geltend gemacht, in welchen fich nach der Angabe des Epiphanius (Haer. 70, 11) bie Borfdrift fand: örav exeivos (nämlich die Juden) eienzwerran, vineig 29στεύοντες ύπερ αύτων πενθείτε, ότι έντη ήμέρα της έορτης τον Χριστον έσταθρωσαν. - Achulich heißt es in ber fprifchen Didascalia apostolorum (nach der Uebersetzung von Merr bei hilgenfeld, Nov. test. extra canon. recept. IV, 88): "Darum follt ihr, wenn ihr fastet, beten und bitten um derjenigen willen, welche verloren find, wie auch wir gethan haben, ale unfer Erlofer gelitten hat." - "Er fprach aber zu uns, indem er uns lehrte, Richt um meinetwillen faftet ihr dieje Tage, ober bedarf ich, daß ihr eure Seele demuthigt? jondern wegen eurer Brüder habt ihr diefes gethan und pflegt biejes zu thun in diefen Tagen, in welchen ihr faftet." - "Darum wiffet: meine Bruber, daß ihr unfer gaften, welches wir am Baffa faften, beshalb faftet, weil unjere Bruber nicht gehorcht haben. Denn wenn fie ench haffen, fo find wir doch schuldig, fie Bruder zu nennen, weil im Jesaja (66, 5) für uns fo geschrieben fteht: Rennet diejeuigen Bruder, welche euch haffen und verachten, damit der Rame des herrn gepriefen werde. Um ihretwillen also nud um bes Gerichts und der Berberbniß bes Orts willen wird von uns gefordert du fasten und du trauern, damit wir uns freuen und froblich find in ber gufünftigen Welt" u. f. m.

er fagt (De pasch. c. 11): παρασκευή μέν ήμιν έστω νηστεία πένθους σύμβολον, των προτέρων ήμιν χάριν αμαρτημάτων καί μνήμης ένεκα του σωτηρίου πάθους. Er betrachtet das Kasten alfo gunachft ale Mittel ber Borbereitung auf bas Reft, boch fo, bag er barin jugleich ein Zeichen ber Buge fieht über unfere Sünden und der Trauer über das Leiden des Erlofers. Diefe lettere Betrachtungemeife ift nun fpater bie berrichenbe geworben. Doch betrachtet noch Athanafius bas Kaften vorwiegend unter bem Gefichtspunkt einer vorbereitenden Bandlung (f. oben § 6. Mr. 4). So mannigfach also beutete man jenes Fasten. Und es fragt fich nun, welches der eigentliche und ursprüngliche 3med beffelben gewefen fei. Da liegt es junächst auf ber Band, dag jene Angaben ber apostolischen Conftitutionen nur fpatere Ausbeutungen find. Denn daß man jene Fastenzeit ursprünglich und von Baufe aus angeordnet habe als urnun the tow xvolor nolitelas ober gar als Ausbruck ber Trauer über ben Unglauben ber Juden, bies leidet doch zu fehr an innerer Unwahrscheinlichfeit. Aber auch bağ es urfprünglich und ausschlieglich dem Gedächtnig bes Leibens Chrifti foll gegolten haben, ift nicht febr mahrscheinlich. mare die Fastenzeit von Anfang an mit der ausgesprochenen Tendenz eingefest worben, Gedächtnifzeit des Leidens Chrifti ju fein, fo mare es fchwer ertlarlich, wie bies wieder völlig aus bem Bewußtsein hatte verschwinden konnen, jo dag man dem Faften von verschiedenen Seiten jo verschiedenartige Deutungen geben tonnte. Much fpricht dagegen die Analogie mit dem tleinafiatischen Faften. Denn von diesem tonnten wir ja mit Sicherheit fagen, daß es nicht eigentlich bem Gedächtnif bes Leidens Chrifti gegolten habe. Es wird bemnach jedenfalls das Wahrscheinlichfte fein, bag auch biefes Faften, wie das der Rleinsfiaten, urfprünglich in Uebung gekommen ift jum Zwecke ber Borbereitung auf die Feier bes Reftes. Nur wenn ber urfprüngliche Zwed ein fo gang allgemeiner war, ift es ertlarlich, wie spater fo verschiedenartige specielle Deutungen auftommen tonnten. Die Erinnerung an jene urfprüngliche Bedeutung hat fich übrigens, wie wir faben, noch bei Gufebius und Athanafius erhalten. Es wird alfo auch bei ben Abendlandern wie bei den Rleinafiaten das Fasten zunächst in Uebung getommen

18\*

μνήμην περιέγουσα της του χυρίου πολιτείας τε καὶ νομοθεσίας. Biernach mare also diefe Zeit überhaupt bem Gedachtnig des Lebens und Lehrens Chrifti gewidmet gemefen. In benfelben apostolischen Constitutionen wird aber (V, 15, ed. Lagarde, p. 145 sq.) als Grund des Faftens auch folgendes angegeben: παρήγγειλεν οὖν ἡμῖν αὐτὸς νηστεύειν τὰς Εξ ἡμέρας ταύτας διὰ τὴν τῶν Ἰουδαίων δυσσέβειαν καὶ παρανομίαν, πενθεῖν αὐτοὺς καὶ ὀδύρεσθαι παρακελευσάμενος ἐπὶ τῆ ἀπωλεία αὐτῶν. — — δεῖ ούν πενθεῖν ὑπέρ αὐτῶν, ὅτι ἐλθόντος τοῦ χυρίου ούχ επίστευσαν αὐτῷ, ἀλλ' ἀπεσείσαντο τὴν διδασχαλίαν αὐτοῦ, ἀναξίους κρίναντες έαυτούς σωτηρίας. Hiernach mare das Faften Zeichen der Trauer über den Unglauben und die Berftodtheit der Juden gemefen. Es follte die Chriftenheit dadurch ihre Trauer fundgeben darüber, daß das ausermählte Bolf Gottes um feiner Berblendung willen des verheißenen Beiles verluftig geht und der emigen Berbammnig anheimfällt 293). Bang anders mieber faft Eufebius die Bebeutung bes Raftens, indem

<sup>293)</sup> Derfelbe Grund wird auch in den andianischen Constitutionen geltend gemacht, in welchen fich nach der Angabe bes Epiphanius (Haer. 70, 11) bie Borfchrift fand: orav excivos (nämlich bie Juden) edwywras, bueis vyστεύοντες ύπερ αὐτῶν πενθεῖτε, ὅτι ἐντῆ ἡμέρα τῆς ξορτῆς τὸν Χριστον έσταύρωσαν. - Aehnlich heißt es in der fprifchen Didascalia apostolorum (nach ber Ueberfetjung von Mery bei Silgenfeld, Nov. test. extra canon. recept. IV, 88): "Darum follt ihr, wenn ihr fastet, beten und bitten um derfenigen willen, welche verloren find, wie auch wir gethan haben, als unfer Erlöfer gelitten hat." - "Er fprach aber zu uns, indem er uns lehrte, Nicht um meinetwillen fastet ihr diese Tage, ober bedarf ich, daß ihr eure Seele demuthigt? fondern wegen eurer Bruder habt ihr diefes gethan und pflegt diefes zu thun in biefen Tagen, in welchen ihr fastet." - "Darum wiffet: meine Bruder, daß ihr unfer Faften, welches wir am Baffa faften, deshalb faftet, weil unfere Bruder nicht gehorcht haben. Denn wenn fie ench haffen, fo find wir boch schulbig, fie Brüber zu nennen, weil im Jefaja (66, 5) für uns fo geschrieben fteht: Rennet diejenigen Bruder, welche euch haffen und verachten, bamit der Rame des Berrn gepriefen werde. Um ihretwillen also und um des Gerichts und der Berberbnig des Orts willen wird von une gefordert au fasten und au trauern, damit wir uns freuen und froblich find in ber aufünftigen Belt" u. f. m.

er fagt (De pasch. c. 11): παρασκευή μέν ήμιν έστω νηστεία πένθους σύμβολον, των προτέρων ήμιν χάριν άμαρτημάτων καὶ urnung Erexa του σωτηρίου πάθους. Er betrachtet das Kasten alfo junachit ale Mittel ber Borbereitung auf bas Reft. boch fo, daß er barin jugleich ein Zeichen ber Bufe fieht über unfere Sünden und der Trauer über das Leiben des Erlofers. Diefe lettere Betrachtungsweise ift nun fpater bie berrichenbe geworben. Doch betrachtet noch Athanafius bas Faften vorwiegend unter bem Gefichtsvuntt einer vorbereitenden Sandlung (f. oben § 6, Rr. 4). So mannigfach also beutete man jenes Raften. Und es fragt fich nun. welches ber eigentliche und urfprüngliche Zweck beffelben gewefen fei. Da liegt es zunächst auf der Sand, daß jene Angaben ber apoftolischen Conftitutionen nur fpatere Ausbeutungen find. Denn daß man jene Fastenzeit ursprünglich und von Saufe aus angeordnet habe als μνήμη της του χυρίου πολιτείας oder gar als Ausbruck ber Trauer über ben Unglauben ber Juden, dies leidet boch ju fehr an innerer Unwahrscheinlichkeit. Aber auch bag es urfprünglich und ausschließlich bem Gebächtnig bes Leibens Chrifti foll gegolten haben, ift nicht fehr mahricheinlich. mare die Fastenzeit von Anfang an mit der ausgesprochenen Tendenz eingesett worden, Bedachtnifzeit bes Leidens Chrifti ju fein, fo ware es fcwer erflarlich, wie bies wieder völlig aus bem Bewußtsein hatte verschwinden tonnen, fo daß man bem gaften von verschiedenen Seiten jo verschiedenartige Deutungen geben tonnte. Auch fpricht dagegen die Analogie mit dem tleinafiatischen Faften. Denn von biefem tonnten wir ja mit Sicherheit fagen, daß es nicht eigentlich bem Bedächtnif des Leidens Chrifti gegolten habe. Es wird bemnach jebenfalls bas Wahrscheinlichfte fein, bag auch biefes Faften, wie das der Rleingfiaten, urfprünglich in Uebung gefommen ift zum Zwecke der Borbereitung auf die Reier des Feftes. Nur wenn ber urfprüngliche Zweck ein fo gang allgemeiner war, ift es ertlarlich, wie spater fo verschiedenartige specielle Deutungen auffommen tonnten. Die Erinnerung an jene ursprüngliche Bedeutung hat fich übrigens, wie wir faben, noch bei Gufebius und Athanafius erhalten. Es wird alfo auch bei ben Abendlandern wie bei den Rleinafiaten bas Fasten zunächst in Uebung getommen

18\*

fein als Mittel ber Borbereitung auf bas Fest. Doch muß allerbings im Abendlande die Begiehung Diefer Fastenzeit auf die Leibenezeit Chrifti fcon balb ziemlich allgemein geworben fein. Nachdem nämlich einmal bas driftliche Baffafeft, bas, wie wir faben, urfprünglich Gedächtniffest der Erlöfung überhaupt mar, auf den Auferstehungssonntag verlegt worden mar, fo lag es fehr nabe, dies mehr und mehr als Gedächtniffest ber Auferstehung ju fassen; und in dem Mage, ale dies der Fall mar, mußte auch die vorangebende Staftenzeit dem driftlichen Bewuftfein mehr und mehr als Gedächtniffgeit des Leidens Chrifti erscheinen. Daber tam es nun, daß man die Dauer beffelben auf zwei Tage festfette, nämlich auf die Zeit vom Tode des Berrn bis zu feiner Auferstehung; ober daß man es fpater auf feche Tage, nämlich auf die ganze Leidenswoche, ausdehnte. Daber fam es auch, bag man ben Namen "Baffa" auch auf diefe Beit übertrug ale auf die Beit, in welcher bas Gebächtniß bes chriftlichen Baffaopfers begangen murbe. finden wir es 3. B. bei Tertullian, De baptismo, c. 19: "pascha —, cum et passio Domini — adimpleta est", de oratione, c. 18: "Die paschae, quo communis et quasi publica jejunii religio est." An diefer letteren Stelle tann mit bem "Baffatage", an welchem allgemein gefaftet murde, natürlich nicht ber Auferstehungesonntag gemeint fein, sondern nur ber Freitag vor demselben, der eben als Todestag Chrifti dies paschae beißt. Spater mar es das Bewöhnliche, unter der "Baffageit" die gange Leidenswoche zu verfteben. Go nennt g. B. Athanafins in feinen Festbriefen häufig die Woche vor dem Auferftehungefountag "Bassawoche" 294). So auch Epiphanius, Haer. 70, 12: παρατηρείται δε ή εκκλησία άγειν την εορτήν του πάσχα, τουτέστι την έβδομάδα την ώρισμένην. Haer. 75, 6: περί των έξ ήμερων του πάσχα πως παραγγέλουσι κ. τ. λ. Auch in den apostolischen Constitutionen finden wir diefen Sprachgebrauch; [ο 3. B. V, 13: μεθ' ας απονηστεύσαντες αρξασθε

<sup>294)</sup> Mai, Nova patr. bibl. VI, 1, p. 38. 47. 124. — Larfow, Festbriefe, S. 69. 76. 134.

τῆς ἁγίας τοῦ πάσχα ἐβδομάδος, νηστεύοντες αὐτὴν πάντες μετὰ φόβου καὶ τρόμου. V, 18: ἐν ταῖς ἡμέραις οὖν τοῦ πάσχα νηστεύετε, ἀρχόμενοι ἀπὸ δευτέρας μέχρι τῆς παρασκευῆς καὶ σαββάτου. — Aus diefer Uebertragung des Namens und Begriffs "Bassa" auf die Zeit, in welcher das Gedächtniß des Leidens Christi begangen wurde, entstand auch jene bekannte irrthümsiche Ableitung des Bortes πάσχα von πάσχω oder passio, die wir 3. B. bei Frenäus, Tertussian, Lactantius, Ambrosius, Chrhsosmus u. a. sinden 295).

Auf diese Weise war nun das abendländische Passa ein zweitheiliges geworden. Es zerfiel in eine Gedächtnißzeit des Leidens und in eine Gedächtnißzeit der Auserstehung Christi. Auf beide ward der Name "Passa" angewendet 296); die Leidenszeit wurde so genannt als die Zeit des christlichen Passaopfers; der Auserstehungssonntag aber hatte den Namen Passa deshalb erhalzten, weil an ihm ursprünglich das Gedächtniß der christlichen Erzlösung überhaupt begangen und dabei das Abendmahl geseiert worden war, welch erstere als Gegenbild der Erlösung Iberacks aus Aegypten, und welch' letzteres als Gegenbild des jüdischen Passamahls betrachtet wurde. Unter den Gedächtnistagen des Leidens Ehristi mag immerhin der Freitag vor den übrigen hervorzgetreten sein; wosür wenigstens der Umstand spricht, daß Ter-

<sup>295)</sup> S. die Stellen bei Bynäus, De morte Jesu Christi I, 16.

<sup>296)</sup> Steit (Stub. u. Krit. 1856, S. 744 — 760) behauptet allerdings, daß man ursprünglich unter pascha nur die Leidenszeit, speciell den Todesfreitag verstanden habe, und daß erst sehr spät und mißbräuchlich der Name pascha auch auf den Auserstehungssonntag übertragen worden sei. Dies wäre also gerade der umgekehrte Gang, als der, welchen wir angenommen haben. Allein der Name "Passa" läßt sich für den Auserstehungssonntag mindestens aus ebenso früher Zeit nachweisen, wie für die Leidenstage. Denn derselbe Tertullian, welchen Steitz sich seine Ansicht ansührt, nennt auch den Auserstehungssonntag pascha, was Steitz nicht hätte in Abrede stellen sollen (siehe hierüber Hilgen feld, Paschaftr., S. 110, Anm. 2, u. S. 313). Auch unter der σωτήφως έοςτη τοῦ πάσχα, über welche nach Eusebins zwischen Kom und Rleinasten gestritten ward, können doch nicht die Trauertage, sondern nur der auf dieselben solgende Festsonntag verstanden werden. Die Steitz'sche Anssicht wird also durch die Quellen entscheben wiedeleat.

tullian gelegentlich ihn allein als dies paschae bezeichnet. Schwerlich aber hat er schon in ber alten Rirche eine so eximirte Stellung eingenommen, wie dies jest, zumal in ber protestantifchen Rirche der Fall ift (in der katholischen gilt er bekanntlich noch heutzutage nicht als Festtag im eigentlichen Sinne). Denn ware er in fo besonderer Beise por den übrigen Tagen der Baffionswoche gefeiert worden, fo mußte fich davon unbedingt in den Jeftbriefen bes Athanafine ober in ben apostolischen Conftitutionen welche beibe fehr ausführlich über die Baffafeier fprechen, irgend welche Spur finden. Aber weder bei jenem noch bei diefen findet fich eine Andeutung bavon. 3m Gegentheil, in den apoftolifchen Constitutionen (V, 18, ed. Lagarde, p. 149, 23-25) wird angeordnet, daß man am Freitag und Sonnabend völlig fafte. Diefe beiden Tage also werden als die Tage der Grabesruhe des herrn vor den übrigen durch verschärftes Faften ausgezeichnet, mie fie früher, ju Tertullian's Zeit, die einzigen Fasttage gemefen maren. Reineswegs aber wird dem Freitag allein eine vor den übrigen hervor= ragende oder gar festliche Bedeutung zuertheilt. Bang ohne Unhalt in ben Quellen ift endlich die, freilich faft allgemeine Behauptung, man habe in der alten Rirche den Charfreitag als πάσχα στανοώσιμον und den Auferstehungssonntag als πάσχα αναστάσιμον Das Bahre hieran ift nur dies, daß die alte Rirche gefeiert. allerdings ein boppeltes Baffa, ein Leidens- und ein Auferftehungspaffa gefannt hat, wobei übrigens der Begriff des ersteren nicht auf den Charfreitag zu beschränfen, sondern - menigstens nach bem Sprachgebrauch des 4. Jahrhunderts und ber fpateren Zeit auf die ganze Leidenswoche auszudehnen ift. Jene Terminologie felbst aber ift der alten Rirche völlig fremd, und mahrscheinlich erft eine Erfindung ber neueren Zeit, wie im Anhange gezeigt merden foll.

Ueber die Zeit der Entstehung der abendländischen Feststtte läßt sich ebenso wenig etwas Sicheres feststellen, wie über die Entstehungszeit der kleinasiatischen Sitte. Es scheint zwar, daß Bictor sich schon auf alte Autoritäten, wo nicht gar die Apostel berufen hat. Da nämlich Bolykrates in seinem Schreiben zur Rechtsfertigung der kleinasiatischen Passafeier sagt, daß "auch in Asien

große Geftirne begraben liegen " (xal yap xal 297) xura thy Ασίαν μεγάλα στοιχεΐα κεκοίμηται κ. τ. λ.), morauf dann die Gemähremanner für die fleinasigtifche Baffafitte aufgezählt werden, fo wird man baraus fchliegen burfen, bag Bictor feinerfeite fich ebenfalls auf bedeutende Autoritäten, auf μεγάλα στοιχεία berufen hat - mie auch Schwegler 298), Beigel 299), Steit 300), Abt 301), Leeuwen 302), Silgenfeld 303) geurtheilt haben 304). Eufebius fagt bann geradezu, baf bie abendlanbifche Sitte auf apostolischer Ueberlieferung rube. (H. E. V, 23, 1: evx έθους όντος τούτον επιτελείν τον τρόπον ταίς ανα την λοιπην **άπασαν ολιουμένην ἐκκλησίαις, ἐξ ἀποστολικῆς παραδό**σεως τὸ καὶ εἰς δεῦρο κρατῆσαν έθος φυλαττούσαις. — V, 25: περί της κατελθούσης είς αὐτοὺς ἐκ διαδοχης τῶν άποστόλων περί τοῦ πάσγα παραδόσεως κ. τ. λ.) Μιφ 60= frates berichtet, daß die Abendlander behaupteten, die Apostel Baulus und Betrus hatten ihnen ihre Sitte überliefert, mas er feinerseite übrigene dahingestellt fein lägt 306). Aehnliches berichtet

<sup>297)</sup> Eusebius theilt die Stelle an zwei Orten mit. Das einemal (III, 31, 3) bietet er die LA. "zad yag zad", das anderemal (V, 24, 2) nur "zad yag". Da aber Polykrates hier offenbar darauf ausgeht, den römischen Autoritäten kleinasiatische gegenüberzustellen, so ist die LA. "denn auch in Asien 2c.", also "zad yag zad" ohne Zweisel die ursprüngliche.

<sup>298)</sup> Nachapoftol. Zeitalter II, S. 213.

<sup>299)</sup> Chriftl. Paffafeier, S. 138.

<sup>300)</sup> Stub. n. Krit. 1856, S. 776 Anm. — Ebendief. 1857, S. 778 f.

<sup>301)</sup> La controverse pascale, p. 24 note.

<sup>302)</sup> De sacris paschalibus, p. 95.

<sup>303)</sup> Pajchaftreit, S. 289 f.

<sup>304)</sup> Steit (a.a.D.) u. Baur (Theol. Jahrbb. 1857, S. 249 Anm. — Zeitschr. für wissenschaftl. Theol. 1858, S. 311 f.) haben, von der La. "xal yae" ausgehend, sich darüber gestritten, ob dies "denn auch" oder lediglich "denn" bedeute, eine Frage, die ganz hinwegfällt, wenn, wie wir glauben, die EN. "xal yae xal" vorzuziehen ist.

<sup>305)</sup> Η. Ε. V, 22 (ed. Hussey II, p. 629): Τεσσαρεσχαιδεχατίται δέ φασιν, ύπο Ίωάννου τοῦ ἀποστόλου τὴν παρατήρησιν τῆς τεσσαρεσχαι- δεχάτης παραδεδόσθαι αὐτοῖς οι δὲ χατὰ τὴν Ῥώμην χαὶ τὰ ἐσπέρια μέρη τοὺς ἀποστόλους Παῦλον χαὶ Πέτρον τὴν ἐχεῖ παραδεδωχέναι συνήθειαν λέγουσιν. ᾿Αλλ' οὐδεὶς μὲν τούτων ἔγγραφον ἔχει παρασχεῖν τὴν περὶ τούτων ἀπόδειξιν.

Sozomenus 306). Allein man weiß, was auf alle berartigen Traditionen zu geben ift. Bir werden baber beffer thun, diefelbe auf fich beruhen zu laffen 307), und, ftatt mit Schwegler 308), Beinel 309) u. a. die abendländische Sitte auf die unmittelbare Anordnung der Apostel jurudauführen, die Reit ihrer Entftehung vielmehr gang unentschieden zu laffen. Bochftens fo viel mird man behaupten durfen, daß die abendlandifche Sitte junger ift, ale die fleinafiatische. Denn da die lettere fich noch enger an die indifche Sitte anschlieft, fo mird fie auch die altere fein, und aus ihr erft die abendländische hervorgegangen sein. Es bildete sich aus ber jubifchen Sitte junachft die fleinafiatische, indem man bie judifche Beobachtung des 14. Nifan in eine driftliche ummanbelte. Und indem man dann in dem Gegenfat gegen bie indische Sitte noch weiter ging und bie Feier vom 14ten auf den barauf= folgenden Tag bes herrn verlegte, entstand die abendländische Baffafeier. Sie wird also jedenfalls junger fein, als die fleinafiatische. Doch tann fie auch nicht später ale hochstens um die Ditte bes 2. Jahrhunderts entstanden fein, ba fonft Bictor fich für beren Beobachtung nicht auf altere Autoritäten hatte berufen Mehr läßt fich aber auch hier nicht fagen.

Nachdem wir nunmehr dem Wesen und Ursprung sowohl der kleinasiatischen als der abendländischen Sitte, soweit es möglich war, nachgegangen sind, bleibt nur noch übrig, eine Uebersicht über die Geschichte der Streitigkeiten zu geben und dann zum Schlusse das Berhältniß zur johanneischen Frage kurz zu besprechen.

<sup>306)</sup> H. E. VII, 19 (ed. Hussey II, p. 741): οι πρὸς σύσιν ιερεῖς οὐκ ῷοντο σεῖν Παύλου καὶ Πέτρου τὴν παράσοσιν ἀτιμάζειν.

<sup>307)</sup> So auch hilgenfelb, Paschaftreit, S. 228 f. — Auch Steit (Stud. u. Krit. 1856, S. 738) halt ben apostolischen Ursprung der abendländischen Sitte nicht für gewiß.

<sup>308)</sup> Montanismus, S. 199. — Nachapoftol. Zeitalter II, S. 211.

<sup>309)</sup> Chriftl. Baffafeier, S. 136-139. 174-179.

#### VIII.

## Sefdicte der Streitigfeiten.

Die Beschichte ber Streitigkeiten bietet jest, nachdem wir uns bereits barüber verftanbigt haben, bag es fich immer um ein und benfelben Quartobecimanismus gehandelt hat, daß infonderheit die in ben Fragmenten der Baffachronit betämpften Begner die fleinafiatischen Landesfirchen maren, und daß Apolinarius nicht, wie Weitel und Steit wollen, auf fleinafiatifcher, fondern auf abendländischer Seite geftanden bat, feine Schwierigkeiten mehr bar. Wir fonnen une baber auf einen allgemeinen Ueberblick beichränten. Bum erftenmale tam bie Differeng jur Sprache, ale Bolntarp von Smyrna jum Besuche Unicet's nach Rom fam (um 160). Doch fagt Frenaus, bem wir biefe Nachricht verbanten 810), ausbrudlich, daß ber firchliche Friede baburch nicht geftort mard. Bielmehr gestattete Unicet dem Bolpfarp, in feiner Gemeinde das Abendmahl ju verwalten; "und in Frieden ichieben fie von einander". Etwas spater, um das Jahr 170 311), entstand in Rleinafien, in Lao = bicea, Streit in Betreff bee Baffas. Es wird zwar nicht gefagt, worüber geftritten murde 312). Allein mir werden schwerlich irren, wenn wir annehmen, daß es eben Bertreter ber abendländischen und ber fleinafiatischen Sitte waren, welche bier in Streit miteinander geriethen. Aus Anlag diefes Streits 313) fcrieb bann Delito von Sardes eine Schrift über bas Baffa, worin er fich jedenfalls ju Bunften ber fleinafiatischen Sitte muß ausgesprochen haben.

<sup>310)</sup> Bei Euseb. H. E. V, 24, 16 sqq.

<sup>311)</sup> Siehe Beitel, Baffafeier, G. 17. — Silgenfelb, Bafchaftreit, G. 252, Ann. 1.

<sup>312)</sup> Alles, was wir über diesen Streit ersahren, sind die solgenden von Eusebius (IV, 26, 3) mitgetheilten Ansangsworte einer Schrift Melito's: Έπλ Σερουλλίου Παύλου ἀνθυπάτου τῆς Ἀσίας, ῷ Σάγαρις καιρῷ ἐμαρτύρησεν, ἐγένετο ζήτησις πολλή ἐν Λαοδικεία περί τοῦ πάσχα, ἐμπεσόντος κατὰ καιρὸν ἐν ἐκείναις ταῖς ἡμέραις, καὶ ἐγράφη ταῦτα.

<sup>313)</sup> S. die eben citirte Stelle.

Und durch diefe Schrift Melito's murbe wiederum Clemens Alexandrinus veranlagt, eine Schrift über benfeben Begenftand zu ichreiben 314), worin er jenen befampfte, wie auch bes Apolinarius von hierapolis Schrift über bas Baffa vielleicht gegen Melito, jedenfalls gegen bie fleinafiatische Sitte gerichtet Unterdeffen scheint die lettere auch in Rom Eingang gefunden zu baben. Denn jener Blaftus, melder um 180-190 in Rom lebte 315), bat schwerlich eine andere, ale eben die Heinasigtische Sitte vertreten 316). Und biefes Eindringen berfelben in die romifche Gemeinde mag bie Urfache bes groken Streites amifchen Rom und Rleinafien gemefen fein 817). Denn nun scheint Bictor von Rom von den Afiaten, an deren Spige Polyfrates von Ephefus ftand, geforbert zu haben, bak fie ihre bisherige Sitte aufgeben und die abendländische annehmen follten (um 190). 218 bies verweigert murbe, erflarte er fie für Reger und ichloß fie von ber Rirchengemeinschaft aus: ein Berfahren, bas ihm ben icharfen

<sup>314)</sup> Euseb. H. E. IV, 26, 4.

<sup>315)</sup> S. Beitel, Baffafeier, G. 86.

<sup>316)</sup> Bfendo = Tertullian, adv. haer. c. 22 (Dehler, Corpus haereseolog. I, p. 278) berichtet fiber ihn zwar Folgendes: "Est praeterea his omnibus etiam Blastus accedens, qui latenter Judaismum vult introducere. Pascha enim dicit non aliter custodiendum esse, nisi secundum legem Moysi XIV. mensis. Quis autem nesciat quoniam evangelica gratia evacuatur, si ad legem Christum redigit?" Allein baraus geht keineswegs hervor, daß Blaftus Anhänger ber judifchen ober auch nur einer judaiftifchen Paffafeier gewesen ift. Denn wir wiffen ja, bag man ben Rleinafiaten insgesammt ben Borwurf bes Judaifirens machte; wie z. B. Gusebine (Vit. Const. III, 5, 1) geradezu fagt, daß fie "ber jubifchen Gewohnheit folgen gu müffen glaubten" (έπεσθαι δείν τη lovδαίων συνηθεία). Und boch haben fie ficherlich nur die Beobachtung des Tages mit den Juden gemein gehabt. Go wird auch ber Judaismus jenes Blaftus und feine Beobachtung bes mosaischen Gesetzes fich lediglich auf bas Kesthalten am altteftamentlichen Baffa-Termin befchräntt haben, und feine Baffafeier von der fleinafiatifchen faum verschieden gewesen sein; wie auch Leeuwen (De sacris paschalibus, p. 69-81), Bilgenfelb (Bafchaftr., S. 283-285), Ballon (Godgel. bijdr. 1861, p. 73) urtheilen. Bgl. auch Lipfins, Bur Quellenkritit bes Epiphanios. S. 12 f.

<sup>317)</sup> S. über dens. Euseb. H. E. V, 23-25.

Tabel des Frendus und anderer zuzog. Doch haben schon hip polytus und Pseudo Drigenes, beide Angehörige der römisschen Kirche, die kleinastatische Sitte in ihre Berzeichnisse sammt-licher Rezereien ausgenommen. Obwohl aber die kleinastatische Sitte so heftig bekämpft wurde, scheint sie sich doch völlig intact erhalten zu haben die zum Concil zu Nicäa. Erst dort gaben die kleinasiatischen Bischöse dem Drängen der übrigen nach und verstanden sich zur Annahme der abendländischen Sitte 318). Aber selbst dieser Beschluß des nicänischen Concils vermochte noch keineszwegs die kleinasiatische Sitte völlig zu beseitigen. Noch zu Epiphanius? Zeiten hatte sie ihre Anhänger. Ja noch zur Zeit des Theodoret 319), also im 5. Jahrhundert, gab es hier und dort Quartobecimaner. Doch scheint bald darauf ihre Sitte völlig erloschen zu sein.

# IX.

# Berhältnif zur johanneischen Frage.

Wir haben in ber Einleitung die Ansichten über diesen Buntt in vier Gruppen getheilt. Es frägt sich nun, welcher dieser vier Ansichten wir beizustimmen haben.

Mr. 4, die Weißel=Steiß'sche Ansicht, hat sich durch das Bisherige als entschieden unhaltbar erwiesen. Wir sehen, daß die Kleinasiaten den 14ten nicht können als Todestag des Herrn geseiert haben, da sie sich vielmehr für ihre Feier des 14ten auf das Beispiel des Herrn beriesen, also den 14ten als Tag des Abschieds=mahls Jesu betrachteten.

Nr. 2, wornach auch im Evangelium Johannis der 14. Nisan als Tag des Abschiedsmahls Jesu dargestellt sein soll, hat zwar noch immer namhafte Bertreter, ist aber schon so oft und so

<sup>318)</sup> Euseb. Vit. Const. III, 18, 1. — De pasch. c. 8 (Mai, Nov. patr. bibl. IV, p. 214).

<sup>319)</sup> Haer. fab. comp. III, 6.

gründlich widerlegt worden 320), daß es unnüt wäre, hier bes Näheren barauf einzugehen. Es muß bei unbefangener Betrachstung anerkannt werden, daß das Evangelium Johannis den 13. Nifan als Tag des Abschiedsmahls betrachtet.

Dr. 1, die Anficht, daß die fleinafiatische Sitte und ihre Burudführung auf den Apostel Johannes ein Beweis gegen die Mechtheit bes Johannesevangeliums fei, wird gewöhnlich als bas einzigmögliche Refultat betrachtet, auf bas man fommen muffe, wenn man die beiden obigen Unfichten abweife. Ich tann bem aber nicht beiftimmen. Es läßt fich feineswegs nachweisen, daß die fleinasiatifche Baffafeier am 14ten eine Gedachtniffeier bes letten Mahls Jefu gemefen ift, und daß ber Apostel Johannes fie als folche betrachtet und beobachtet hat. Es ift zum mindeften viel mahricheinlicher, daß der 14te ale ber Tag des altteftament= lichen Baffas für die fleinafiatifche Reier maggebend mar, daß alfo die Rleinafiaten aus Anhänglichkeit an die väterliche Sitte auch ihr driftliches Baffa noch an diefem Tage bes gefetslichen Baffas feierten und bag bie Chronologie ber Leidensgeschichte für fie gar nicht in Betracht tam. Gine folche Sitte tann ja Robannes fehr mohl beobachtet haben, mag er nun den 13. ober 14. Nifan ale ben Tag bee Abschiedemable betrachtet haben. Und es fteht mit diefer Beobachtung des 14ten feineswegs im Wider= fpruch, wenn er in feinem Evangelium berichtet, daß ber herr am 14ten gefreuzigt worden fei. Denn bak ihm ber 14te als Tag bes Abschiedsmahls Jesu maggebend für seine Feier mar, ift nirgende gefagt. Bolyfrates fagt amar von allen feinen Bemahremannern, worunter auch Johannes, daß fie ben 14ten beobachteten κατά τὸ εὐαγγέλιον "nach dem Beispiele des Herrn". Allein bamit ift boch nicht gefagt, daß Johannes ben 14ten als Tag des Abschiedemable gefeiert habe. Nur Bolytrates meint, diefe Beobachtung bes 14ten, welche auch Johannes befolgt habe, fei bem Beispiele des herrn gemäß. In welcher Tendenz und aus welchen Motiven aber Johannes den 14ten gefeiert habe, bavon haben wir fchlechterbinge feine Runde. Bir erfahren nur, daß er ihn

<sup>320)</sup> Beispielshalber sei nur auf Bleet, Beitrage, S. 33—37. 107—134 verwiesen.

gefeiert habe, nirgende aber, marum. Bur Beit ber Baffaftreitigkeiten beriefen fich allerdings die Bertreter ber fleinafiatischen Sitte, Melito, Bolyfrates u. a., zur Bertheidigung ihrer Sitte auf bas Beisviel des herrn, als welcher am 14ten fein Abschiedevaffa gehalten habe. Allein damit ift boch nicht gefagt, daß Johannes die Sache ebenfo angefeben babe. Gerade ber Umftand, daß die Rleinafiaten fich für diese ihre Unficht auf die fchriftlichen Evangelien beriefen, beweift ja eben, daß fie hierüber teine mundliche Tradition von den Zeiten des Apostele Johannes ber hatten. Damale, um die Jahre 170-190, ale der Streit bereits entbrannt mar, suchte man eben von beiben Seiten aus den evan= gelischen Berichten die Beweismittel zu entnehmen, die geeignet maren, ber beiberseitigen Geftsitte jur Stute ju bienen: und ba bie fpnoptische Chronologie ber afiatischen Sitte günftig mar, hielten fie fich an diefe. Die gange Art ber Streitführung beweist auf's Rlarfte, daß die lebendige Tradition über die evangelische Geschichte bamale bereite völlig erftorben war, und dag man für jede Runde hinfictlich berfelben gang und gar auf bie ichriftlichen Evangelien angewiesen mar. Jenes Sich-Anlehnen ber Rleinafiaten an die spnoptische Chronologie beweift also nicht im mindeften, daß aud fcon der Apostel Johannes ihr gefolgt ift. Und aus dem blogen Umftande, dag er das Baffa, fei es nun das judifche oder das chriftliche, am 14ten gefeiert habe, fann dies ebensowenig gefolgert werden, eben deshalb nicht, weil die Chronologie der Leidensgeschichte hiebei gar nicht in Betracht tam. - Ich will übrigens mit alledem nicht gefagt haben, daß ich gerade von der Abfaffung bes vierten Evangeliums burch ben Apostel Johannes überzeugt bin. Die Frage ist für mich noch eine offene; und ich verschließe mich feinesmege ben Bebenten, welche fich gerade in neuester Zeit mehr und mehr gehäuft haben. Allein fo viel hoffe ich gezeigt zu haben, bag menigftene biefer Grund, ben man gegen beffen apoftolischen Ursprung geltend gemacht bat, nicht ftichhaltig ift.

Es bleibt uns sonach nur noch diejenige Ansicht übrig, beren Bertreter unter Rr. 3 aufgezählt wurden. Doch kann ich auch diesen insofern nicht beistimmen, als die meisten berselben annehmen, daß die Rleinasiaten noch zur Zeit ber Passafreitigkeiten das

jübische Passa geseiert haben. Dies ist ganz unhaltbar und heutzutage wohl allgemein aufgegeben. Nur mit Hase und van Leeuwen bin ich im Wesentlichen einverstanden, hauptsächlich mit letzterem. Er hat richtig erkannt, daß zwar die Kleinasiaten im 2. Jahrhundert sich auf die spnoptische Chronologie berufen haben, daß aber keineswegs ihre Passaser von Anfang an auf spnoptischer Chronologie beruhe. Auch Riggenbach hat dies mit Nachdruck hervorgehoben; hat aber freilich auch die johanneische Chronologie harmonistisch nach den Spnoptikern gedeutet.

# Anhang.

Neber das Alter und die Entstehung der Bezeichnungen πάσχα σταυρώσιμον und πάσχα άναστάσιμον.

Fast in allen firdengeschichtlichen und archäologischen Werten findet fich die Angabe, man habe in ber alten Rirche ben Charfreitag als πάσχα σταυρώσιμον und den Oftersonntag als πάσχα αναστάσιμον gefeiert. Allgemein meint man, damit altfirchliche termini vor fich zu haben. Und unter diefem Scheine vererben fie fich von einem Lehrbuch auf's andere, ohne daß bis jest jemand zu fagen gewußt hatte, wo fie eigentlich vortommen und wer fich ihrer bebient hatte. Sie find aber ber alten Rirche völlig fremb. Athanafius fpricht in feinen Festbriefen fehr ausführlich über die Baffafeier; es mar ja gerade ber 3med jener Briefe, ben Gemeinden feines Amtstreifes Anweifung ju geben, wie und wann das Baffa gefeiert werden follte. Aber nicht einmal davon findet fich eine Spur, daß ber Charfreitag durch eine besondere Feier ausgezeichnet worden mare. Noch viel weniger bavon, daß er einen besonderen Namen gehabt batte. Die Briefe find allerbings nur in fprifcher Ueberfetung erhalten. Aber eine folche Bezeichnung wie πάσχα σταυρώσιμον wurde sich ja auch aus der sprischen Uebersetzung leicht erkennen laffen. — Roch auffälliger ift bas Schweigen ber apostolischen Conftitutionen. Sie geben

V. 13-19 ausführliche Borichriften über die Feier des Baffa-Aber von jenem πάσχα σταυρώσιμον und αναστάσιμον findet fich teine Spur. Ja ber Leidensfreitag wird aar nicht befonders hervorgehoben, fondern mit dem Sonnabend auf gleiche Stufe gestellt, indem an beiden gleichmäßig verschärftes Fasten geboten mird (V. 18, ed. Lagarde, p. 149, 23-25). Ueberhaupt aber weiß niemand anzugeben, wo fich jene termini finden follen. Suicerus' Thesaurus, ber boch fonft in berartigen Dingen eine reiche Fundarnbe ift, bringt nirgends, weder unter "avaoraoimos" noch unter "στανρώσιμος" noch unter "πάσχα" einen patristischen Beleg für jenen Sprachgebrauch bei, ebensowenig als bu Cange ober Stephanus. Aber auch fouft fonnte ich nirgends, weber in Monographien über unfern Gegenstand, beren ich eine ziemliche Angahl durchgefeben, noch fonftwo einen Beleg hiefur finden. Baufig mird auf Suicerus vermiefen, ber allerdings (Art. "naoya") jene Terminologie hat, aber ohne patriftischen Beleg. Das einzige. mas fich ju Gunften berfelben beibringen läßt, ift eine Stelle aus Bfellus, in welcher die Tage der Passionswoche σταυρώσιμοι nulpat genannt werden 321), und fodann die, allerdings nicht seltene Benennung bes Auferstehungssonntage ale hulpa araoraσιμος oder έορτη αναστάσιμος oder dergleichen. Aber gerude die Bezeichnung nágya avagrágiuor fommt ebensowenig vor wie nágya σταυρώσιμον.

Aber nicht nur in der alten Kirche und im Mittelalter scheint jene Terminologie unbekannt gewesen zu sein, sondern auch noch in der neueren Zeit die in's 17. Jahrhundert hinein. In einer ganzen Reihe von Werten und Monographien aus dem 17. Jahrhundert begegnet man derselben noch nicht. Erst um die Mitte desselben taucht sie sporadisch auf und wird erst vom 18. Jahr-hundert an allgemeiner. Ich erwähne zumächst eine Reihe solcher

<sup>321)</sup> Κατά γάς τάς σταυρωσίμους των ήμερων και αύτην την παρ ήμας σεπτην άνάστασιν οὐδὲν, οὐδ' ἄν πολλά προθυμωμαι προσχείν έθέλει, nach Snictrus' Ueberfehung: Siquidem sub crucis passionisque dies atque ipsam adeo nobis venerandam resurrectionem nihil omnino mihi quamlibet exoptanti suggerere vult.

Werte, aus benen hervorgeht, daß jene termini im 16. und 17. Jahrhundert im Allgemeinen noch unbekannt waren.

- 1) In den Magdeburger Centurien (1560—1574) tonnte ich sie wenigstens nicht finden. Sie sprechen Cent. II, col. 118 sq. 152—158. 159 sqq. von der Passafeier und von den Passaftreitigkeiten. Aber nirgends begegnet man den Ausbrücken πάσχα στανρώσιμον und πάσχα άναστάσιμον.
- 2) Gin Belmftabter Ofterprogramm 322): Programma in festo resurrectionis Domini nostri. Helmestadi bandelt von den Gedachtnifgeiten der Auferstehung des Berrn, junachft vom Sonntag und dann vom Baffa ale dem Jahresfest ber Auferstehung. Dann tommt ber Berfaffer ausführlich auf die Streitialeiten amifchen Rom und Rleinafien ju fprechen, wobei auch mader gegen Baronius und bessen Hildebrandina commenta losgezogen wird. hier ift besonders bemertenswerth, daß ber Berfaffer immer in bem Jrrthum befangen ift, als hatten die Rleinafiaten am 14. Nifan bas Feft ber Auferstehung gefeiert, ein Brrthum, ber übrigens in jener Zeit gang allgemein mar. Aber eben bies ift für unfern 3med fehr lehrreich. Satte man etwas von jener Unterscheidung zwischen πάσχα σταυρώσιμον und πάσχα αναστάσιμον gewußt, dann mare jener Frrthum schwerlich entftanden. Man mare bann boch viel eher auf ben Gebanten getommen, daß es das núoxa σταυρώσιμου war, was die Rlein= afiaten am 14ten feierten. Aber eben weil man nur von einerlei Baffa, bem Auferftehungspaffa mußte, meinte man, biefes mußten bie Rleinafiaten am 14ten gefeiert haben. Uebrigens mag noch ausdrücklich bemerkt werden, daß der Terminus πάσχα αναστάσιμον bei unferm Berfaffer nicht vortommt.
- 3) Ein anderes Helmftabter Ofterprogramm 323): Programma festo Paschae, Helmaestadi, 1646, zählt eine große Reihe patriftischer Stellen auf, in welchen "das Bascha" (d. h. ber Auferstehungstag) als das größte aller Feste gepriesen wird. Davon aber, daß es zweierlei Passa, ein στανρώσιμον und ανα-

<sup>322)</sup> Auf ber Leipziger Univ.-Bibl. Nr. 12 eines Sammelbandes Calixti opuscula, P. III (Gef. theol. Berte, Nr. 144).

<sup>323)</sup> Rr. 13 beffelben Sammelbandes ber g. U.-B.

στάσιμον gegeben habe, weiß der Berfasser nichts. Die Passion8= woche ist ihm nur "die große Woche", ή μεγάλη έβδομάς.

4) Befonders instructiv ift die Abhandlung des gelehrten romiichen Theologen Leo Allatius. De Dominicis et hebdomadibus recentiorum Graecorum, im Anhang der Schrift De ecclesiae occidentalis atque orientalis perpetua consensione, 1648. Leo Allatius geht bier, wie er in ber Ginleitung fagt, gerabe barauf aus. Graecorum hebdomadas et dies Dominicas propriis circumscriptas terminis darzustellen. absichtigt also geradezu, die termini aufzuzählen, welche den verschiedenen Wochen und Sonntagen des Rirchenjahres von den Griechen beigelegt murben. Und bei feiner Gelehrsamkeit ift porauszuseten, daß ihm nichts Wefentliches entgangen ift. Er handelt nun col. 1443-1455 über die große Woche und über das Paffa. Bon erfterer weiß er folgende Benennungen aufzuführen: al oravοώσιμοι ήμέραι (βίειιιθ), αὶ τῶν τοῦ Χριστοῦ παθημάτων ημέραι (Ricetas), τ τοῦ σωτηρίου πάθους έβδομάς (Conftantinus M.), ή μεγάλη έβδομάς (Constitut. app.). Und er handelt nicht nur von der Woche im Allgemeinen, sondern auch von den einzelnen Tagen derfelben; und befchreibt genau die für diefelben vorgeschriebenen liturgischen Sandlungen. Davon aber, daß man den Freitag πάσχα στανρώσιμον genannt habe, weiß er nichts. Er nennt ihn einfach feria sexta (col. 1447). Sehr bezeichnend ift auch eine Stelle aus Calliftus (Synaxarion sabbati sancti), worin es heißt, daß unter allen Zeiten die Quadragefimalzeiten ben Borrang hatten, unter biefen wieder die große Quadragefima (vor Oftern), unter diefer die große Woche, unter diefer to ueva καὶ αγιον σάββατον (col. 1444). Mag dies auch immerhin nicht so genau zu nehmen sein, weil es eben bem Berfaffer gerabe barauf ankam, ben großen Sabbath mit Lobfprüchen zu erheben, fo geht doch fo viel daraus hervor, daß der Charfreitag feineswegs als der hervorragenoste Tag der großen Woche betrachtet murbe, fondern mit dem Sonnabend höchstens auf gleicher Stufe ftand. — Als Benennungen des Auferstehungssonntags führt Leo Allatius απ: ή κυρία καὶ πρώτη τῶν ἡμερῶν (col. 1450), ἡ κυρία τῶν έορτων (1450), ή άγια καὶ μεγάλη κυριακή του πάσχα (1451), Beitschrift f. b. bift. Theol. 1870. II.

- "saepe etiam solo paschatis nomine exprimitur" (1451); ferner: ἡ τῆς ἀναστάσεως ἡμέρα (1453), ἡ ἀναστάσιμος ἑορτή oder ἡ ἀναστάσιμος ἡμέρα (1454), τ λαμπρὰ κυριακή oder bloß ἡ λαμπρὰ (1454), endlich: ἡ λαμπροφόρος ἡμέρα (1454). Aber gerade der Ausdruck πάσχα ἀναστάσιμον scheint bei den "recentiores Graeci" ebenso wenig üblich gewesen zu sein, wie in der alten Kirche. Benigstens hat Leo Allatius nichts davon gewußt.
- 5) Ein Leipziger Osterprogramm <sup>324</sup>) von 1661 mit dem Titel: Ad pascha resurrectionis dominicae, secundum meditationes paschales patrum ecclesiae primitivae latinorum, maxime Augustini, episcopi illius Hipponensis, adumbratum invitatio, handelt im Anschluß an Augustin über die convenientia utriusque paschae, veteris et novi. Dabei ist immer vom "Paschasese" (— Auserstehungssest) schlechthin die Rede und nirgends angedeutet, daß es auch ein Leidenspassa gegeben habe, ein Beweis, daß dem Verfasser jene Unterscheidung von πάσχα σταυρώσιμον und αναστάσιμον unbekannt war.
- 6) Claius, De die parasceves. 1697 (bei Volbeding, Thesaurus commentationum selectarum illustrandis antiquitatibus christianis inservientium I, p. 201—206). Diese Abhandlung über den dies parasceves (unter welchem nicht etwa der gewöhnliche Freitag, sondern der Freitag der Leidenswoche zu verstehen ist), ist wieder besonders lehrreich. Der Versasser stellt nämlich S. 203 die Synonyma diei parasceves graeca et latina zusammen. Als solche nennt er: μεγάλη παρασκευή, άγια παρασκευή, dies crucifixionis, dies passionis etc. Aber die Bezeichnung πάσχα σταυρώσιμον sehst. Sie kann ihm also nicht wohl bekannt gewesen sein.
- 7) Hildebrandus, De diebus festis, 1701. (Volbeding, Thesaurus I, p. 1—57). Handelt über sämmtliche christliche Feste, über die Zeit ihrer Entstehung, die Art und Weise ihrer Feier u. s. w. Es werden u. a. besprochen S. 29 f.: hebdomas magna, S. 33 f.: parasceve (b. h. der Charfreitag), S. 36—39:

<sup>324)</sup> Auf der L. U.-B. Nr. 34 eines Sammelbandes: Heinrici dissertationes (Ges. theol. Werke 165 f).

festum paschae. Aber nirgends wird jener Termini πάσχα σταυρώσιμον und πάσχα άναστάσιμον Erwähnung gethan.

8) Mayer, De hebdomade magna. 1706. (Volbeding, Thesaurus p. 175—189). Der Berfasser erwähnt zwar (S. 178), daß die Tage der Leidenswoche σταυρώσιμοι ημέραι (Psellus) oder ημέραι τοῦ-πάσχα (Epiphanius) genannt werden. Davon aber, daß speciell der Freitag πάσχα σταυρώσιμον genannt worden sei, weiß er nichts.

Diese Beispiele werden genügen, um zu beweisen, daß jene Termini im 17. Jahrhundert im Allgemeinen noch unbekannt waren. Nur sporadisch tauchen sie in jener Zeit auf und werden erst im 18. Jahrhundert allgemeiner.

1) Der erfte, bei bem ich fie finden tonnte, ift Gerhard Johann Boffins. Er fagt in feiner Schrift De vitiis sermonis et glossematis latino-barbaris (Opera, vol. III. — Die Widmung "Illustri et generosissimo juveni, Erico Oxenstierna, magni Axelii filio" ift datirt v. 3. 1645) über das Paffa folgendes (l. I, c. 6): "In iis, ubi significatione aberratum, etiam reponunt eruditi, quod, turpi, si iis credimus, errore, Resurrectionis Dominicae diem Pascha nominamus. Nam, in quiunt, Pascha significat passionis Dominicae diem: unde et veterum aliqui ἀπὸ τοῦ πάσχειν deduxerunt: nempe quia ignorarent, esse ab Hierosolymitano RDD -- . Scimus ista, et pro verissimis habemus. Sed neque nescimus, veteres Christianos duplex statuisse pascha; unum στανρώσιμον, sub quo Christus esset actus in crucem: alterum αναστάσιμον, quo resurrexisset etc." 3th glaube, diefe Worte laffen une noch einen Ginblid thun in die Art und Beife, wie jene Termini entstanden sind. Man war nämlich in damaliger Beit gewohnt, unter "pascha" nur den Auferstehungstag und die barauffolgende Boche zu verstehen. Als man nun bei genauerem Quellenftubium mahrnahm, daß von den Rirchenvätern auch bie Leibenswoche "Baffa" genannt werde, bemerkte man, die alte Rirche habe eben ein doppeltes Baffa ftatuirt, ein Leidens- und ein Auferftehungspaffa. Dies mar ber Sache nach auch gang richtig. Aber die griechischen Termini bat erft die damalige Gelehrtensprache

19\*

erfunden, in der es ja ganz gewöhnlich war, griechische Wörter mit lateinischen zu mischen. Bielleicht ist es gerade Bossius, der sie gemünzt hat. Wenigstens von einem Theil der Späteren läßt sich noch nachweisen, daß sie dieselben direct oder indirect von Bossius entlehnt haben.

- 2) Du Fresne du Cange hat in seinem Glossarium mediae et insimae latinitatis (die erste, mir allerdings nicht zusängliche Ausgabe erschien 1678) über das Passa. Pascha, vox Hebraica, quae transitum significat. Duplex autem a Christo sactus suit transitus: prior qui dem ex vita in mortem, quo die crucifixus suit, feria scilicet hebdomadis sexta, posterior vero ex morte in vitam, quo die resurrexit a mortuis, feria nempe prima, vocata deinceps Dominica. Eapropter alii existimarunt celebrandum Pascha ipso die crucifixionis, unde et dictum suit στανρώσιμον Pascha; alii die Resurrectionis, unde et Pascha dictum ἀναστάσιμον suit. Ob du Cange jene Bezeichnungen aus Bossius genommen habe, süßt sich nicht mit Sicherheit sagen. Daß er ihn gekannt hat, ist bei der Berühmtheit des Bossius einerseits und der Belesenheit des du Cange andererseits jedensals sehr wahrscheinlich.
- 3) Sicher ist es, daß Suicerus jene Termini aus Bossius entlehnt hat. Er sagt in seinem Thesaurus (1. Ausg. 1682) s. v. "πάσχα": Christianorum Pascha duplex est, unum σταν-ρώσιμον, quo Christus in crucem est actus: alterum ἀναστάσιμον, quo resurrexit. De utroque sic Cl. Vossius. Und hierauf folgt nun jene Stelle aus Bossius. Der vielgebrauchte Suicerus ist aber sicher die Quelle für die meisten Späteren. Dies gilt gleich von folgendem:
- 4) Programma festo paschatos 325). Helmstadii. 1701. Der Berfasser beginnt mit den Borten: Pascha geminum nuncuparunt Veteres Christiani, unum στανρώσιμον, quo crucem et mortem Domini devota recordatione coluerunt; alterum ἀναστάσιμον, quo transitum a morte in vitam seu resurrectionem Christi multis solennitatibus et laetitiae signis

<sup>325)</sup> L. U.-B. Braftifche Theol., Rr. 311.

celebrarunt. Lubet de hac Antiquitatis observatione audire Cl. Vossium. Hierauf folgt wieder dieselbe Stelle aus Bossius, die der Verfasser aber nur aus Suicerus abgeschrieben hat, wie aus seiner durchgängigen Abhängigkeit von diesem erhellt.

Uebrigens hat der Berfasser die richtige Einsicht, daß der Begriff des "Leidenspassas" nach altkirchlichem Sprachgebrauch sich nicht auf den Freitag beschränkte, sondern die ganze Leidenswoche umfaßte: "Ad Pascha illud στανρώσιμον integri sex dies qui Dominicam Palmarum insequuntur, referebantur".

5) Auch Bingham, Origines s. antiquitates ecclesiasticae (die englische Original-Ausgabe erschien 1708—1722) geht auf Suicerus zurück, wie aus folgendem erhellt (Bb. IX, S. 87 der lateinischen Ausgabe): Sciendum est, veteres communiter quindecim dies integrae sollemnitati paschali praestituisse, hoc est hebdomadem, quae diem dominicam resurrectionis antecedit, et hebdomadem, quae eam insequitur. Quarum una πάσχα σταυρώσιμον, pascha crucis, altera πάσχα ἀναστάσιμον, pascha resurrectionis vocabatur. Utriusque generis exempla lectori erudito exhibet Joannes Caspar Suicerus. Wir sehen hieraus zugleich, daß Bingham ebenfalls das πάσχα σταυρώσιμον richtig als Passa woche auffaßt.

Bon den bisher genannten ließen fich Suicerus, das Helms ftabter Programm und Bingham mit Sicherheit, theils direct, theils indirect auf Boffius zurückführen. Auch von du Cange wird man es wenigstens für wahrscheinlich halten, daß er den Boffius gekannt hat. Auf du Cange hinwiederum beruft sich:

6) Schnell, De paschate veterum ἀναστασίμω <sup>326</sup>). Lipsiae. 1717. Er citirt ausbrücklich du Cange; scheint übrigens noch das Bemußtsein zu haben, daß jene Termini nicht altsirchlich sind, wie folgende Worte sehren (S. 24): Novi testamenti Pascha seu Christianum apud sacros primitivae ecclesiae doctores duplex potissimum invenio, στανοώσιμον scilicet et ἀναστάσιμον; quae distinctio, si non nomine, re tamen ceteris antiquior et vulgarior est.

<sup>326)</sup> L. U.-B. Prattifche Theol., Nr. 311.

Bon nun an begegnen wir jenen Bezeichnungen immer häufi= ger; fo 3. B. bei

7) Baumgarten, De veterum temporibus, memoriae Christi vitae restituti sacris. 1736. (Volbeding, Thesaurus I, p. 219—225), der sich für den Gebrauch derselben (S. 222) wieder ausdrücklich auf Bossius beruft. Auch er faßt übrigens das πάσχα σταυρώσιμον richtig als Passaw och e.

Bum Schluß möge noch genannt werben:

8) Heumann, Descriptio et consideratio priscae contentionis inter Romam et Asiam de vero paschate. 1745 (mir nur aus Hilgenfeld, Paschastr., S. 7 ff., betaunt). Er tonnte bereits sagen (bei Hilgenfeld, S. 11 Anm.): "— ex quo nata jamdudum distinctio inter Pascha σταυρώσιμον et Pascha ἀναστάσιμον."

Aus allem Bisherigen geht, glaube ich, mit Sicherheit hervor, baß die Bezeichnungen πάσχα στανοώσιμον und πάσχα ἀναστάσιμον erst im 17. Jahrhundert entstanden sind. Wie sie sich gebildet haben, ist bereits zu erklären versucht worden (siehe oben bei Bossius). Bielleicht ist es Bossius, dem sie ihre Entstehung verdanken. Auf ihn weist wenigstens Suicerus zurück, und auf diesen wiederum Bingham u. a. Aus so viel gebrauchten Werken, wie Suicerus und Bingham, konnten sie aber leicht in den allgemeinen Sprachgebrauch übergehen. Altkirchlich sind sie jedenfalls nicht.

# Cassiodori Reinii

# epistolae tredecim ad Matthiam Ritterum datae.

Die folgenben breigehn Briefe, welche bier jum erften Mal gebruckt erscheinen, nachbem aus fieben von ihnen bereits Joh. Lehnemann in seiner Historischen Rachricht von der Evangelisch - Lutherischen Kirche in Antorff und ber baraus entstanbenen Nieberländischen Gemeinde Augsburgischer Confession in Frandfurt am Mann (Frandfurt a. M. 1725) Stude mitgetheilt hatte, find im Befit bes lutherifden Ministeriums ber genannten Stabt, welches mir auf Antrag bes herrn Stadtpfarrers Dr. Steit, an ben ich mich gewendet hatte, die Benupung ber Originale gutigft gestattet bat. Gammtliche Briefe find von Reina eigenhandig geschrieben; auch bei bem zwölften. beffen Unterschrift fehlt, tann über die Sand tein Zweifel obwalten. Die Schrift ift fo beutlich und icon, bag taum anberswo als an verletten Stellen die Lefung unficher bleibt. Bas ich ergangt habe, ift hier mit curfiver Schrift gebrudt, feien es Borte, feien es einzelne Silben ober Buchstaben (auch die Rull in der Jahreszahl von Brief 8), abgesehen von Buchftaben, beren Ergangung fo ficher mar, bag es überfluffig mare, barüber weitere Borte ju verlieren, wie es auch unnöthig icheint, über einige orthographische Correcturen und über Interpunction besonders zu Die Namensunterschrift habe ich überall buchstäblich nach bem Original gegeben; er schreibt sich niemals hier Reynius, immer Reinius. Die Reihenfolge ift die ber Numerirung ber gusammengehefteten Originale, nur habe ich ben von herrn Dr. Steit unter alten Aften gefunbenen und biesem Sefte beigelegten Brief vermuthungsweise als zwölften eingeschaltet, baber ber zwölfte bes Beftes mein breizehnter ift. mertungen habe ich nur wenige gemacht; in meinem nachstdem ericheinenben biographischen und bibliographischen Wert über bie fpanischen Brotestanten werbe ich auch über Reina's Leben und Schriften handeln.

Halle a. S.

Eb. Boehmer.

T.

Reverendo admodum domino Matthiae Rittero, fido dei Ministro.

Admodum reverende domine. Hic vir nunc me primum convenit, quem intelligo ob veritatis confessionem ac professionem ab hostibus veritatis una cum uxore et liberis patria et conditione expulsum. Videtur praeterea doctus et species est satis veneranda, quare et cogitavi illum ad vestram Reverentiam mittere, ut ex ipsius colloquio intelligat, quoad fieri potest, qualis sit, et si forte aliqua conditione firmiore possit juvari in hac urbe, aut in alio loco. Ego illum admonui stipendia vestra esse valde tenuia, praestare vero vos caritate Christiana, ut quod deest opibus ad pauperes juvandos, consilio compensetis, quod sat scio ipsi non defuturum pro vestra pietate. Vale, mi domine, cum universa familia.

Quod ad victus auxilium attinet, dominus ne sit sollicitus, ego has partes in me sumo.

Tuus

Cassiodorus Reinius.

#### II.

Eximiae pietatis atque eruditionis viro, domino Matthiae Rittero, Ecclesiae Francofurtensis fido Pastori, domino et fratri in Christo unice colendo, Francofurti

Gratiam et pacem per Christum.

Reverende admodum domine et carissime frater in Christo. Post diuturnam et valde molestam navigationem appuli tandem Antuerpiam 18 die a meo a vobis discessu. Exceptus amantissime a fratribus, incepi ex eisdem cognoscere de huius ecclesiae statu, non malo sane, nisi tanta penuria ministrorum laborarent. Res est plane digna lacrymis, videre

fruges, ad messem praematuras, in tanta copia propemodum perire ob messorum fidelium paucitatem, cum praesertim neque in ea paucitate omnes pro officio sint frugi. Is, de quo opportune admonuisti (pro quo officio perpetuam habebo gratiam), importunus esse incipit statim in ipso ingressu, vix enim est mensis ex quo hîc est, quaestiones movens neque necessarias neque valde utiles, neque movens modo, sed sententiam suam de eisdem obtrudens multis et merito renitentibus, quasi vero in ista prima ecclesiae plantatione atque adeo inter tot procellas et tempestates tantum sit otii, ut libeat disputare de peccato originis sitne accidens an ipsa physica hominis substantia? liceatne benedicere coniugia diebus Dominicis? et eius generis alia, atque eis de rebus ecclesiam turbare, nondum ad plenum natam et in ipso uteri egressu periculosissime laborantem. Has importunitates mira dexteritate fratres aut vitant aut infringunt, homine nondum ad ministerium admisso, quam (ut ipse putat) iniuriam abstinendo in totum a visitatione aegrotorum, qui in mediocri nunc sunt numero, et omnino ab aliis ministerii partibus praeterguam a solis concionibus abunde compensat. Haec ad te scribo ut statum ecclesiae noscens Deum serio preceris pro meliore pro tua pietate et caritate erga fratres.

Quod ad me attinet, ad novam eamque multo difficiliorem profectionem iam accingor, in Angliam nimirum, veteres
ibi in me calumnias olim congestas praesentia mea depulsurus, ita exigente ministerii mei conditione. Ab his si
(uti de Deo et mea innocentia spero) liber revertar, supponam huic oneri libens humerum, cum magna etiam atque
certa spe fructus. Si Deo aliter visum fuerit, me videlicet
adhuc sub eo coeno detinere, feram aequo animo, suppeditante eodem patientiae vires. Commendo me et mea omnia
tuis et ecclesiae precibus. Si ecclesiae huius statum, non
sine dolore et labore magno (uti iam vides) renascentis,
publicis ecclesiae precibus commendaveris, recte et ex pietate tum feceris. Vale in Christo, domine et frater in

Christo amantissime, cum universa familia. Antuerpiae 6 Novembris 1578. Tuus Cassiodorus.

### III.

Pietate ac doctrina praestantissimo viro, domino Matthiae Rittero, Concionatori Francofortensi, amico summo et fratri in Christo reverenter colendo,

Francoforti.

Gratiam et pacem per Christum.

Mi domine et care frater in Christo. Cogunt me istorum fratrum non minus durae quam piae preces (obtestationes, obiurgationes ac minas taceo) ut ipsis acquiescam. Itaque Antuerpiam descendo una cum eis invitus, ad novos labores, eosque, nisi me animus vehementer fallit, omnibus, quos hactenus tuli, longe duriores. Oro, ut precibus tuis apud Deum contendas, ut qui invitum plane et renitentem, neque non prius edoctum de sorte quae me maneat, ad opus obtrudit, labores emolliat, et ad perferendos cum fructu suppeditet vires.

Contuli cum domino Carolo de multis quae me ab hoc itinere remorantur, neque omnia tamen, quae tibi, illi exposui, quae et tu ea fide apud te servabis, qua te servaturum promisisti, et quam amico et fratri in sinum tuum sincere omnia coniicienti debes. Ille pro sua prudentia multa bene expendit, difficiliora emollit, denique de omnibus bene sperare iubet. Et sane qui gravissimas res aggreditur, nisi opulentam quandam spem sibi proponat, atque id in quibusvis negotiis, non perget. Ego vero et optimam spem fructus mihi rursus propono (licet aegre nimis), et adversa, de quibus alioqui sum certus, perinde aestimo, quasi quae in manu Dei sint, tum mittentis, tum etiam rationem vocationis exacturi. Bene vale, mi domine et frater in Christo venerande, cum universa familia. Colonia 27 Junii 1579.

Digitized by Google

# IV.

Pietate atque doctrina praestantissimo viro, domino Matthiae Rittero, Ecclesiae Francofortensis Pastori vigilantissimo, domino ac fratri in Christo unice colendo, Francoforti.

Gratiam et pacem per Christum.

Carissime ac reverende frater in Christo. Ex postremis uxoris meae literis intelligo illam aegrotare et, nisi me animus fallit, periculosius multo quam ipsa declarat. Fieri potest, ut est res solliciti plena timoris amor, etiam pius et pudicus, maiorem aegritudinis partem aut ipsa celet aut ego suspicer. Oro te per Christianam inter nos amicitiam, ut eam continuo invisas, et illius cogitationes, alioqui non obliquas, dirigas in Deum, quoad possis et res ipsa postulaverit. Memineris tibi a me in discessu commendatam. Quod si quid de ea (et utique de me ipso) gravius Deus statuerit, adsis et cures omnia perinde ac si res esset tua. Id quod de tua pietate et erga me benevolentia confidenter mihi ipse polliceor. Vale, mi domine et amantissime ac venerande frater in Christo, cum pia uxore et familia universa. Antuerpiae 8 Decembris 1579.

Cassiodorus tuus.

# V.

Carissimo ac reverendo fratri in Christo, domino Matthiae Rittero, Ecclesiae Francofortensis Pastori fidissimo, domino suo in primis colendo,

Francofurti.

Gratiam et pacem per Christum.

Reverende ac carissime frater in Christo. Omnia hîc bene habent, Christo gratia, pro temporis et conditionis ratione. Tentat per suos Satanas firmitudinem ecclesiae nostrae multis modis, mea in primis causa, quem multi ad transtra quam hîc potius esse vellent. Sed quia Christi

promissione firmo utique fundamento nititur, frustra tentatori est omnis opera atque erit demum, praesertim si iuvemur vestris precibus. Specialiora scribam cum amplius vacaverit. Nunc tantum, mi care in Christo frater, et meo et ecclesiae huius nomine oro, ut Agendam vestram seu formularium communium precum et administrationis sacramentorum cures nobis Latine vertere primo quoque tempore et ad nos per Bodium nostrum transmitti. Nam hîc nihil habent adhuc in ea re praeter centones quosdam male ordinatos, et in edendis melioribus vestro ordine et consilio iuvari cupimus. Laborem Latine vertendi, quem credo fore exiguum, inter duos aut tres ex fratribus divides, ut et citius fieri possit et ipse, alioqui occupatus satis, leveris hoc onere. Vale in Christo, mi domine et frater venerande, cum universa familia, et coetu fratrum pientissimo quibus ex me plurimam salutem dices. Ecclesia haec vestris precibus sese commendat. Antuerpiae 18 Decembris 1579.

Commendo tibi rursus meam familiam.

Tuns Cassiodorus.

# VI.

Pietate ac doctrina praestantissimo viro, domino Matthiae Rittero, Ecclesiae Francofortensis Ministro ac Pastori vigilantissimo, domino ac fratri in Christo observandissimo, Francoforti.

Gratiam et pacem per Christum.

Reverende ac carissime frater in Christo. Occupationes, quibus distineor, non permittunt ut sim prolixior. Caeterum neque impedient quominus te de iis, quae circa nos aguntur, in summa saltem certiorem faciam. Ii, quos vulgus hîc Calvinistas, sese vero ipsi Reformatos vocant, tam graviter ferunt meum huc adventum atque ministerium, ut ferre nullo modo aut velint aut possint, idque ne uno quidem verbo hactenus a me lacessiti. Queruntur etiam apud ex-

teros, illorum ecclesiae meo huc adventu grave vulnus esse inflictum. Cui querimoniae ego soleo respondere, illos, qui ita de me conqueruntur, imprudenter satis prodere cuiusnam ecclesiae ipsi sint, quippe ego ecclesiae Christi non vulnera infligo, sed inservio, idque non omnino inutiliter per gratiam Christi, Satanae vero et Antichristi ecclesiae vulnera infligo quam possum duriter, cuius rei testes cito omnes meos auditores.

Dum in eo negotio nullum lapidem non movent, effecerunt tandem ut responsiones quasdam meas ad quosdam de Coena Domini articulos (quas reverendissimo archiepiscopo Cantuariensi, qui ex commissione Consilii regii de mea causa cognoscebat, praeterito anno mea manu subscriptas dederam, ut me demum ex illo labyrintho extricarem, bona tamen conscientia) effecerunt (inquam) ut has eruefent ex Anglia, et hîc vulgarent typis, tribus linguis, meo nomine, me inscio atque inconsulto, qui tamen autor dicor, rationes pacis ineundae praetexentes, revera tamen ut me nostri ecclesiae suspectum redderent, existimationem meam elevarent apud nostros et denique ministerium meum (tam illis grave) interciperent atque infringerent. Conatus est non omnino vanus, et haud leve obiectum impedimentum.

Huic remorae occurrere statui mea publica responsione et declaratione, quae in summa constat tribus partibus: prima, detectione consilii autorum seu autoris huius editionis; secunda, confessione mea ingenua de Dominica coena, quae est ad verbum formula illa concordiae inter Lutherum piae memoriae et Bucerum et reliquos Witebergae inita cum suis subscriptionibus, desumpta ex historia confessionis Augustanae Chytraei, regesto adversariorum aculeo in eos ipsos istis verbis in fine confessionis: Huic confessioni verbis in sua simplici significatione acceptis sincere absque ulla fraude aut dolo malo Cassiodorus subscribit, cui, si eadem sinceritate Ministri Ecclesiae, quae in hac civitate Antuerpiana Reformata appellatur, velint addere suas subscriptiones, spes erit controversiam de coena Domini sublatam fore non

solum in hac civitate, sed fortassis etiam quacunque illa viget. Hanc partem praecedit mea de illis responsionibus Anglicanis declaratio, qua ingenue illas agnosco pro meis, quas tamen non putem huic praesenti confessioni ullo modo esse contrarias, quod cuivis private rationem a me poscenti planum facere suscipio. Tertia pars constat admonitionibus, duabus valde (ni fallor) seriis, altera ad autorem huius editionis, altera ad huius urbis magistratus. Jam in duobus laboratur. Alterum, an mea haec agnitio et approbatio illorum articulorum (a qua tamen discedere bona conscientia non possum) a fratribus si non omnino probanda, saltem permittenda et ferenda sit. Sunt enim complures in hac controversia ita animati, ut nihil in ea sit ab adversariis aut allatum aut approbatum quod continuo non sit Calvinismus aut Zwinglianismus, neque quod praecipuum in hac controversia est ab iis adiunctis distinguunt quae ferri possent, modo in praecipuo esset consensus. Quomodo autem fratres hoc sint accepturi, nondum periculum fecimus. Si aliter acceperint quam ego et velim et spero, revertar domum, relicta adversariis victoria, cum quibus tamen nunquam sim consensurus. Hinc coniicere poteris, in quas isti angustias nos coniecerint et quam parva opera, ut sunt earum artium veri artifices. Alterum, de quo dubitamus, est, an magistratus permissurus sit evulgari hanc meam responsionem. Deus, in cuius manu sumus omnes ut lutum in manu figuli (ut ipse inquit per Jeremiam), nos omnes gubernet, providentia sua paterna protegat atque defendat, consilio instruat, fortitudine corroboret in medio nationis pravae. Vale, mi domine et amantissime frater in Christo, cum omnibus fratribus, quorum et tuas preces instanter requirimus. Commendo tibi meam familiam. Exemplar illorum articulorum Londinensium ad te mitterem, nisi putarem tibi aut a nostro Bodio aut domino Bernullo 1) suppeditatum. Responsionem

<sup>1)</sup> Ohne Zweifel Jacob Bernoulli, der Stammvater der berühmten Mathematikerfamilie, der aus Antwerpen der Religion halber bei den Berfolgungen

meam mittam, cum edita fuerit. Iterum vale. Antuerpiae 11. Januarii 1580. Tuus Cassiodorus Reinius.

# VII 2).

Pietate et doctrina praestantissimo viro, domino Matthiae Rittero, fido Christi Ministro et Pastori vigilantissimo Ecclesiae Francofortensis, domino ac fratri suo in Christo unice colendo,

Francoforti ad Moenum.

Gratiam et pacem per Christum.

Carissime atque admodum reverende frater in Christo. Ex litteris tuis, quas nunc postremo accepi, video animum tuum caritate plenum erga Christi ecclesiam et me, atque hac in parte vehementer laetor. Sed contristor dum video eadem occasione animi tui moerorem et angorem ex illis meis articulis, cuius facile coniecturam facio, quum video quantum labores et angaris in illos componendo cum concordia Wittembergensi. Quaeso te per Christianam inter nos dilectionem, pone omnem metum et mei diffidentiam.

burch Alba nach Frankfurt a. M. zog, wo er 1583 ftarb. Siehe Merian, Die Mathematiker Bernoulli (Basel 1860), S. 3.

<sup>2)</sup> Zwischen VI und VII gehört der Brief Matthias Ritters, der in 30shann Balthasar Ritters Evangelischem Denkmahl der Stadt Franchurth a. M. (Fif. a. M. 1726), S. 427—429 gedruckt ist. Zwar ist derselbe vom 28. December 1580 datirt, und nicht bloß im Druck, sondern auch in dem Original-concept, welches mit diesen Briesen Reina's zusammen ausbewahrt wird, allein der Inhalt läßt keinen Zweisel, daß der Schreiber selbst ein Bersehen gemacht hat, indem er Deceb. schrieb statt Januar. Dies wird auch bestätigt durch die Worte De tuis ex propriis eorum litteris intelliges, die im Druck vor Vale ausgelassen sind persenker 1580 nämlich war Reina's Familie bereits in Antwerpen, s. Brief XI st. — Der Herausgeber hat eine Zeile ausgelassen zwischen declararem und sed p. 429, l. 16, nämlich die Worte: aut tua damnem, cum tuam demonstrationem [?] nondum viderim quam avidissime expecto. Es sinden sich noch aubere Ungenanigseiten in dem Abdruck, besonders functionem S. 428, Z. 7 v. n. statt sumptionem.

Salva omnia nobis sunt et erunt auxiliante Christo, imo et pugnante pro nobis. Turbarunt nos illi turbatores, qui ex ingenio et officio turbas quaerunt, quiescere non possunt. Sed spero fore ut haec turbatio cedat in melius. Ego ecclesiae non deero pro mea tenui facultate neque eam sua spe (quam, ut dicis, in me reposuit), quoad in me erit, fraudabo. Monet hoc in primis Christi inspectio, monet deinde ipsorum pietas vere Christiana, et eximia caritas qua me vel resilientem et labores vitare cupientem devinciunt atque constringunt. Ego in componendis ita illis articulis cum Concordia illa nequaquam tantum laboro atque tu. Vides pro tua eruditione in quo gradu scitorum reponendi sint, nimirum non in ordine fidei capitum, a qua ne latum quidem unguem discedere non licet in cuiusquam gratiam, sed scientiae quae, utcunque vera sit aut pro vero habeatur, in ecclesiae aedificium sit gubernanda, vel proferenda vel omittenda. Scientia (inquit Paulus) inflat, caritas aedificat. Ego absque ulla disputatione paucis (uti puto) extricabo me ex illo labyrintho. Wittembergensem concordiam pro mea confessione sumo, illorum exemplum sequutus qui (quicquid antea aut dixerint aut scripserint, aut etiam senserint) in hanc communis confessionis et doctrinae normam, depositis omnibus rixis et quaestionibus in ecclesiae gratiam convenerunt. Atque hac ratione ecclesiae cui inservio satisfaciam. Reliquis si minus satisfecero, praesertim rixatoribus, non valde curabo, nam et bonis ex ipsis viris satisfactum quoque fore puto qui ministerium meum non exigent ad suam ipsorum conscientiam, sed ad meam relinquent, nisi velint cum suo periculo de servo alieno sententiam ferre. Bene vale, mi frater in Christo observande, et assiduis tuis precibus et collegarum in Christo dilectorum (quos per te salutatos cupio) nos iuvare ne intermittas. Antuerpiae 8 Februarii 1580.

Pietati tuae deditissimus

Cass. Reinius.

#### VIII.

Reverendo atque amantissimo fratri in Christo, domino Matthiae Rittero, fido verbi Dei Ministro in Ecclesia Francofurtensi, Francofurti.

Gratiam et pacem per Christum.

Carissime ac reverende frater in Christo. Vellem summopere Agendam vestram ad me transmissam. Neque ego, si recte memini, petieram ut Gallice nobis eam ipsi verteretis, sed Latine, et perfunctoria ac festinata opera, ut citius nos habere potuissemus, Gallice hic vertendam. Habemus iam psalmos et catechismum Gallice; psalmos (inquam) ad musicam Germanorum psalmorum. Haec iam ut prelo committantur in procinctu sunt. Desunt communes preces et Agenda tota deest. Neque enim ea qua hactenus usa est haec ecclesia, quae et ex scriptis, non impressis, cartis est in usu, placere nobis potest. Desunt multa, superflua sunt multa, inepta multa. Fac obsecto ut, nisi iam transmiseritis, transmittatis primo quoque tempore.

Ecclesia nostra Christo duce augetur mirifice. Ego constitueram domum invisere istis nundinis, sed divelli omnino non possum. Quidam ex ministris nostrorum Reformatorum ab ipsis iam diu reiectus (quam iuste nescio) ad nos transiit nuper <sup>3</sup>). Hunc conscendere suggestum fecimus praemisso qualicunque examine (sed tamen accepta prius perspicua confessione), tantum ut experiremur quid in concionando posset, et, si idoneus inveniretur, admitteretur ad Ministerium in nostra Gallica Ecclesia. Id Reformati nostri ferre nolunt, consulem instruunt qui impediat. Interdictum illi est a consule ne suggestum rursus conscendat antequam de impedimentis, quibus ipsum laborare obtendunt, legitime cognoscatur. Neque displicet nobis conditio, qui neque ita impeditum velimus promovere. Sed iam in eo sumus,

<sup>3)</sup> Bgl. Mémoires anonymes sur les troubles des Pays-Bas 1565—1580. Avec préface et annotations par Alex. Henne. t. V. Bruxelles, Gand, Leipzig 1866, p. 145 flg.

quisnam eius rei futurus sit iudex. Consul non potest sine nostra iniuria; Reformati, minus. Ecclesiae nostrae illud iudicium esse, plus est quam manifestum, sed vereor ne et vis et tempora illud nobis praeripiant. Nos, si non aliter, patientia certe nostra vincemus, quae, si quando alias, nunc in primis nobis est necessaria. Commota illa tempestas ab istis ex impressione illius libelli confessionis meae Londinensis subsedit nunc. Ego paraveram confessionem et responsionem meam: confessio est ipsa formula concordiae. Wittembergensis; responsio valde brevis, sed (ut puto) pungens valde absque ullo aculeo. Cum de imprimendo ago, fior certior imprimi non posse in hac urbe nisi ex ipsorum adversariorum arbitrio, qui iam ita dominantur, imo impe-Itaque tentare frustra, et cum maiore ex repulsa nostro damno destiti. Nostris satisfactum est (uti mihi persuadeo) confessione ipsa et mea diligentia. Posset quidem imprimi alibi, sed non huc inferri sine certo eiectionis meae ad minus periculo, quem viri potentes seditiosum pacis publicae turbatorem continuo essent calumniaturi. Eiusmodi eiectio utilis fortassis foret privatae meae quieti et rebus meis, sed huic ecclesiae non item, quare neque eiici volumus. Haec ita habent, neque dubites mira illos in nos moliri et machinari secreto, quae erumpent tandem nisi Deus impediat. Concipiunt laborem, parient iniquitatem. Ex alio latere imminet istis provinciis et huic urbi in primis horribilis tempestas. Rex Hispaniae habet iam in procinctu classem, ut fama est, mille navium. Angli concesserunt illi liberum transitum, modo ne quid attentet in oram Angli-Nostri nondum sese movent, nedum promovent. Laboratur intra ipsa viscera dissidiis, suspicionibus, proditionibus, cum classis regia adhuc sit in Hispania; quid futurum putas cum fuerit pro foribus? Appetente classe, intestinis malis invalentibus externo adhuc hoste undique cincti sumus, qui per se satis esset ad iustum timorem incutiendum, neque sub tam duris flagellis ulla apparet seria resipiscentia et ad Deum conversio: quid hîc expectes? Vides

igitur frater carissime, in quibus periculis versemur; commenda nos Deo, et Ecclesiae vestrae precibus. Vale in Christo cum familia universa. Saluta nostro nomine fratres omnes. In primis dominos doctores Ficardum et Kelnerum, et Ficardum iuniorem, quibus, si placet, leges has literas.

1 Martii 1580 Antuerpiae.

Tuus Cass. R.

## IX.

Pietate et doctrina praestantissimo viro, domino Matthiae Rittero, Concionatori Francofortensi, domino ac carissimo fratri in Christo unice colendo,

Francoforti.

Gratiam et pacem per Christum.

Reverende ac carissime frater in Christo. Constitui tandem hîc manere, piis precibus fratrum expugnatus, sed inprimis ecclesiae istius necessitate quae, ut Dei beneficio et benedictione augetur in dies, ita summam sibi invidiam ab iis conciliat qui, si veri Christiani forent, deberent potius de illius incremento summopere gaudere. Isti indicia satis aperta nobis dant singulis diebus sui erga nos odii et quid demum tentaturi in nos forent si, ut cupiunt et moliuntur, rerum essent compotes. Veritus igitur ne absente me tentent evertere aedificium hîc a Deo nostra opera incoeptum, mutavi consilium de repetenda domo, quod spero Deo fore gratum. Etsi res in eo statu sint et ita pergant ut nihil hîc videam quo erigi possim ad bene sperandum. Illud autem certo spero fore ut, etsi maxime coelum ipsum corruat, res nostras, protegente ac defendente Christo, experiamur fuisse illi curae. Juvate interea nos vestris precibus.

Uxorem et familiam accerso, non tamen veluti in totum Francofortum relicturus, cupio enim adhuc agnosci et haberi civis vester, qua de re scripsi ad dominum doctorem Ficardum quem spero satisfacturum hac in parte desiderio meo.

Biblia illa magna Plantini quae apud nostrum Bodium asservari iussi, tibi commendo, ut videas an per dominum

et carissimum fratrem nostrum Patientem 4) divendi possit Palatino Principi. Nam neque illis valde indigeo neque, si maxime indigerem, illis uterer tam sumtuose compactis. Si aliquid effeceris, facies mihi rem valde gratam. Pretium erit ab 80 ad 75 florenos vestrates.

Commendo rursus tibi ac fratribus, ac serio commendo, ut nos iuvetis vestris assiduis precibus. Deum vicissim precor ut vos perpetuo tueatur et spiritu suo gubernet. Vale in Christo, mi domine et frater in Christo venerande, cum uxore et familia universa. Antuerpia 12 Aprilis 1580.

Tuus Cassiodorus Reinius.

## $\mathbf{X}$ .

Pietate et doctrina praestantissimo viro, domino Matthiae Rittero, Ecclesiae Francofortensis Pastori vigilantissimo atque fidissimo, domino ac fratri suo in Christo unice colendo, Francoforti.

Gratiam et pacem per Christum.

Reverende admodum atque amantissime frater in Christo. Postremas tuas literas accepi, quas etiam dudum expectabam et simul etiam sperabam fore (ut fuerunt) valde gratas. Pro tua de me solicitudine habeo magnam gratiam, et eo in primis nomine quo, quo maior fuerit, eo frequentius et praesentius adfuturas mihi sperem tuas et ecclesiae preces. Conficior hic ac propemodum obruor moerore ingenti, atque id hac ipsa hora in primis, quod videam tanta nos hic premi indigentia ministrorum in tantae messis proventu. Fastidit iam universa haec regio papatum, quem neque retinere se alioqui iam videt. Abhorrent a Reformatis, sic enim se appellare et gaudent et contendunt ii quos alii appellant Calvinistas. Nostram confessionem ultro expetunt. Petunt undique iuvari a nobis. Nos neque nobis ipsis habemus vel

<sup>4)</sup> Petrus Patiens, s. epist. XI. — Briese von ihm und eine Notiz über ihn in: Historiae eccles. seculi XVI supplementum ed. a Jo. Fechtio, 1684.

mediam partem ministrorum qui nobis essent necessarii, et hos (ut apud te unum tantam vastitatem deplorare mihi sine ulla mea fraude liceat) iuvenes, imperitos, nihil fere Accersivit haec ecclesia praeterito anno tres ex Osterlandia, deinde duos alios. Tres illi plenis loculis redierunt in patriam, periculum hîc vitantes et desiderio patriae victi; neque revera, si mansissent, melius habiturae essent huius ecclesiae res quam in eorum absentia. Duo alii erant prorsus inutiles. Adversarii exultantes sua multitudine et viribus, ac paucitati et imbecillitati nostrae insultantes provocant nos etiam publicis iniuriis quas inferre impune illis licet utpote rerum dominis. Nos nihil aliud hîc possumus quam dolere et deplorare nostram solitudinem coram eo qui solus iuvare nos potest. Scripsi nuper ad dominum Kemnitium, ad quem etiam et Deputati nostri scripserunt de hoc rerum nostrarum statu; fortassis curabit aliquem pium virum ad nos mitti. Crede mihi, aliquoties ita premor huius doloris sensu ut aut poeniteat me suscepti oneris (utcunque negligam pericula et circumstantia et de proximo impendentia eaque praesentibus longe graviora) aut taedeat me vitae. Commenda nos Deo, pro ipsius nomine et gloria sincere decertantes.

Quod scribis catechismum nostrum tibi placuisse, placet mihi vehementer. Sed bene fecisses, si ea, in quibus possint atebras quaerere adversarii, indicasses. Nos certo curavimus communi voto, consilio, opera, precibus auferre adversariis aut latebras aut iustam aliquam calumniandi occasionem. Facies rem valde gratam si breviter illud, quicquid est, nos commonefeceris.

Uxorem meam cum familia spero brevi ad me mittetis. Temerarium fortasse quispiam iudicaret eam cum parvis et multis liberis in hunc periculi metum quoque coniicere. Sed quid obsecro facerem? Spero Deum probaturum fidem meam qui ne dulcissimis quidem pignoribus parcam, et multorum maiorem, quam mei unius, habebit rationem ut nos omnes una conservet. Nam aut ego nihil video aut imminent his

regionibus pro contemto iam olim Evangelio, nunc vero intemperanter profanato, dies retributionis. Bene vale, mi frater in Christo amantissime ac reverende, cum omnibus fratribus Deum sincere colentibus, uxore honestissima et familia universa, quos omnes meo nomine quam commendatissimos velim. Antuerp. 17 Maii 1580.

Tuus Cass. R.

Arnoldo de Konink ostendi tuas literas. Resalutat officiosissime, pollicetur literas.

# XI.

Pietate et doctrina praestantissimo viro, domino Matthiae Rittero, Ecclesiae Francofortensis Concionatori ac Pastori vigilantissimo, domino ac fratri in Christo reverenter colendo, Francoforti.

Gratiam et pacem per Christum.

Reverende admodum et carissime frater in Christo. Quod nihil ad me unquam scribas, excusatus satis apud me es solicitudine ministerii tui, aegre tamen fero. Minister ille, quem ad nos misistis (necdum enim qui vocetur scio), incolumis ad nos pervenit, Christo gratia, iam triduum, nondum tamen illum vidi. Spero nobis fore utilem, a vobis praesertim et probatum et missum. Ecclesia nostra, hostibus undique obsessa, interius non carens, tenera admodum, et ferendis durioribus tempestatibus nondum matura, multis rebus indiget, in primis vero piis et peritis rerum ecclesiasticarum pastoribus. Nullus fere est ordo constans, nulla constans disciplina. Si Deus nobis saltem prospiceret de probo aliquo et gravi pastore, qui Superintendentem ageret, putarem defectus caeteros aut suppleri facilius et corrigi aut ferri demum posse. Nam plurimum refert, ecclesiasticum ordinem, et in primis ministros ipsos, in ordine, consensu et officio denique omni alicuius pii, prudentis et auctoritate praestantis viri, cui omnes deferant, retineri.

Audivi istis diebus pessime convenire domino Kemnitio cum suo Duce, adeo ut neque sine periculo sit Kemnitius. res eo processerit ut incolumitati suae sit consulendum, optarem illum nobis Pastorem et ecclesiae huic Superintendentem. Provincia certe est gravissimo aliquo viro digna. et ego digniorem aptioremque illo nunquam quaererem. Hoc ego proposui nuper nostris dominis Deputatis, et puto me eis persuasisse, qui et propediem mittere ad ipsum Carolum nostrum statuerunt. Haec, mi domine et reverende frater in Christo, scribo ad te nequaquam otiose, sed ut te vehementer orem, ut ea de re ad ipsum diligenter scribas. ut serio cogitet, si pia aliqua et honesta ratione liberare sese poterit illo onere quod sustinet, ad tempus saltem si in totum omnino non possitut Christi regnum hic promoveat, vel saltem in hac ecclesia aliqua Christianae disciplinae fundamenta ponat una nobiscum. Sunt quidem difficultates, eaeque non parvae, sed quas (crede mihi) Deus aut emollit aut superat suis assiduis favoribus. Alioqui iam et ipse defecissem, senex, morosus ac omnino his negotiis valde ineptus. Rescribes obsecro hac de re quid sentias aut etiam quid sis praestaturus. Quodsi a domino Kemnitio nos iuvari in praesens non posse arbitrere, cogitabis de alio, et Deo in primis commendabis. Nam rem ita necessariam puto ut absque eo remedio (quod perpetuum ecclesiae veluti fulcrum semper fuit) collapsuram propediem hanc ecclesiam vehementer metuam.

Res politicae (quibus etiam nostri Reformati involvunt ecclesiasticas, suo nimirum more) pergunt, meo iudicio, in deterius. Spero tamen ac certo scio, nos curae Deo fore in quocunque eventu. Vale in Christo, mi domine et frater in Christo amantissime, cum uxore honestissima et familia quam ex nobis et in primis ex mea uxore salutabis amantissime. Ex me vero dominos fratres symmystas omnes valde reverenter. Et si scripseris aliquando ad dominum Petrum Patientem, memineris obsecro mei. Commendamus nos quam

officiosissime possumus vestris precibus. Antuerpia 17 Augusti 1580. Tuus Cassiodorus Reinius.

### XII.

Reverendo viro pietate atque doctrina praestantissimo, domino Matthiae Rittero, Ecclesiae Francofortensis Pastori vigilantissimo, domino ac fratri suo in Christo reverenter colendo, Francoforti.

Gratiam et pacem per Christum.

Reverende domine, et frater in Christo carissime. Quod ad postremas tuas nondum rescripserim, partim tribues occupationibus meis, partim animi lassitudini, ne dicam aegritudini, quae bonam temporis et bonarum alioqui horarum partem absumit; quicquid causae sit, ignosces, quaeso, pro tua pietate. Consilium tuum de resarciendo nostra animorum mutua coniunctione pii et solertis Superintendentis defectu vehementer probavi, atque eo magis quod cum nostris et consiliis et actionibus conveniret. Sic enim agebamus. Nam etsi aliquando in rebus non ita gravibus rationes minus inter nos convenirent, tamen id et raro erat et integer ac summus per Dei gratiam manebat inter nos consensus. Venit demum ad nos dominus doctor Beuerus qui, etsi bonus vir sit (ego enim talem profecto illum iudico), tamen neque omnibus tam est gratus quam ipse cuperem neque omnino sine metu sumus fore ut, si pro moribus et ingenio suae gentis ab istorum hominum ingenio valde diverso hos velit tractare, tam utilis ecclesiae huic futura nequaquam sit illius opera quam expediret. Nondum est illi confirmatum ministerium, sed spero brevi confirmatum iri, nisi supremo Pastori nostro Christo, ex quo uno utinam omnes penderemus, aliter visum fuerit. Stipendium illi iam decretum est mille et ducentorum florenorum huius Flandricae monetae, quae summa conficit, ni fallor, ultra septingentos vestrates, honorificum quidem stipendium, sed quod in hac rerum caritate et pro tanta in primis familia vix excessurum sit expensas ipsas. Stipendia ministrorum omnium nondum ex publico aerario, uti par erat, exsolvuntur, sed ex privatis collationibus, qua in re insignis est, Dei beneficio, Deputatorum nostrorum cum liberalitas tum pietas, qui, cum sumptibus necessariis collatio multo sit inferior, defectus hosce ex suo supplent (ad rationes tamen), ne nobis ministris desint honesta stipendia. Vincunt certe nos pietate et vero Dei zelo qui nisi bene soluti ne digitum quidem admoveremus operi.

Certamina hic nobis non desunt, pro conditione et fortuna ecclesiae Christi, sed a falsis fratribus et fucatis amicis graviora. Est hîc factio 3) . . . . . gardi quae impense adversatur nostris conatibus, non aliter tamen quam commentis et calumniis. Catechismus noster novam suppeditavit illis impugnandi occasionem, nunquam eis defuturam, nimirum undecunque eam captantibus. Ut auctorem suspectum reddere vel accusare falsitatis possint, pessimas suas interpretationes pro eius sententia et iniqua praejudicia pro sanis iudiciis venditant detrectatores isti. Exhibuit se antesigna-. . . . ., vir haud magni momenti, qui literis suis ad Heshussium catechismum, cuius me auctorem facit, calumniose traduxit, illiusque iudicium expetiit. Coniectura de me auctore vera est, sed qualem ipse proposui, fratres comprobaverunt, quos constat adeo illum promovisse, ut et sumptus typographicos tolerarent. Et qualem antea probaverant, redditus publicus, ut vere eum dicere possis communem ecclesiae laborem. Heshussius ad illum respondit et iudicium

<sup>3)</sup> Ein Stück des Briefes sehlt. Ich habe unter Erwägung des jedesmal gegebenen Plates zu ergänzen versucht, indessen an zwei Stellen, wo es sich um Eigennamen handelt, Lücken gelassen, in deren erster etwa zehn Buchstaden stehen mochten (deren vorletzter h oder b, der letzte o oder e), in der zweiten um breisig. Zeile 4 hier wo ich Catechismus geschrieben, steht Cathesmus. Zeile 17 vor accusare der Rest eines 1 oder t. Zeile 18 vor iniqua Reste, die zu einem et gehört haben können. Zeile 19 vor ignanum ein Strich, der einem langen s, ebenso gut freisich auch anderen Buchstaden könnte angehört haben. Zeile 21 hinter literis suis steht ein Zeichen, welches darauf hinweist, daß am Rande eine Einschaltung nachgetragen war.

suum declarat praeiudiciis illius omnino conforme; exemplar epistolae Heshussii unum ex multis, quae iam hic inter manus multorum circumferuntur, ostensum mihi est. Putabam virum senem et theologum et tot iactationibus eruditum prudentiorem fore quam qui de rebus sibi nondum visis et persona prorsus ignota tam cito et leviter ad alterius tantum partis relationem (fortassis etiam sibi quoque ignotae) esset pronuntiaturus, idque non tantum in existimationis meae detrimentum, sed etiam in huius ecclesiae scandalum. Sed audiet me (uti spero) inauditum iudicatum quem auditum iudicare non sustinuit. Cum ad illum respondero, transmittam ad te meum responsum si vacarit transcribere. Haec auxilia habemus ex nostris domi quiescentibus ipsi in acie stantes adversus tot genus hostes.

Quod ad me attinet, ego eum rerum statum esse video, ut non immerito multa desiderem, multa querar, plura metuam. Cumque videam meam operam haudquaquam tam necessariam hîc esse, tot me hîc labores et invidiam in primis ex omnibus partibus gravem frustra sustinere non est animus. Meditor itaque discessum, hoc est reditum ad vos, sed non aliter quam Deo volente ac probante. Vehementer te oro, mi domine et reverende frater in Christo, ut me illi et consilia mea omnia, in primis vero hanc ecclesiam assiduis precibus commendes. Uxor mea et familia omnis valet, Christo gratia, quae et te et uxorem et familiam amantissime salutat. Saluta quaeso ex me fratres omnes in Christo.

Post scripta cribravit nos iam ter aut quater Satan, idque gravi prorsus et periculosa cribratione, nisi qui pro nobis agit excubias summus Pastor, adsit in tempore prout promisit. Nam quem habiturum sperabamus aedificii promotorem, haud omnino respondet nostris votis. Moerore summo (crede mihi) conficior et causas ipsas libenter in pietatis sinum tuae mihi satis exploratae deponerem, si eae essent quas liceret cartis commendare. Duo tamen ex te petam coniunctionis Christianae inter te et me initae no-

mine. Alterum ne facile et ipse credas, qua in parte peccare in primis video etiam graves viros, alterum et praecipuum ut seriis precibus tuis nos iuves. Spiritus enim promptus est, caro autem infirma. Vale in Christo, mi domine et frater in Christo venerande. Antuerp. prid. Kal. M... 1581.

Reverentiae tuae deditissimus Cassiodorus Reinius.

### XIII.

Pietate et doctrina praestantissimo viro, domino Matthiae Rittero, Ecclesiae Francofortensis Pastori vigilantissimo, domino ac fratri suo in Christo reverendo, Francoforti.

Gratiam et pacem per Christum.

Reverende domine, et carissime frater in Christo. Jam binas habeo a tua Reverentia quibus ut respondeam debitor sum. Ac in primis quod mutuam inter nos dilectionem in Christo initam et aeternum (uti de eodem Christo, eius fundamento, recte spero) duraturam amantissimis istis tuis litteris exaras, alis ac foves, pergratum mihi est, et pro consolatione et confirmatione, quam ex eis accipio, summam Deo, deinde tibi habeo gratiam. Quod attinet statum rerum nostrarum, is est quem, si unquam alias, et a nobis et a vobis commendari Deo oporteat ardentissimis precibus, qui inter tot fluctus versemur, neque periclitemur solum ab externis et aperte professis hostibus, hisque diversi generis, verum in primis et longe tristius a veteribus huius ecclesiae vomicis, quae nova subsidia ad nos e Germania missa et minus caute se hic gerentia ut plurimum nobis corrumpunt. Prolixa esset historia hîc narrare quas molestias hac in parte patiamur, et ego in primis, qui ut ad eas ferendas nimis sum imbecillis ac delicatus, ita quoque molestiores mihi sunt. Sed bene habet quod ex nostra hac imbecillitate virtutis suae gloriam Deus perficit, dum et vires et animum suppeditat ac vincit demum. Eo fit ut status rerum nostrarum varius sit et multiplex. Dum hinc supra modum tristamur, inde rursus exhilaramur fructuum tolerantiae et laboris nostri conspectu quem Deus benedicit haud obscure. Det ipse ut perseveremus. Atque haec in genere.

Sunt nonnulli qui inter alias rixas quaestionem hîc nobis movent quod ad ritum Coenam Dominicam administrandi attinet: de consecratione panis aut vini quod hausto uno poculo solet ex lagena suffici ad continuandam Coenam, videlicet an supplementum illud debeat nova pronuntiatione aut murmuratione verborum Coenae super ipsum consecrari. Item de reliquiis panis et vini religiose observandis adeo ut et micas illas minutissimas quae in patina supersunt, aliqui studiose ac religiose colligant, vino infundant ac ebibant, non aliter quam sacrificuli pontificii in more habent. Hi ipsi contendunt panem Coenae post verborum recitationem esse corpus Christi etiamsi non sumatur aut comedatur, sed adhuc dum in patina est, unde etiam oritur illa religiosa observatio reliquiarum, de qua supra. Has quaestiones hactenus vitavimus quanta potuimus dexteritate, permittentes unicuique frui suo sensu, certi earum disceptationem plus offensionis quam aedificationis ecclesiae allaturam. Sed hanc diligentiam aut modestiam non omnes probant. Quaestiones vero iudicatu non sunt difficiles. Sed contentiosi homines exemplis probatioribus facilius convincuntur quam rationibus. Quare obnixe oro tuam Reverentiam ut mihi sincere ac diligenter rescribat quid de hisce rebus vobis in usu sit, quid vicinis ecclesiis (si nostis) Argentoratensi, Heidelbergensi, Norimbergensi etc., idque primo quoque tempore.

Quod ad negotium sororis nostrae attinet, non est quod tua Reverentia metuat, me aut in sinistram partem accepturum tuam istam diligentiam aut iudicaturum eandem ad te minime pertinere qui Pastor illius sit. Imo vehementer illi gratulamur ego et soror illius istos affectus qui, si veri sint, certa sunt et initia et indicia pietatis. Et agimus gratias ingentes tuae Reverentiae pro navata erga illam piae

institutionis opera. Caeterum de nostra erga eam caritate non est quod illa dubitet. Neque enim domesticae offensiones (si quae incidunt ut omnino vitari vix possunt) transire debent in letalia odia inter Christianos et prudentes. prout, si quae inciderunt inter nos, nunquam transierunt. Libenter igitur illi condonamus et ab ea vicissim condonari nobis petimus, et serio adhortamur ut in suscepta pietatis institutione sedulo pergat, ad fidei et Christianae caritatis ac dilectionis normam exigens suas omnes tum actiones tum affectiones, nec id solum erga nos, quos pro veris fratribus habere debet, sed erga quosvis homines, inimicos Illam pietati tuae in primis commendatam cupimus. Ego, si vacaverit, ad eam scribam; quod si minus nunc potero, faciam (annuente Deo) sequenti septimana. tua Reverentia eam salutet nostro omnium nomine, et renuntiet sororem esse gravidam sex aut septem mensium, et ut salutet fratrem ex nobis. Ego, uxor et universa familia salutamus h . . . . vestram Reverentiam, uxorem et familiam in Christo. Reverendo Ministerio vestro salutem. officia et preces, tantundem etiam a vobis reposcentes, pro ratione officii et communionis sanctorum. Deus te diu servet incolumem et laetum suae ecclesiae, mi domine et frater in Christo unice dilecte. Antuerpia 9 Januarii 1582.

Tuus Cass. Reinius.

#### VI.

# Schreiben Raiser Karl's V. an den König von Polen, vom 3. Inli 1532.

Berfaßt von Alfons Baldes.

Die folgende Abschrift ist genommen von einer vorzüglichen Durchzeichnung nach dem Original, welches sich aus einer Auction seit Jahr und Tag im bischöflichen Archiv zu Frauenburg im Ermlande befindet. Herr Prof. Pohlmann, an den ich meine Bitte richtete, veranlaste mit der größten Zuvorkommenheit, daß durch die Güte des Herrn Domvicar Pohl jene Durchzeichnung mir besorgt wurde. Das frauenburgische Manuscript ist ganz von der Hand des Baldes geschrieben, auch diese Abresse. Eb. Boehmer.

## Regi Poloniae.

Carolus etc. serenissimo Principi etc. Legimus literas Serenitatis Vestrae quas de dissidio Hungarico die XV Junii ad nos dedit, et exemplar quoque literarum adversarii serenissimi Romanorum Regis fratris nostri carissimi ad Serenitatem Vestram. Cuius de Reipublicae salute studium quemadmodum non possumus non vehementer probare, ita ad literas praefati adversarii respondere, in quibus multa falso asseverantur, plurima praeter Regum ac Principum morem iactantur, supervacaneum existimamus, praesertim cum eiusmodi sint ut, si ab ipsomet adversario denuo legantur, quam multa deprehensurus sit, quae reticere potius quam scribere vel ipso iudice oportuisset. Non tamen dissimulandum esse existimamus quod nunc de falso timore. summi Pontificis, nunc de obitu piae memoriae Regis Ludovici scribit, primum ut, quae sua Sanctitas de iure serenissimi fratris nostri melius instructa pro sua iustitia

et aequitate facit, vano potius timori quam iuri tribuatur, alterum ut eorum culpam, qui Regem in praelio deseruere et qui Turcas in perniciem Reipublicae concitarunt, in eos scilicet derivet qui, cum Regem armis iuvare vellent, aliorum viribus invasi ad se suaque tutanda ea convertere coacti sunt. Sed haec missa faciamus, maiora enim nunc agitantur animo quam ut ea libeat aut vacet confutare: ad rem paucis respondebimus. Quanquam ex eisdem literis elicere poteramus quam non habeat praefatus adversarius animum ad pacem propensum, qui de ea se libenter agere velle scribit, modo id a nobis et serenissimo fratre nostro serio agatur, et nec ubi nec quando nec quibus modis id faciendum esse existimet usquam declarat, attamen ut Serenitati Vestrae et ceteris Principibus Christianis perspicuum sit, per nos non stare, quemadmodum nunquam stetit, quominus haec pax et concordia fiat, denuo Serenitati Vestrae pollicemur, nihil nos in praesentia magis cupere quam ut dissidium hoc Reipublicae perniciosum e medio tollatur et firmissima ac perpetua pax et concordia inter contendentes firmetur et stabiliatur, de eague nos et serenissimum fratrem nostrum serio atque ex animo agere velle, veluti haec serio et ex animo dicimus, non quod Turcarum vires aut minas vereamur, cum ita res nostras disposuerimus, ut favente Deo optimo maximo, cui eas ex animo commendavimus. Rempublicam Christianam ab eorum iugo nos servaturos speremus, sed quod perspiciamus nihil esse adeo solidum ac firmum quod non discordia dilabatur, nihil rursus tam fragile quod non concordia firmetur et crescat. Agat igitur Serenitas Vestra cum adversa parte ut tanquam Christianus Christianae Reipublicae salutem privatis affectibus praeferat et animum ad hanc pacem disponat, et videbit quam parum erit difficultatis in serenissimo fratre nostro ad honestas . pacis condiciones amplectandas inducendo. Quodsi forte nostra hac lenitate inductus et Turcarum praesidio fretus maluerit bellum quam pacem, et sua arma sempiternorum hostium, qui Rempublicam vastent, armis adiungere quam

nostris, eam qui ab eorum iniuriis tueamur. Nos certe nec nostris copiis tum Italicis tum Germanicis nec Romani Imperii viribus Reipublicae unquam defuturi sumus. Quodsi ceteri Christiani Principes, quibus idem imminet periculum, suas vires nostris adjungere voluerint, minori negocio res conficietur, sin minus, praestabimus saltem nos quae omnipotenti Deo, Reipublicae Christianae nostrisque honori ac dignitati debemus. Quae omnia Serenitatem Vestram latere noluimus ut sciat nos ita propensos esse ad pacem ut etiam paratissimi simus ad bellum, quemadmodum a Reverendo Joanne Dantisco, Episcopo Culmensi, eius Oratore, haec latius habitura est. Faxit optimus Deus ut conatus nostri in illius gloriam et Reipublicae salutem cedant et ut Serenitas Vestra diu ac feliciter regnet et valeat. Datum in civitate nostra imperiali Ratispona die III mensis Julii anno Domini MDXXXII Imperii nostri duodecimo.

> Vester bonus frater Carolus

> > A. Valdesius.

Berthes' Buchbruderei in Gotha.

## Zeitigrift

für bie

## historische Theologie.

III. Heft. Jahrgang 1870.

### VII.

## 28a8 hat Luther durch Melanchthon gewonnen?

Ron

C. E. J. Hat, Superintenbent in Oftheim vor ber Mhon.

Motto: Matth. 19, 6.

Ein altes beutsches Spriichwort fagt: Die Ghen merben im Himmel geschloffen. Der Bund Luthers und Melanchthons mar als geistige Che geschloffen im himmel. Das Gottesmort 1 Mof. 12, 1. 2, womit Reuchlin feinen Neffen nach Wittenberg entließ, hat fich reichlich erfüllt. Der Herr der Kirche hat Melanchthon nicht nur zum großen Bolfe gemacht, fonbern auch zu einem Segen für den Erneuerer der Rirche, den Bater ihres Glaubens, Martin Luther. Bare es nur möglich, das ganze Dag biefes Luthern geworbenen Segens bis auf die einzelnsten Rörnlein auseinander= Es liegt in ber Natur ber Sache, daß nicht iebes Samentorn, welches aus Melanchthons Sand in Luthers Seele fiel, oft das reichhaltigste, das der Freund in den Freund legte, vom schriftlichen Wort ergriffen und uns aufbewahrt murde. Anderem find nur ferne Andentungen vorhanden, von Bielem wenngleich deutliche, doch fehr verftreuete Data. Doch können wir es uns nicht verfagen, wenigstens einen Berfuch der löfung ber schwierigen Aufgabe, den Ginflug Melanchthons auf Luther im Gin= zelnen flar zu legen, zu magen.

Wir wollen, ausgehend von den nächsten Bunkten des Freundsichaftslebens beider Männer, dann aufsteigend zu den höheren und höchsten idealen wie realen Momenten ihres Bundes — mobei auch das polarisch Entgegengesetzte hervortreten wird — darzustellen versuchen, was Luther durch Melanchthon auf den Gebieten des

Digitized by Google

praktisch : Ethischen, Humanistischen, Theologischen in Exegese, Dogmatik, Ethik, Patristik, Homisetik, Liturgik, christlich : Schulischen, Kirchenpolitischen und Kirchenregimentlichen

unmittelbar gewonnen hat, indem wir dabei die Darlegung deffen, was Luther mittelbar durch Melanchthon gewonnen, nicht in den Kreis unfrer Aufgabe ziehen wollen.

Indem wir daher unter Gewinn einerseits die Einwirkungen Melanchthons verstehen, die ein effectives Wachsthum des geistigen Lebens bei Luther zur Folge gehabt haben, andrerseits die Dienste Melanchthons befassen, welche eine von Luther selbst gewünschte oder doch zu wünschende Ergänzung seines nächsten Wirkens involviren, beginnen wir zu fragen:

### I.

## Bas hat Luther durch Welandthon gewonnen auf praktifch= ethifchem Cebiete?

Luthers melancholisch = cholerisches Naturell erheischte ein sänftigendes, moderirendes Gegengewicht; sein ächter, starker Mannesscharakter bedurfte zu seiner rechten Ausgestaltung einer Seele von vorwiegend weiblichem Element. Diese gab ihm der Herr in Philipp Melanchthon. Gine Johannisseele, deren deuxalla selber für ihre Trefslichkeit zeugen mußte und die mit der Arglosigkeit eines Nathanael als ganz besondere Mitgift die Gelehrsamkeit eines Paulus vereinte, ward mit einem Petruscharakter verbunden.

So wuchs auf dem Grunde einer fast unbegrenzten gegenseitigen Hochachtung und Liebe, einer Seelengemeinschaft, die auch härteste Proben bestand und die wir als bekannt voraussetzen müssen, neben dem gewaltigen, im Ganzen hervorstechenderen Einstusse Luthers auf Melanchthon die hochbedeutsame, wohl nie genugsam gewürdigte Summe innerer und äußerer Förderung Luthers durch Melanchthon. Schon von Ansang ihres Verbundenseins trug Melanchthon als "homo tenerrimi et patheticissimi cordis", wie Luther selbst

ihn genannt (Brief an Jonas v. 1529), viel Sorge wegen bes Beroismus Luthers. Er fucht bas im fchriftlichen Ausbruck wie im gefelligen Bertehr fich fundgebende Extrem ber feurig mannlichen Freundesnatur zu mäßigen, wo möglich zu hindern, und hat er bas in Bezug auf Luthers Schriften nicht vermocht, fo entschuldigt er weislich und treulich den Freund, melches apologetische Berfahren wenigftens indirect beilfam auf Luther wirken konnte. In der 1519 gefchriebenen Borrede zu Luthers Auslegung vom Briefe an die Galater fagt er entschuldigend: "Rommt es bem Lefer vielleicht vor, ale ob Luther mitunter zu heftig fei, fo mag er bedenfen, jum erften, daß alle Menfchen Lugner und Sunder find, fodann, dag es fich um Chrifti emiges Wort und nicht blos um etwas handelt, mas man von unfern Borfahren überkommen bat, endlich, daß ihm diefer etwas erregtere Brief Beranlaffung gegeben hat, die verberbten Sitten, Studien, Gefete, den Aberglauben, die Ausschweifung, Uebermuth und Tyrannei mit beilfamer Strenge ju guchtigen." In ber im Marg 1521 unter bem angenommenen Namen Didymus Faventinus für Luther herausgegebenen Schutrede, ber erften größeren Reformationsschrift bes Mannes. vertheidigt Melanchthon Luthern sieghaft wider die gegnerische Unflage einer Untergrabung ber Philosophie, ber Rirche und bes Staates. Als bes Erasmus Schrift " vom freien Willen " erschienen, fcreibt er an biefen Belehrten, Luther fei gang und gar nicht mit denen zu vergleichen, die Aufruhr erregten, die Biffenichaften verachteten und die burgerliche Ordnung umfturzten. augelegentlich aber Melanchthon prävenirend - wenn auch in vorliegendem Falle nicht ganz an rechter Stelle - Luthers Schreibmeise zu mäßigen suchte, erhellt aus bem 1526 nach bem Erscheinen ber lutherischen Schrift "vom gefangnen Willen" an Camerarius gefchriebnen Briefe, wo es heißt: "Schon zu wiederholten Malen habe ich ihn — Luthern — bei allem, was hoch und theuer ift, beschworen, er moge feine Streitschriften furg, einfach und ohne verletende Ausbrude für ben Gegner abfaffen . . . . . doch Luther auch schweigen wollte! 3ch hoffte, er follte mit zu= nehmendem Alter und unter ber Laft von fo großen Leiden milber werden; aber ich febe, er wird babei nur um fo heftiger; folche

Rämpfe und Gegner treten ihm entgegen. Wahrlich biefe Sache qualt mich über die Dagen." Augerdem mar Melanchthon burch feine freilich von mrgroßer Friedensliebe herrührende Richtbetheis ligung am Rampfe gegen Erasmus, Rarlftadt und die Schweizer - nur den Brief an Defolampadius hat er gefchrieben -, wie durch die Weife feines literarischen und gefelligen Auftretens überhaupt Luthern ein fteter ftiller Dahner zu größerer Mäßigung. Obichon nun aber Letterer ben jo zwischen fich und Melanchthon bestehenden Unterschied fehr mohl tannte und zu verschiednen Malen mit gewohnter Offenheit hervorgehoben hat, fo hat er doch in feiner literarischen Thätigfeit Melanchthons moderirendem Wefen im Gangen weniger Ginflug bei fich verftattet, als in gefelligem Berfehr. Bier ließ Luther ju Zeiten fogar eine Burechtweifung von Delanchthon gern fich gefallen. Bei einer Unterrednug ift Luther, ber fouft einen Widerspruch wohl zu tragen und zu lofen vermochte, einmal in folden Zorn gerathen, daß Alle ringsumber in banges Schweigen verfinken. Da citirt ihm nach einer Beile Melanchthon ben Bers: "Siege auch über den zornigen Muth, ber bu alles beflegft!" Diefes Citat ftillt Luthers Erregtheit. Lächelnd fpricht er: "Wir wollen meiter nicht mehr barüber ftreiten." Dampfung des Bilberfturmes behandelt Luther einen Rarlftadt mit größefter Geduld. Roch 1538, wo die Wittenberger Concordie schon so gut wie vereitelt war, hegt er von den Schweizern bie Soffnung, daß "mit der Beit, fo wir fauberlich thun mit bem auten, schwachen Sauflein, Gott werbe zu frohlicher Aufhebung aller Frrung helfen" (bei 28. 28. VIII, 2617). 3m Jahr 1540 begiebt er fich in Berfon gum Gefetesfturmer Agricola, um auf gütlichem Wege Frieden gu ftiften mit einem Manne, ber bes Gottesmannes Brod gegeffen und ihn bafur wie mit Fugen ge= Nach manchen Trübungen des beiderseitigen Freundschaftsbundes bittet Luther ben mit einer wichtigen Bergleichsformel Melanchthons - fie betraf bie Rechtfertigung aus dem Glauben und murde von Melanchthon auf dem Regensburger Reichstage geftellt - höchlich unzufriebenen Churfürften von Sachsen, obicon er selbst die fragliche Formel nicht billigt, mit wahrhaft väterlicher Fürforge und Wohlmeinenheit, er moge boch Magifter Philippus

. . . nicht zu hart schreiben, damit fich derfelbe nicht abermal zu Tode grame; denn fie hatten fich ja die liebe Confession porbehalten und maren darin rein und fest geblieben, wenn gleich alles fehlte: - Thatfachen, die insgesammt aus bem Bunde mit Melanchthon ale einem der wichtigsten Mitfactoren erwuchsen. fich davon eine protofollarische Beweisführung nicht geben, fo ergiebt fich's einerseits a priori dem oben Befagten gemäß aus dem Wefen beider Manner und der Beschaffenheit ihres Berhaltniffes ju einander, movon namentlich Luthers Briefe an Spalatin gleich aus ber erften Zeit zeugen, andrerfeits auch mittelbar aus bem wohlverbürgten fegensreichen Einfluffe, den Melanchthon auf andern Gebieten, wie fich zeigen wird, auf Luther geubt bat, indem nicht anzunehmen ift. daß Letterer, ber da fo viel gewonnen, in ber allernächsten und wichtigften Sphare jedes Freundschaftelebens ohne Uebrigens ift unferes Grachtens die größere Bewinn geblieben. Berglichkeit und Traulichkeit, die nach vorausgegangenen bitterften Freundschaftsprüfungen zwischen beiden Männern gerade in der letten Zeit ihres Zusammenlebens bestand, weil folches nicht aus bloger Altereschwäche bei ihnen herzuleiten ift, fondern als murdiges, gemiffermaßen verklärtes Gegenbild und Bemährung von der Freundschafteinnigfeit der erften Sahre erscheint, ein ersichtlicher Beweis für die Grofe des Geminns, den Luther in gefelligem Berfehr von Delanchthon gehabt hat.

Selbst bei größeren öffentlichen Unterredungen hat Luther der in Melanchthou personisicirten milderen Weise bei aller gewohnten Glaubenstrene und Kraft sich hingegeben. Auf's schlagendste zeigt das die die den heutigen Tag von manchen Seiten verkannte, von Bielen sogar ungekannte Hattung und Milde, die Luther nach den ganz unverdächtigen Zeugnissen eines Brenz, Jonas und Meslanchthon selber in dem Gespräch mit Zwingli und Oekolampadius zu Marburg bewährt hat. Brenz sagt von diesem Gespräch unter anderem: "Alles wurde mit großer Lindigkeit und Mäßigung vershandelt . . . . . . Man hätte Luthern und Zwingli Brüder nennen können, nicht Gegner." Der Borwurf der Härte und Zähigkeit trifft eher die Schweizer, denn Luther. Dieser, den man nicht widerlegt, bewies sich nur tren, während jene selfthielten, was

ihnen miderlegt worden mar. Wie mild und fast sanguinisch aber Luther trotbem von ben Schweizern bachte, zeigt ber Umftand. bak er in einem nach jener Unterredung an Agricola geschriebenen Briefe eine gunftigere, hoffnungereichere Meinung von benfelben ausspricht, benn felbft Melanchthon in feinen Briefen aus jener Reit. Ueberdies mußte Luther unter Umftanden fogar auf ber Rangel - ben fraglichen befonderen Rall burfen mir mohl bierher gieben - einem offenbaren Diteinfluffe Melanchthons auf's befte Rechnung zu tragen. In den fieben bentwürdigen Bredigten, Die ben Bilberfturm bampften, bat er in weifester, driftlichster Schonung nicht einmal eine Anspielung auf die Urheber der Unordnungen fich verstattet. Luther bewies auch ba, mas er nach ber Leipziger Disputation an Spalatin fchrieb: "Des Philippus Anfebn und Urtheil gilt mir mehr, als . . . . Auch schäme ich mich nicht, . . . . mein Urtheil dem Beifte diefes Grammatifere unterzuordnen. Das habe ich oft gethan und thue es noch täglich "; biefes ehrendste aller Zeugnisse aus Luthers Feber wiewohl fcon mehr den Ginflug fchildert, den Melanchthon auf humanistischem und theologischem Gebiet auf Luther geübt bat. ift es boch dabei verblieben, daß Letterer, wie ichon bemerkt, im Gangen weniger in feiner literarifchen, als in feiner gefelligen Wirksamkeit Melanchthons moderirendem Wefen Raum bei fich gegeben.

Als Schriftfteller blieb Luther seines außerordentlichen, wir möchten fast sagen, exceptionellen Beruses zu tief sich bewußt, als daß er sonderlich melanchthonisch hätte schreiben lernen können. Wiewohl er daher zugiedt, sein Geist habe das Schicksal, daß er rumorisch und stürmisch sei und also ein Kämpfer und mit unzähligen ungeheuern Thieren sich schlagen misse, so fährt er doch bedeutsam fort: "Ich bin dazu geboren, daß ich mit Rotten und Teuseln muß kriegen und zu Felde liegen, darum meine Bücher viel stürmisch und kriegerisch sind . . . " Für ein eisernes Säculum, wie Melanchthon seine Zeit nennt, gehörte namentlich in Krisen ein eiserner Griffel. Die Welt bedurfte, wie Erasmus selber zugesteht, in erster Instanz eines scharfen Arztes. So ist es geschehen nach göttlichem Rath, daß "selbstherrschender, gewal»

tiger" - wie Rante fagt - "wohl nie ein Schriftfteller aufgetreten ift, in feiner nation ber Belt." Gleichwohl fehlt es zum ehrendsten Renanik für Luther auch in beffen literarifcher Wirksamkeit nicht an allen Spuren milbernben melanchthonischen Ginflusses. herrlichen von Melanchthon verfagten Bifitationsartitel, welche mit ber bestimmtesten epangelischen Entschiedenheit die weiseste Mänigung verbinden, unter anderem den Predigern anftatt des gewohnten Schreiens wider Bapft und Bifchofe Ruge und Abftattung von Difftanden in der eignen Rirche gebieten, den Schulmeiftern befehlen, "nicht von Saberfachen zu fagen", begleitete Buther mit einer Borrebe, die bis auf weniges feine volle Buftimmung mit der Schrift ausspricht. Desaleichen athmen die von Luther 1529 geftellten Marburger Artifel, die von den Schweizern unweigerlich unterschrieben murden, namentlich in Betreff des Abendmahls, so wenig sie die reine Lehre davon selbst alteriren, einen melanchtho= nischen Geift. Es heißt da: "Wiewohl wir uns, ob der wahre Leib und Blut Chrifti leiblich im Brod und Wein fei, biefer Zeit nicht vergleicht haben, fo foll doch ein Theil gegen den andern driftliche Liebe, fofern jebes Gemiffen immer leiben tann, erzeigen und beide Theile Gott den Allmächtigen fleifig bitten, daß er uns durch seinen Beift ben rechten Berftand bethätigen wolle. Umen." Deutet Luther bie darin jugefagte Liebe auch nur von der Liebe, die man dem Keinde schulde, so ift die Kassung des Differenzpunktes felber boch acht melanchthonisch.

In der temporaren Pacification, womit man zu Marburg schied, geben sich beide Theile ebenso "die Hand des Friedens und der Liebe, daß inzwischen harte Worte und Schriften ruhen sollen und beide ihren Glauben lehren ohne alle Persönlichkeiten, obschon mit Bertheibigung der Wahrheit und Widerlegung des Gegenstheils".

Auch meinen wir trot Mangels geschichtlicher Belege und Fingerzeige nicht zu irren, wenn wir bei Abfassung bes in Ginfachseit und Concretheit unübertrefflichen kleinen Katechismus Luthers Welanchthon einigen, freilich unbestimmbaren, Antheil vindiciren, sowohl wegen seines ganzen Berhältnisses zu Luther überhaupt, als namentlich wegen seiner pädagogischen Begabtheit und Wirksamteit

und wegen der furz vorher erschienenen Bisitationsartifel; obschon nicht zu leugnen ift, daß der Gottesmann allein schon die volle Ausrüftung zur Abfassung eines solchen Buches besaß und in versichiedenen Keineren Schriften seit Jahren dem kleinen Katechismus, dieser Laienbibel, vorgearbeltet hatte.

Ein gang offen liegendes Sauptzeugnig melanchthonischen Ginfluffes aber ift es, daß Luther in dem Ende September 1543 er= fchienenen "furzen Bekenntniß vom heiligen Abendmahl wider die Schwärmer" die vielfach gefürchtete offene Bolemif gegen den ju Bucer fich hinneigenden Melanchthon unterläßt. Solche Mäßigung Luthers nach den Berftimmungen, die vorausgegangen maren, diefe Mäßigung angefichts einer nicht unerheblichen Divergenz in der Behre vom Abendmahl, die bei Melauchthon immer bestimmter hervortrat, läßt fich nicht allein aus einer klüglichen Borforge wegen eines den Feinden zufallenden Triumphes erklären, noch aus Beforgnif um Wittenberg, noch auch lediglich aus äußerer Unertennung ber Dienfte, die Melanchthon bis dahin geleiftet; bier fpringt neben Luthers ftets geübtem väterlichen Wohlwollen gegen Alle, die noch nicht offen aus näherem Berbande mit ihm getreten, die Summe eines 25jährigen durch Melanchthon erlangten praktifchethischen Gewinnes in speciellstem Berhältnif zu diesem felber bei Luther in beffen fchriftstellerischer Thatigkeit hervor zu eben fo großem, wo nicht noch größerem Ruhme des Gottesmannes, wie feines Freundes.

Ueberdies hat Luther mit dem bekannten herrlichen, wahrheitssetreuen Lobe, das er noch im Jahr 1545 in der Borrede zum ersten Theil seiner lateinischen Werke Melanchthon spendet — die wörtliche Anführung desselben sindet später ihre Stelle — mit von diesem Gewinne als Schriftsteller gezeugt.

Bu sicherstem Zeugniß aber, daß Luther auch da, wo er der schriftstellerischen Beise Melanchthons nicht folgen konnte und — wegen seiner besonderen Mission für's Reich Gottes nicht folgen durfte, das relativ Borzüglichere der seinen gefälligen und concinnen melanchthonischen Schreibweise recht wohl erkennen und schätzen gelernt hatte — was auch ein Gewinn war —, dienen außer den Seite 318 angeführten Borten Luthers und außer dem offen-demü-

thigen Bekenntniffe des Gottesmannes: "Seine - Melanchthons -Bücher febe ich lieber auf bem Blate, ale die meinigen", des Johann Mathefins, Luthers Baus = und Tifchgenoffen, Worte in beffen fiebenter Predigt: "Zwar hat es unferm Doctor auch oftmals berglich mehe gethan, daß feine Schriften fo raufchten, wie ber Blatregen, und er wünfchte vielmals, daß er fo fein fachte und lieblich regnen könnte, wie Philippus und Brentius; aber einerlei Gelft hat mancherlei Wirkung". Melanchthon erfüllte wegen alles beffen nur eine Bflicht der Bahrheit, als er an Luthers Grabe fprach: "Gin Jeber, ber ihn gefannt, muß biefes zeugen, daß er ein fehr gutiger Mann gemesen und, mo er unter Leuten gemesen, mit allen Reden holdfelig, freundlich und lieblich und gar nicht frech und fturmisch, eigenfinnig ober gantisch; und mar doch daneben ein Ernft und Tapferfeit in feinen Borten und Geberden, ale in einem folden Manne fein follte . . . . Daber offenbar ift, bag bie Bartigfeit, fo er wider die Feinde der reinen Lehre in Schriften gebraucht, nicht eines gantischen und boshaftigen Gemuthes, fondern eines großen Ernftes und Gifers zur Bahrheit gemefen ift."

Hinviederum aber gebührt Melanchthon das ehrende Zeugniß, daß er unter allen Zeitgenossen es am meisten gewesen ist, der als ein ögyavor vom Herrn Luthern hat aufsteigen helsen zu der maßvollen Tapferkeit und tapferen Mäßigung, wozu derselbe im öffentlichen und privaten Leben, in Rede und theilweise auch in Schrift sich erhoben.

Hat nun Melanchthon innerhalb der vorliegenden Sphäre jedenfalls seinen Haupteinfluß auf das in Luthers Charakter geltend gemacht, was die Philosophie gewöhnlich die "erhebenden Affecte" neunt, die Schrift treffender mit dem Namen des "trotzigen Herzens" bezeichnet, so hat er doch auch wiederum die "niederdrückenden Affecte" in Luthers Scele, das "verzagte Herz", als innig theilsnehmender Freund mit Segen in Behandlung genommen, was wenigstens in einigen Zügen darzulegen ift.

Mathefius fagt schön und mahr in feiner achten Predigt: "Große Leute haben nicht kleine Anfechtung und tragen und fühlen innerlich dabei die ihnen anklebende Sund und Gebrechlichkeit." Der glaubenskfeste und erröhliche Luther hatte nicht selten solche

Anfechtungen zu bestehen, daß er nicht nur die gewohnte Tischwurze zn streuen unterließ, sondern "Gott und Christum und alles mit einander" zu verlieren meinte. "Ich kenne die Krankheit wohl" — schreibt er an die Frau von H. Weller — "und habe bis auf den ewigen Tod in dem Spital gelegen." Diese Ansechtungen, in denen einst ein Staupiß Anthern so väterlich gedient hatte, traten wenn auch in anderer Gestalt, aber in ziemlich derselben Stärke und Versuchlichkeit schon in den ersten Jahren der Resormation hervor. "Bas mein Herz" — schreibt er in der Borrede auf die Propositiones vom Ablaß — "dasselbe erste und andere Jahr außgestanden und erlitten, und in waserlei Demuth, . . . . wollt'schier sagen, Verzweislung ich da schwebte, ach da wissen die sicheren Geister wenig von, die hernach des Papstes Majestät mit großem Stolz und Vermesssenheit angriffen."

Da hat benn gleich Melanchthons erstes Auftreten in Bittenberg und ber schnell und eng zwischen beiden Mannern geschloffene Freundschaftsbund manches finftere Gewölf verscheuchen helfen aus Luthers Seele; und in ber gangen Folgezeit ift es - bie Zeiten beiberseitiger Berftimmung abgerechnet - neben Luthers tapferem Beten, Studiren, Bredigen, einem fleifigen Abendmahlegenuß, feinem Singen geiftlicher Lieber und Sichanklammern an das Wort ber beiligen Schrift hauptfächlich ber geiftliche Bufpruch feines Melanchthon, welcher ber beißtämpfenden Bruft jum Frieden ver-Luther deutet bas treffend unter Bervorhebung eines Sauptunterschiedes zwischen fich und Melanchthon an in einem von Coburg an ben Freund gerichteten Briefe, wo er fagt: "In eignen Sachen bin ich etwas schwach, 'bu aber beherzter; bagegen bin ich in gemeinen Sachen, wie bn in beinen eigenen, fo ich andere eigen nennen foll, mas zwischen mir und bem Satan geftritten wirb." Und wenn er an M. Johann Feldfirch fchreibt: "Ich durfte oft mohl, daß ein Rind mit mir rebete; bas geschieht barum, auf baß wir uns nicht rühmen von uns felbst, als waren wir start und mächtig genug, fondern dag bie Starfe und Rraft Chrifti in uns gerühmt werbe; barum muß mir ju Zeiten einer helfen mit einem Worte, ber im gangen Leibe nicht fo viel Theologiam hat, als ich im kleinen Finger, auf daß ich lerne, ich könne ohne Shriftum gar nichts . . . . ", wie viel mußte ihm da der geiftliche Zuspruch eines Christen und Theologen, wie Melanchthon, gelten! Diesen erhielt er treulichst überall, wo er dessen bedurfte; nicht nur bei hohen geistlichen Ansechtungen, sondern ebenso bei Trauerund Gewissensfällen. Alles häusliche Leid Luthers hat Melanchthon theilnehmendst gelindert. Ja, als Luther trotz seiner anfänglichen Entschlossenheit über seine Seschließung zuletzt betreten schien, tämpfte Melanchthon alle früher geäußerten Bedenken darnieder und suchte den Freund auf alle Beise zu erheitern und zu trösten. Biel hat Dr. Martin Luther in praktisch zethischer Beziehung nach den bezeichneten beiden Hauptseiten hin durch Melanchthon gewonnen. — Er würde ohne Zweisel da noch mehr gewonnen haben, wenn seine Jugend, wie es bei Melanchthon der Fall war, eine freundlichere und ersprießlichere humanistische Pflege gefunden hätte.

Dies leitet gur nächften Frage, die wir uns geftellt haben:

## II.

## Bas hat Luther durch Melanchthon gewonnen auf humanisti= fdem Gebiete?

Einig war Luther von Anfang mit Melanchthon in Hochhalstung bes classischen Alterthums für und im Dienste des Reiches Gottes; und diese Einstimmigkeit beider befestigte sich noch mehr, als Leute auftraten, wie Karlstadt und die übrigen Schwarmgeister, welche — um mit Melanchthon zu reden — "die heiligen Wissenschen Ghaften ohne Beihülfe anderer Künste und Wissenschaften betreiben wollten". Luther selbst hatte, namentlich seitdem er doctor biblicus geworden, das schon früher begonnene Studium der biblischen Grundsprachen mit Eifer getrieben; und je mehr er dann in heißen inneren und äußeren Kännsfen zur Schrift hindurchdringt, desto angelegentlicher sucht er in Kenntnis der heiligen Ursprache sich zu befestigen und deren Erlernung und Pslege sammt classischer Bilbung überhaupt allen hierzu Berufenen seines Bolkes an's Herz zu legen. Aus's eindringlichste und herrlichste hat er letzteres gesthan in der 1524 ausgegangenen "Schrift an die Bürgermeister

und Rathsherren aller Städte Deutschlands 2c.", wo er unter anderm fpricht: "Der Teufel roch den Braten mohl: mo die Sprachen herfür tamen, wurde fein Reich ein Loch gewinnen, das er nicht wieder leicht konnte guftopfen. Weil er nun bieg nicht hat mogen wehren, . . . bentt er boch, sie nun also schmal zu halten, daß fie von ihnen felbft wieder follen vergeben und fallen . . . . Darum, lieben Deutschen, laffet uns hier die Augen aufthun . . . . Denn bas konnen wir nicht leugnen. daß, wiewohl das Evangelium allein durch den heiligen Beift ift gefommen und täglich fommt, fo ift es boch durch Mittel ber Sprachen getommen und hat auch badurch zugenommen, muß auch dadurch behalten werden . . . . . Niemand hat gewußt, warum Gott die Sprachen herfür ließ tommen, bie daß man nun allererft fieht. daß es um des Evangelii willen geschehen ift . . . . . lieb nun, ale une das Evangelium ift, jo hart laffet une über ben Sprachen halten . . . Die Sprachen find die Scheide, barinnen bas Meffer des Beiftes ftectt. Sie find ber Schrein, barinnen man das Rleinod trägt . . . . . Gott hat feine Schrift nicht umfonft allein in die zwei Sprachen fchreiben laffen . . . . Welche nun Gott nicht verachtet, sonbern gu feinem Bort ermablet hat vor allen andern, follen auch wir vor allen andern ehren." Insonderheit weift Luther in diefer Schrift die Brediger ftart in die Grundsprachen hinein mit den Worten: "Obwohl der Glaube und das Evangelium durch schlichte Prediger mag ohne Sprachen gepredigt werden, so gehet's doch faul und schwach, und man wird gulett mude und überdruffig und fällt doch zu Boden. Aber wo die Sprachen find, da geht es frifch und ftart und wird die Schrift durchtrieben und findet fich ber Glaube immer neu durch andere und aber andere Worte und Werke . . . . " Desgleichen befämpft er in derfelben Schrift treffend die Schwarmgeister, die mit dem Buchstaben der Schrift auch die alten Sprachen verwerfen. Er fpricht: "Lieber Freund, Geift bin, Beift ber, ich bin auch im Beift gewesen und habe auch Beifter gesehen, vielleicht mehr, benn eben diefelbigen noch im Jahr feben werden . . . . Auch hat mein Beift sich etwas beweiset, so boch ihr Beift . . . nicht viel mehr thut, benn feinen Ruhm aufwirft. Das weiß ich aber mohl,

wie keinesfalls der Beift alles allein thut. Bare ich doch allen Bufchen zu fern gemefen, wo mir nicht die Sprachen geholfen und mich ber Schrift sicher und gewiß gemacht hatten . . . . Der Teufel achtet meinen Geist nicht fo fast, als meine Sprache und Reber in ber Schrift. Denn mein Beilt nimmt ihm nichts, benn mich allein; aber die heilige Schrift und Sprachen machen ihm bie Welt zu enge und thun ihm Schaden an feinem Reiche." Dennoch mare es gröbfter Jrrthum und Untenntnig zugleich, wenn man aus dem Angeführten schließen wollte, Luther fei zu feiner Renntnig und Werthschätzung ber Sprachen lediglich durch fich felbst gekommen. Derfelbe hat in Renntnig der alten Sprachen, besonders der griechischen, bedeutsame Forderung durch Melanchthon erhalten, sowohl burch Boren von deffen Borlefungen, als durch perfonlichen Umgang mit demfelben, ja durch Lefen von Melanchthons griechischer Grammatik. Bald nach Melanchthons Auftreten in Wittenberg fchreibt Luther an Spalatin: "Philippus hat ein wohlgestopftes Auditorium, alle Theologen zumal, die größten mit ben geringen - also auch Luthern - macht er zu griechischen Luther fann in feinen Briefen faum Worte finden für bas Blück, diefes Griechlein gefunden zu haben, diefen Graecanissimus, der ihn fast in allem übertreffe, in dem fast alles supra hominem sei. Sogar öffentlich, wie bei ber Leipziger Disputation, hat Melanchthon durch feine außerorbentliche Sprachfenntniß Luthern hülfreiche Dienste geleistet. War Melanchthon boch icon ale Beibelberger Student von feinen Genoffen vorzuge= meise "ber Grieche" genannt worden und hatte in einem Alter von noch nicht gang 14 Jahren die Grundzüge feiner griechischen Grammatif verfaft.

Je mehr Luther unter Mitwirfung ber oben genannten Factoren burch Melanchthon in Renntniß bes Griechischen gefördert wurde und bei sich und Melanchthon, namentlich bei diesem, ben mächtig belebenden, lichtvollen Einfluß gewahrte, ben eine gründliche Kenntniß ber alten Sprachen in Erforschung des Schriftsinnes und in Darstellung, Vertheidigung, Verbreitung und Erhaltung der reinen Gotteslehre zeigt, besto heller leuchtete ihm der Werth der Sprachen in's Auge, wie er denselben in obigen Citaten so

unübertrefslich darlegt. Diese Werthschätzung selber ist mit Melanchthons Werk, in dessen Person und Wirksamkeit das ganze Gewicht der Sprachen für das Reich Gottes Luthern wie verkörpert entgegentrat. Was in rechter Wissenschaft und in Sprachstudien zur Verzüngung der Mönchstheologie früher angebahnt worden war von Männern, wie Johann Wessel, Agricola, Hegius, Erasmus, Reuchlin, vereinigte ja Melanchthon in sich und stellte es in den Dienst des Evangeliums Gottes als evangelisirten Humanismus, während ein Erasmus — thöricht genug — das Evangelium humanisirte laut seiner Paraphrase über den Römerbrief, wo er sagt: ", ut hac occasione apostolus Paulus omnibus dulcescat". Ja, gleich Melanchthons akademische Autrittsrede vom 29. August 1518 hatte Luthern das alles, namentlich den Werth der Sprachen für das Evangelium, in verheißungsreichstem Lichte erkennen lassen.

So ift es ohne Zweifel auch mit Melanchthons Ginfluffe guzumeffen, daß Luther die alten Claffifer, befonders die Dichter, Redner und Geschichtssichreiber, in ihrer vollen Bedeutung für Bildung des Geschmade und beutschen Stile, für Meuschen = und Beltfenntniß, Charafter und Berufstüchtigfeit erfannte und - mas mohl zu beachten - unter der Leitung "gelehrter und zuchtiger Meifter und Meifterinnen" von der Jugend fomohl weiblichen, als mannliden Geschlechte in ben höhern Bilbungeanftalten getrieben wiffen will, wie ebenfalls aus der Schrift: "Un die Burgermeister ac." erhellt. Er spricht da: "Wo mir es verseben, daß wir - da Gott für fei - bie Sprachen fahren laffen, fo werben wir nicht allein das Evangelium verlieren, fondern wird auch endlich dahin fommen, daß wir weber lateinisch noch beutsch recht reden ober schreiben konnen . . . . . Wo man fie - Sohne und Töchter - aber lehrete und zoge in Schulen, ba gelehrte, auchtige Meifter und Meifterinnen waren, die ba Sprachen und andere Runfte und Siftorien lehrten, ba murben fie horen die Gefchichten und Spriiche aller Welt . . . und fonnten alfo . . . ber gangen Welt von Anbeginn Wefen, Leben, Rath und Anschläge, Belingen und Ungelingen für fich fassen, wie in einem Spiegel, baraus fie benn ihren Sinn schicken und fich in ber Welt Lauf richten könnten mit Gottesfurcht, dazu wigig und klug würden aus denfelben Hiftorien, was zu suchen und zu meiden wäre in diesem äußerlichen Leben . . . . Ja, wie leid ist mir's jetzt, daß ich nicht mehr Poeten und Historien gelesen habe und mich auch dieselben niemand gelehret hat! Und habe dafür müssen kosten, Arbeit und Schaden, daß ich nicht genug habe daran auszusegen. " Noch 1529 bekennt Luther in Folge dieser Berabsäumung und schädlichen Leitung seiner Jugend: "Mein Geist, überdem, daß er in den seinen Künsten unerfahren und unposirt ist, thut nichts, denn daß er einen großen Wald und Haufen von Worten ausspeit. " Meslandthon selbst, dessen Schaden der Seele, den ich als Knade in der Schule der Philosophen erlitt, wird hoffentlich die Lehre Bauli mit der Zeit ausheilen."

In Melanchthone feinem Gefchmad, leicht anmuthigem Stil, für jene Beit weltumfaffendem Blid, wohlgeschliffenem Charafter und mahrhaft einziger Berufetüchtigkeit, die fich auch durch Beraus= gabe und Erklärung vieler Claffiter und felbst durch mannichfache Förderung ber Geschichtsschreibung befundete, strablte Luthern bas Beilfame, fast Bauberische claffifder Bilbung fo machtig an, bag ihn im Ruckblick auf die Ungunft der eignen Jugenbbildung und angefichts der Uumöglichkeit, die fo entstandene Lücke je recht ausaufüllen, ein großer, nicht zu verhehlender Schmerz ergriff, deffen Stachel er auf Grund der gewonnenen Ginficht durch glubende Sorge für Mit = und Nachwelt, durch dringenofte Empfehlung bes claffifchen Alterthums für bie höheren Bilbungsanftalten feines Bolfes zu brechen bemüht mar, obichon bie thatsachliche Erhebung bes flaffifchen Alterthums zu einem Sauptfactor unferer beutschen Bildung felbstverftandlichermagen nicht fein unmittelbares Wert fein fonnte.

Melanchthons hoher, tief : und weitgreifender Einfluß auf Luther ist hier eine so offen liegende Thatsache, daß es unseres Erachtens einer weiteren Darlegung dafür nicht bedarf. So wenig nun aber der Gottesmann bei seiner vorwiegend theologischen und resformatorischen Thätigkeit zur Ergänzung seiner früher erhaltenen

Zeitschrift f. b. hift. Theol. 1870. III.

22

ludenhaften Bilbung Dufe fand, fich bem Studium ber alten Claffiter hinzugeben, jo ergobte er fich doch gern, wenn ernftere Arbeiten ihn ermübet, außer an bem Singen geiftlicher Lieber, an claffischen Dichtern und bem deutschen Mefon, wie er benn überhaupt ber Gintleidung tiefer Wahrheiten in das Gewand der Rabel, geftust auf Analogien aus ber Schrift, fehr jugethan mar. Coburg nimmt er nach Tifche den alten deutschen Aefor hervor, reinigt und schmückt ibn mit guten, berben, beutschen Worten, fereibt 16 febone Rabeln bagu und giert bas angefangene Wert mit einer gelehrten Vorrede. Als Bhilipuns Luthers Vorrede und Fabeln fieht, bittet er ihn, er wolle dies Buch vollenden; er, Melanchthon, wolle ibm taufend Gulben bei einem großen Berrn, dem er's midmen folle, dafür auswirfen. Doch ließen die anderweiten vielen Arbeiten des Gottesmannes Melanchthons Bunfc nicht zur Ausführung fommen. Gleichwohl zeigt fich uns auch bier Melanchthon als eifriger Forderer bes Claffifchen bei Luther.

Daneben mußten classische Dichter Letzteren erheitern helfen und ihm Anlaß zu trefflichen christlichen Auslassungen geben. Einmal singt er mit seinen Tischgenossen nach dem Mahl der Dido letzte Worte aus dem Virgil: Dulces exuviae etc. Philippus tönet wit ein, und nach dem Gesang und einer daran geschlossenen Neußerung Melanchthons spricht der Gottesmann — allen Philoslogen eine treffliche Anweisung gebend —: "Ach Gott, arme und elende Leute sind die blinden Heiden mit ihren Gelehrten; wie jämmerlich sterben sie dahin ohn Christi Kreuz und Wortes Leucht . . . Darum rennet ihm mancher selber sein Herz ab, wie die . . . kurzräthige Dido. Wir danken Gott für Davids, Simeons und Stephani letzte Wort . . . Ach laßt uns der heiligen Schrift Grabschriften und Exempel wohl wahrnehmen; heidnische Weisheit ist eine viel größere Thorheit, denn die Heiden meinen, daß unser Evangelium sei . . . "

Wenn so Luther die Classifter zur erfrischenden, vielsach anregenden Nachkoft braucht, so liegt dies gewiß ebensosehr — wo nicht noch mehr — in dessen universellem Wesen überhaupt, als in einem desfallsigen Einflusse Welanchthons auf ihn. Doch erscheint Welanchthon hier wenigstens als fröhlicher Theilushmer und weiß

Luthern manche töftliche Berle zu entlocken, — auch ein nicht zu verachtender Gewinn für Letzteren.

Babrend nun Luther ben claffichen Dichtern, Rednern und gang befondere auch ben Geschichteschreibern - "benn diefelben". faat er, "wundernütslich find, der Welt Lauf zu erfennen, zu regieren, ja auch Gottes Bunder und Werte zu feben" - im Intereffe ber höheren Jugendbildung entschieben das Wort redete, mar er both lange Reit den höheren philosophischen Disciplinen, der Metaphpfit - damale Bhofit genannt - und beziehungsweife ber Ethif bee bamale allein geltenden und von Melanchthon felbit fo boch gehaltenen Ariftoteles auf's bestimmteste abhold. Der Werth ber burch diese Disciplinen ju gewinnenben formalen Beiftesbilbung. fo febr fich derfelbe bei Melanchthon hervorthat, trat Luthern gurud vor den materialen Nachtheilen, die bei einer von Gottes Wort unabhängigen Behandlung der Bhilosophie das stetige Gefolge diefer Disciplinen find, mahrend er bie niederen philosophischen Gebiete, Mathematif, Logit, Dialeftif, Naturgeschichte, schon nach Melanchthous Reugnig in der gegen den pfeudonomen Rhadinus für Enther geschriebenen Schuprede ftete in Chren hielt. Be mehr Luthern das mabre Licht in Chrifto aufging, besto mehr erbleichte ihm, was Philosophie und Bernunft als ihr Sochstes rühmen, bis felbit das Beffere der ariftotelischen Bhnfit und Ethit feinen Schein bei ihm verlor. Bereite 1508 muß er, ber berufene Brofeffer ber Physit und Dialettit, jum Studium und Bortrag des Ariftotoles recht eigentlich fich zwingen; unter bem 18. Mai 1517 aber febreibt er frohlockend nach Erfurt: "Unfere Theologie und St. Augustinum treibt man mit autem Fortgang auf unserer Unipersität . . . . : Ariftoteles tommt nach und nach in's Abnehmen und ift dem Falle gar nabe." 21m 4. Geptember beffelben Sahres stellt er als Defan ber Universität bei einer Disputation fogar ben Satz auf: "Riemand wird ein Theolog, er werbe es benn ohne Ariftoteles." Bon ihm felbft erzählt eine alte Schrift aus diefer Zeit : "ohn febner Wohnung nit voll Bucher, denn ebn Bybel und Concordang der Bybel". Melanchthon giebt im orften Sabre feines Bittenberger Birtens feinen Plan, an bie Statte ber Scholaftif Die reine Lebre bes Ariftoteles zu fetien,

22\*

auf, weil er dabei nicht auf Luthers Beifall gablen fann, ja er geht in ber erften Ausgabe feiner Loci und in andern Schriften jener Beriode felbst zum Angriff auf Die aristotelische Bhufit und Ethif über. Erft die Rothwendigkeit der Bolemif mider die "himmlifchen Propheten" führt Melanchthon zu dem aufgegebenen Ariftoteles juruct, der ihn von da ab immer ftarfer zieht. Nachdem Melanchthon 1520 nur an Lehrbuch ber Dialektik geschrieben, giebt er baber 1529 fein Lehrbuch der Cthit beraus, mabrend Luther auf diefem Gebiete meder bie Feder ergreift, noch auch feit Jahren Borlefungen halt. Scheinen fo beide Manner in Rudficht auf die boberen philosophischen Disciplinen, nachdem fie eine Zeit lang in beren Befampfung vereint gemefen, julest in diametralen Gegenfat ju einander gerathen zu fein, fo ift dem doch nicht fo, indem Thatfachen unzweifelhaftefter Urt von einer Annäherung Luthers an Melanchthon unter dem Miteinfluffe des Letteren, wenigftens im Bunfte ber Ethit, Zeugniß geben. Drei Umftanbe vereinigten fich, Luthern zu einem billigeren Urtheile über Ariftoteles und die Bhilosophie au führen. Für's erfte nothigten ihn Bolemit und Disputationen mit den Bapftlichen bagu; um Letteren wirtfam gu begegnen, mußte er fich gleicher Baffen bedienen. Dann wendete ihn der Rampf gegen die nicht nur die biblischen Ursprachen, fonbern alle Wiffenschaft verachtenden Schwarmgeifter mit beilfamer Nöthigung wieder der Bhilosophie zu. Dazu mar es Melanchthone wohl nie gang erloschene, nur zeitweilig burch Luthere Muctorität niedergehaltene und feit dem Rampfe mit den Fanatitern neu auflebende Borliebe für Ariftoteles, welche Luthern in ber eingeschlagenen Richtung festhielt, wie ichon der alte Chriftoph August Heumann in seinen Actis philosophorum part, X, p. 508 bervorhebt und Balch, diefem folgend, in feiner Ginleitung ju ben inmbolischen Büchern ber lutherischen Rirche annimmt.

So geschieht es, daß Luther im Jahr 1524 in der mehrsach angeführten Schrift: "An die Bürgermeister 2c." für die Bibliotheten höherer Schulen eine Auswahl unter "den Quästionen der Philosophen" empfiehlt, nicht ausnahmelos die Philosophie versstoßen wissen will. Im Jahr 1529 hört Mathefius, der Haus-

und Tischgenoffe Luthers, bei Philippus, bem treuen, fleifigen Brofeffor, nicht nur Dialeftif und Rhetorit, fondern auch des Aristoteles Ethit, wie er fagt : "Bon ehrbarer Bucht und Tugend aus Ariftotelis Ethica oder Buchtbuche". In der fast gleichzeitig mit der Apologie herausgegebenen und unferes Biffens von Luther in teinem Stücke migbilligten "furgen Anweisung zum Studium der Theologie" macht Melanchthon den Theologen die Berbindung der Philosophie - also auch der aristotelischen Ethit - mit der Theologie offen zur unerläklichen Bflicht, wiewohl er zugleich auf's beftimmtefte vor Bermengung der driftlichen Lehre mit der Philosophie marnt. In der Apologie aber, jener trefflichen dogmatiichen Schrift, von welcher Luther felber bezeugt, daß "dadurch Melanchthon alles wieder gut gemacht und reichlich erfett habe, was er durch feine zu große Friedensliebe und Unterwerfung . . . . follte verfeben haben", darf Melanchthon nicht nur auf die enteineta der Philosophen fich berufen, die daffelbe fage, mas die Apoftel unter avan befaften, nicht nur ju gebührender Unerfennung eines äußerlich ehrbaren, tugendhaften Lebens den Ausspruch des Ariftoteles citiren, daß "meder Morgenftern, noch Abendftern lieblicher und ichoner fei, denn Chrbarfeit und Gerechtigkeit", und gur Bezeichnung foniglicher Bflichten bemerten, daß "nichte Befferes vom foniglichen Umte konne gepredigt ober geschrieben werden, benn was Ariftoteles dem macedonischen Ronige Alexander zur Mahnung gefdrieben"; Melanchthon darf in jener fymbolischen Schrift fogar das Lob dem Ariftoteles fpenden, "derfelbe habe über äußere Rucht fo gelehrt gefchrieben, dag daran nichts weiter zu vermiffen fei" - Aristoteles de moribus civilibus adeo scripsit erudite, nihil ut de his sit requirendum amplius -, welches Lob, obicon es gang richtig die ariftotelische Ethit nur ale eine aukere. burgerliche Moral feiert, derfelben doch im Berhaltnig gur fpateren Wiffenschaft einen viel zu hoben Werth beimift, - einer von den Mängeln der symbolischen Bucher, die aber feineswege die Reinheit der darin enthaltenen driftlichen Lehren antaften.

So hat Luther unter bem wohlthätigen Miteinfluffe Melanchethons die in der Disputation vom 4. September 1517 aufgestellten Sate: "Fast die ganze Ethit des Aristoteles ift die schlimmste

Feindin der Gnade; Jrrthum ist die Meinung, des Aristoteles Ansicht vom zeitlichen Glück widerstreite nicht der katholischen Lehre; ein Jerthum die Behauptung: Ohne Aristoteles wird keiner ein Eheolog n." fattsam, wenigstens indirect, zurückgenommen, wenn er auch stets dabei auf's festeste im Auge behielt und betonte, was Melauchthan im Rückbliek auf seine Heidelberger Studien im Jahr 1520 einmal so ausdrückt: "Die irren durchaus, welche meinen, daß die Grundlagen des christlichen Lebens durch die Philossphie unterstützt werden können."

Ariftoteles, der früher dem Falle nahe gewesen, ftieg nach ganzlicher Befreiung von seiner scholaftischen Berhüllung selbst bei Luther gewissermaßen in verklärter Gestalt wieder auf.

Hatte sich so Luther unter Miteinfluß Melanchthons mit Aristoteles bis zu dessen Ethik wieder befreundet, so scheinen die Unschutungen eines anthropologischen, teleologischen und physitotheolosischen Beweises für das Dasein Gottes, die in Luthers Schristen sich sinden, namentlich der von Luther schon hervorgehobene Unterschied zwischen Immanenz und Transcendenz in dem Wesen Gottes, — Gott ist ein übernatiuslich unerforschliches Wesen, sagt er, das zugleich in einem jeglichen Körnlein ganz und gar und dennoch über allen und außer allen Ereaturen ist. Es ist ein unaussprechlich Wesen, über allem und außer allem, was man nennen und denten kann — sogar von einer Wiederannäherung an die aristotelische Physik — Metaphysik — zu zeugen, obschon evidente Beweise dassir nicht vorliegen, ja das späte Erscheinen von Meslauchthous Physik nach Luthers Tode dem widerspricht.

Uebrigens wurde Luther, wie aus seiner Werthschätzung zwar nicht der natürlichen, aber der vom heiligen Geist erleuchteten Bernunft folgt, gewiß nicht weniger als Melanchthon einer wahrhaft und durchweg christlichen Philosophie seinen Beifall geschenkt haben, wenn eine solche, die freilich jetzt noch mangelt, ihm bei seinen Lebzeiten hätte entgegentreten können.

Ueberblicken wir das ganze: Berhältniß Melanchthons zu Luther auf humanistischem Gebiete — das wir im Sinn und Umfange des Reformationszeitalters nehmen —, fo ift nicht zu leugnen, daß Letzterer rücksichtlich der alten Sprachen und Classiter theils positiv,

theils negativ — negativ in Erkenntniß eignen, wenn auch nicht selbstverschuldeten Mangels und einer badurch bedingten glühenden Birsorge für Andere — durch Melanchthon in einem Maße gefördert worden ist, wie wohl nie ein Freund unter ähnlichen Berhältnissen von seinem Freunde gefördert wurde, uoch werden wird. Hinsichtlich der Philosophie aber ist so viel unbestreitbar gewiß, daß Luther aus früherer, freilich durch die Scholastik verschuldeter Einseitigkeit zu gerechterem Beurtheilen, wenigstens Gewährenlassen des Besseren unter Melanchthons entschiedenem Miteinflusse geleitet worden ist.

"Bas wir nur in den Künsten und in wahrer Philosophie wissen, das leistet Philippus": dieses Wort Luthers, wie prophetisch nach dem Erscheinen der Loci geredet, hat sich in einem ungleich reicherem Sinne, als es ursprünglich genommen, am Gottesmanne erfüllt.

Noch im Jahr 1545 deutet berfelbe das an, wenn er spricht: "Bas Gott durch dieses Organon . . . . in den Wissenschaften . . . . gethan hat, das beweisen hinlänglich seine Werke, obgleich der Satan zürnt und alle seine Schuppen."

Hatte nun Luther außerdem es vermocht, auch Melanchthons durchsichtige, einfache, gefährliche Zweidentigkeiten und uneigentliche Ausdrücke forgfamst meidende Schreib - und Redeweise, dazu dessen Anmuth in Rede und Schrift, die Erasmus wegen ihres Gewinsnenden sogar als eine fatalis rühmt, diese herrliche Frucht von des Mannes humanistischen Studien, noch etwas mehr, als gesichehen und — freitich auch geschehen konnte, sich anzueignen, so wäre ihm ein noch ungleich höherer Gewinn auf diesem Gebiete durch Melanchthon erwachsen.

In unferer ganzen Darlegung unter II ist ersichtlich und mußte der Natur der Sache nach ersichtlich werden, in welch genauem, vielfach sich bedingenden gegenseitigen Verhältniß die humanistischen Studien zu den theologischen stehen. Unsere nächste Frage ist daher:

### III.

## Bas hat Luther durch Melanchthon gewonnen auf theologischem Cebiete?

Die grundlegende Biffenichaft ber gangen Theologie, die Ereaefe. erwies fich in Melanchthons Leben gleich barin ale grundlegend, daß er nicht, wie zu feiner Beit geschah und wohl heute noch geschieht, von der Theologie gur Schrift, sondern von der Schrift zur Theologie fam, wie die Entftehung feiner Loci zeigt. Gewann nun Luther icon in humanistischer Sinficht, namentlich in Renntniß ber griechischen Sprache, viel durch Melanchthon, fo laufen auf dem Bebiete ber Schriftanelegung und beffen, mas baran fich auschließt, die Strahlen melanchthonischer Forberung für benfelben wie in einem Brennpunkte gufammen. Luthern, der von der Theologie gur Schrift gefommen, von der Schrift aber fofort zur rechten Theologie fich burchzuringen fuchte - fcon 1509 verlangte er "eine Theologie, welche den Rern der Rug, das innerfte Dehl des Beigens und das Mark ber Knochen durchforscht (in Briefen an 3. Braun v. 17. Marg 1509 bei de Wette I, 6) -, bei allem Seherblick in ben Behalt und Reichthum ber Schrift boch im Jahr 1518 noch die rechten Mittel mangelten ju allseitiger Bebung ber Schätze bes gottlichen Wortes, besto mehr mußte er gewinnen, ale ibm der Mann beigegeben mard, ber in reichem, damals einzigem Befite aller biefer Sulfsmittel fich befand.

Welanchthon ist der eigentliche Gründer evangelischer Schriftsauslegungskunft. Luthern, den προφήτης in der Schriftauslegung, hat er zu einem έρμηνευτής gemacht. Melanchthons Berdienst ist die Berbindung der έρμηνεία mit der ursprünglich in Luther sich sindenden προφητεία und die Erhöhung und Besestigung der letzteren durch das ihr beigegebene Organ einer gesunden Hermeneutik. Muß Melanchthon Luthers Schrifterklärung bald ausnehmend hochshalten und Erasmus gar — und nicht mit Unrecht — von dem Gottesmanne rühmen, "daß er es in Erklärung der Schrift allen Andern zuvor gethan habe", so hat Melanchthon zur Erlangung solchen Ruhmes in bedeutsamstem Maße cooperirt.

In der allererften Beriode feines reformatorifchen Wirfens hatte Luther hinfichtlich ber hermeneutif nur den Bedanten ausgesprochen, daß "nach der beiligen Schrift alle Opinionen zu prüfen feien". Ueber diefe allgemeine Anficht von dem Normalmerthe des göttlichen Wortes und ein damit aufammenhangendes mehr vereinzeltes Auffassen bestimmter Grundmahrheiten der Schrift fommt er in jener Zeit noch nicht hinaus. Da führt ihn Delanchthon zu eingehenderem Berftandniß. In der Begenfchrift gegen Ede Anschuldigungen nach ber Leipziger Disputation, in biefem eilig hingeworfenen, aber die Grundlinien aller rechten Schriftanslegung bereits mit ficherfter Band verzeichnenden Buchlein fagt Melanchthon: "Ginige find nicht zufrieden mit einem einzigen Sinn in jedem Cate, wie Spinnen haben fie vier ober noch mehrere Auffassungen, eine freie, eine allegorische, eine tropologische und, ich weiß nicht, was fonft noch für eine ersonnen und ersponnen, obgleich ber Sinn ber Schrift nur ein einziger und einfacher ift, ber nämlich, ben bie grammatische Auslegung (ratio grammatica) giebt . . . . Die Schrift hat einen einzigen und einfachen Sinn, wie denn auch die himmlische Wahrheit das Allereinfachfte ift, und biefen Sinn tann man aus dem Raben und Banae ber Rebe burch Bergleichung ber Schriftstellen gewinnen; benn bagu find wir angewiesen, une bentend in die beilige Schrift gu vertiefen, daß wir die Meinungen und Satungen ber Menschen an fie, wie an einen Brobirftein, legen." Diefe Elementarver= zeichnung einer gefunden driftlichen Sermeneutit, von Melanchthon, bem Meifter im Auslegen ber Claffiter, in ihren erften Grundlinien mit glücklichstem Tact und Griff offenbar von claffischem Boben entlehnt, diese Darlegung, eine Bahnbrecherin heilfamfter Urt, welche als die allererfte in der Rirche die aus fich felbst grammatifc auszulegende und ausgelegte Schrift für die einige, gang auverläffige und volltommen ungetrübte Erfenntnigquelle der Beil8: lebre erklärt, war gemiffermaken ein Bephata für Luther. fcon früher, fo halt berfelbe nun um fo mehr in feinem gangen atademifchen, wie reformatorifchen Wirten - um mit des Gottesmannes eignen Worten zu reben - nichts für wichtiger und vorzüglicher, benn Philippum. Luther, ber Magifter ber Runfte, ber

Bhilosophie und Theologie, schämt sich nicht, nachzugeben, wenn feine Unficht von der diefes Grammatiters abweicht. Das thut er Tag für Tag um der göttlichen Baben willen, die Gott in Diefes garte Befäflein ju reichem Segen gegoffen bat. 1520 be= dauert er es, daß er fich felbft und alle feine Rlofterbruder nicht in die Borlefung ichicen fonne, welche Melanchthon fruh 7 Uhr über das Evangelium Matthäi hielt. Aufer der schon ermähnten Borrede an Luthers Commentar über den Galaterbrief ichreibt Melanchthon auf Luthers ausdrücklichen Bunfc 1521 eine Borrede zu deffen Operationes in Psalmos. Schon 1519 muß Melanchthon unmittelbar nach dem Erscheinen der oben angezogenen trefflichen Defensio adversus Eccianam; inculpationem hauptfächlich auf Luthers Betrieb Borlefungen über den Romerbrief, Diefes michtigfte und schwerfte Lehrstück bes Reuen Teftamentes, halten. und weil er zum Berausgeben feiner Bortrage über den Römer= brief nicht zu bewegen ift, giebt Luther, gang hingenommen von deren Bortrefflichkeit, dieselben ohne Melauchthons Borwiffen heraus, begleitet fie auch unter bem 29. Juli 1522 mit einer bochft launigen, anerfennungsvollen Borrede, wo er unter anderm fagt: "Sollteft du dir felbit nicht gefallen, fo thuft du recht; es reicht bin, daß du uns gefalleft . . . . Bu Denen, von denen du vielleicht vermutheft, daß sie die Rase rumpfen werden, oder von denen du fürchteft, es fei ihnen nicht genug gethan, will ich fo fagen: Gebt ibr Befferes ber! . . . . Wer hindert die gröften Beifter, etwas Befferes herauszugeben? . . . . Du fprichft, man folle die heilige Schrift ohne Commentar lefen. Da haft du Recht, wenn du von Dieronymus, Origenes, Thomas und ihres Gleichen fprichft . . . . Deine Unmerfungen foll niemand einen Commentar nennen, fonbern nur einen Wegmeifer, die Schrift zu lefen und Chriftum tennen zu lernen, mas bisher noch fein Commentar geleiftet bat." Daffelbe Berfahren wiederholt Luther 1523 mit Melanchthons Erflarung vom Evangelium Johannis, mo er in der Ginleitung mit genialer Offenheit befennt: "Ich, durch fein Auslachen - megen bes fehlerhaften Druckes von der Ausgabe des Commentars ju ben Römern - nicht beirrt, habe meine Rühnheit nur gefteigert. und icon ftehle ich nicht mehr, fondern ich raube bie Ammerkungen

zu dem Evangelium Johannis, welche der Berfasser umsonst zurückhält." "Unser M. Philippus kann die Schrift erklären und den Sachen nachdenken und fein kurz fassen . . . . . . . . . . . . . fagt er ein ander Mal nach des Mathesius Bericht zu seinen jüngeren Tischgenossen. "Darum, ihr jungen Gesellen", fährt er fort, "leset . . . . seine — Auslegung — ad Romanos mit Fleiß." Die Trefslichkeit der Exegese Welanchthons, deren unberechendarer Werth sür die damalige Zeit, ja das Bahnbrechende, das sie für Luther selbst gehabt hat, konnte trefsender und treuherziger nicht dargelegt werden.

Melanchthons Exegefe ift es gemefen, die Luthern den Blid für Paulum und Johannem, namentlich für erfteren Apoftel und beffen Brief an die Romer, erft gang erichloffen bat. hatte vor feinem Befanntwerben mit Melanchthon bie Bedeutung des Römerbriefes für das Evangelium und die reformatorifche Lehre nur erft annähernd erfannt. Bie mußte nun das volle Berftandnif diefes einen Briefes, der nach bem wortwörtlichen Beugnig eines Melanchthon felbft "nicht nur das wichtigfte Stuck ift unter allen apostolischen Schriften, fondern gemiffermagen der Bielpunft, nach welchem die gange beilige Schrift binfteuert", nicht allein fcon Luthern forbern im Berftandnig der Schrift überhanpt! Derfelbe hat aber noch mehr durch Melanchthon erhalten: eine Bermeneutik, von ber wir oben nur erft die Grundriffe gaben, eine fo ausgebildete, lange Beit unübertroffene und in vieler Binficht unübertreffliche hermeneutit, daß ihm, der dazu die Gabe der προφητεία mitbrachte, der gange Gottesreichthum der beiligen Schrift immer gewiffer und umfaffender fich erschließen mufte. Es wird baber an biefer Stelle nicht umgangen werden konnen. die Ausgestaltung von Melanchthons hermeneutif in ihren Sauptgügen näher in's Auge gut faffen.

Ausgehend von der Grundansicht, "daß die himmlische Wahrheit das Allereinfachste ist und es sonach nur einen einzigen, einfachere Schriftsinn geben kann, der aus dem Zusammenhange der Rede und durch Vergleichung der Schriftstellen — panharmonische Erstärungsweise — sich ergiebt ", hat Melauchthon als erstes Ersforderniß zur Ermittelung dieses Sinnes innigste Vertrautheit mit

ben beiligen Schriftstellern, ein Gingeben in beren Beift vermittelft bes heiligen Beiftes bezeichnet, primitiv mit den Worten: "Beiftliche Dinge konnen nicht erfannt werben, wenn ber gottliche Beift unfere Bergen nicht bewegt und lehrt", in confecutiver Beife alfo: "Ich muniche viel lieber, daß der Schriftsteller felbit in Schwang tomme, als mein biechen Auslegung." Sat Melanchthon biefes Grunderforderniß zur Bewinnung bes Schriftfinnes nicht immer und fo ausdrucklich, wie andere integrirende Beftandtheile der hermeneutit bervorgehoben, fo galt es ihm unbeftreitbar factifch als folches, indem er g. B. wie mit Baulnsaugen in den Römerbrief fah, eine Gabe, die in noch viel höherem Mage Luthern eigen Nachftwichtiges und mit schärfftem Rachdruck ftets bewar. tontes Erforderniß mar Melanchthon Besitz und Berftandnig ber heiligen Grundsprachen einschließlich ber Grammatit, beren Werth taum jemand höher schätzen tonnte, benn er -- fein betanntes: "Grammatit ift die Bauptfach" -, und einschlieflich der Geographie und ber biblifchen Alterthumer, beren Bedeutung für ben Schriftfinn ichon er flar ertannte. 216 ein brittes Erforbernig galt Melanchthon die einheitliche Busammenfaffung des im Gingelnen gewonnenen Schriftfinnes und die Beleuchtung des Ginzelnen burch bas Licht bes Bangen mittelft ber Dialeftit, wovon er eine fehr tunftreiche Brobe - freilich nicht innerhalb der nöthigen Grenzen - in feinem Commentare zum Römerbrief gegeben bat. Die hier anzuschliegende, von Melanchthon oft und mit Blud gebrauchte Allegorie führte berfelbe auf bas rechte Mag gurud burch Aufftellung der Regel, daß Allegorien nicht zur Beweisführung, fondern nur gur Erbauung bienen. 216 ein Biertes verlangt Melanchthon mit vollem Rechte, daß die mittelft des heiligen Beiftes durch Grammatit, Dialettit u. f. w. gewonnene gottliche Bahrheit in der Seele des Auslegers reflectire, lebendiges Gigenthum deffelben und durch ihn Anderer werde. " Sich bei Beden= fung der großen Thaten Gottes nicht wollen in Bewegung bringen laffen, ift ichreckliche Stumpfheit", fagt er einmal; "möge Bott unfere Bergen zu der Betrachtung neigen, daß wir nicht fo grob und wild feien, wie jest die Welt ift." Melanchthon lentt jo bas von einer gefunden Bermeneutit auch für ben Bermeneuten nicht

abzutrennende Ziel ganz nach göttlicher Ordnung zum Ausgangspunkte zurück — der heilige Geist wie das Erste, so das Letzte
der Hermeneutik —, was hinsichtlich des Zieles auch der treffliche,
gleichsam stereotype Ausspruch Melanchthons sagt: "Jeder gute
und redliche Ausleger der himmlischen Lehre muß sein erstens ein
Grammatiker, dann ein Dialektiker, und endlich ein Zeuge."

Dieje hermeneutit, ju welcher Luther unter anderem fich mit ben Worten bekannte: "Als ich noch jung mar, ba mar ich gelehrt und sonderlich, che ich in die Theologie kam; da ging ich um mit Allegorien, Tropologien, Analogien und machte eitel Runft. habe ich's fahren laffen, und ift meine befte Runft tradere scripturam simplici sensu, denn litteralis sensus der thut's. ba ift Lehre, Rraft, Leben und Runft innen", und von beren Trefflichkeit er fo hingenommen war, daß er selbst einmal in Ueberschreitung ber rechten Grenze baran bachte, eine Rhetorif ber Bfalmen herauszugeben, fie ift im Berein mit Luthers noomnela ein Sauptgrund zu des Gottesmannes eregetischer Grofe, zu beffen beute noch vielfach unübertroffenen Schriftanslegung geworben. Ber fich auf's eingehendfte davon will überzeugen, dem fagen's Luthers Commentare auf jeder Seite, namentlich fein Commentar jum Galgterbrief und feine Auslegung jum Deuteronomium und gur Genefie, an welcher letteren er in feinen gebu letten Lebenejahren mit höchstem Fleife gearbeitet hat und mit beren Ertlärung er auch feine atabemifchen Borlefungen befchloffen. Une muß genügen, auf diefe Beugniffe acht eregetischen Beiftes bier nur im allgemeinen zu verweifen.

Unter dem Miteinflusse der Hermeneutik, der Commentare und der exegetischen Bedeutsamkeit Melanchthons überhaupt ift es jedensaus auch geschehen, daß Luther seine in die erste Periode seiner reformatorischen Wirksamkeit fallenden übereilten Urtheile über manche neutestamentliche Bücher, besonders über den Brief Jakobi und über die Apokalppse, theils aufgegeben, wie bei ersterem seit 1534, theils wesentlich modificirt hat, wie bei letzterer.

In allerunmittelbarfter materialer Beife aber hat Melanchthon Luthern in Erklärung ber heiligen Schrift geförbert burch feinen Antheil an bem Bert der lutherifchen Bibelüberfetung.

Schon ale Luther auf der Wartburg an der Ueberfetung bes Reuen Testamentes arbeitete und Melanchthon verfoulich babei nicht thatig fein tounte, war berfelbe ber erfte Behülfe auch an biefem Werte, weil er, noch ehe Luther zum Ueberfeten ichritt, Diefen in Wittenberg durch griechischen Sprachunterricht und exegetische Vorlefungen nicht wenig bagu bereitet und geruftet hatte. Sobald aber Luther zurückgekehrt ift, beginnt unter Melanchthons perfonlicher und für jest fogar alleiniger Theilnahme die Revision der neuen Hebersetung. Luther ichreibt barüber icon ju Lature 1522 an Spalatin: "Nicht das Evangelium Johannis allein, fondern bas gange Neue Testament hatte ich auf meinem Batmos überfest : aber um haben mir, Philippus und ich, begonnen auszufeilen, und es mird, fo Gott will, ein würdiges Wert werden . . . . " Melanch= thon wird von da ab, so oft als nur möglich, in erster Linie zur Mitarbeit an dem großen, ichweren Berfe ber Bibelüberfetung. wie zur Revision der Uebersetzung gezogen und hat bier, wie bei der zuletzt porgenommenen Totalrevision unter den fpater bingugekommenen Mitarbeitern jedenfalle die allerersprieflichften Dienfte Onthern geleiftet. Auf's lebhaftefte muffen wir bier es beflagen. daß über den Arbeitsverfehr der beiden Gottesmanner beim Werfe ber Bibelverdeutschung, wie über die Arbeit der anderen dabei betheiliat Gemejenen fo gar fparliche Nachrichten aufgezeichnet worden find. Hätte damgle — subtractis subtrahendis — das Zeitalter der Stenographie geblühet, welch berrliche Blüthen des Geiftes maren une da verblieben, die inebefondere den Gewinn in's hellste Licht feten murben, ber Luthern von feinem Melquchthon augeführt morden!

Aber fcon die wenigen Notizen, die auf uns gekommen, zeigen laut und gewugsem die Wichtigkeit des Dienstes, den hier Melanchton Luthern geleistet hat.

Bereits im Januar 1522 schreibt Melanchthon an Camerarius: "Das, alte Testament ist in Arbeit" — Luther ging bekanntermssen schon auf der Warthurg auch an dessen Uebersehung —, "und ich werde bald mit seiner Durchsicht etwas zu thun bekannten." Im December 1522 haben beibe Männer die fünf Kücher Mosis die zum Drucke absolviet, während daneben ein zweiter Abdruck des

Reuen Teftamentes beforat wird. 1523 geben Beibe bie Bucher von Joina bis Efther unter die Breffe. 1524 laffen Beide Biob. ben Bfalter unt die brei Bucher Salomonis erscheinen, mabrent an früher überfetten Studen jum Behuf neuer Ausgaben gemeinichaftlich gebeffert wird. Bon 1526 bis 1532 folgen die Ausgaben ber nach und nach gemeinsam übersetten Bropheten, mobei Delanchthon nach den von Luther felber vom 13. Juni bis 14. Detober an Sausmann gefchriebenen Briefen fehr mitthatig mer. 1528 ichreibt Melauchthon an Camerarins: " Ginen guten Theil vom Tage wenden wir - Luther und Delanchthon - auf Die Durchficht bes Efgias, den Luther überfest hat." Ingwifchen arbeitet Melauchthon mit Luther unausgesetzt an den immer wieber nöthig werbenden Musaaben des Reuen Teftamentes und ermafint noch in einem Briefe vom Mai 1529 an Camerarius, daß er mit Luther bei ber Durchficht einer beutschen Ausgabe bes Reuen Teftamentes fei. In bemfelben Sahre erbittet er fich unter Berporhebung des groken Rutens, den die Anschaunng gewähre, zum Behuf ber Bibelüberfetung von Cruciger aus Leivzig foggr eine Rarte vom beiligen Lande.

Bei Ueberfetung des ichwerften aller altteftamentlichen Biicher. des Siob, wo Luther noch Aurogallus herbeigieben mußte, mar Melanchthone Beirath und Gulfe besonders wichtig und ersprieglich. Rach bes treuen Mathefius Bericht bat berfelbe ba etliche Texte febr fein gegeben, namentlich die Stelle Cap. 19, 25: "3ch meiß, bag mein Erlöfer lebt, und in der letten Welt mird er erftebn ", mahrend bie alte Biblia, fagt Mathefins, von unferer Auferftehung rebet und - baber, wie unfere jobige lleberfetung, nur confecutive Richtigleit hat. Mit welchem ffleiße und heiligem Schweiße ihres Angefichts beibe Gottesmänner an einer auten bentichen Bibelüberfetung gearbeitet haben, fagt auch ein Augenzeuge, Beit Dietrich, in einem 1529 nach Nürnberg geschriebenen Briefe: "Weil ich babei bin, nun ber Drud biefer Musgabe - ber von 1530 - vom Dr. und Philippus corrigirt wird, habe ich die ungemeine Anitrengung biefer Manner vor Augen, und Die Lefer follten fie nicht bemundern?" Im Biob arbeiteten laut Buthers Sendichreiben vom Dollmetichen Melanchthon, Aurogallus und Luther alfo, bag

fie in vier Tagen zuweilen faum drei Reilen fonnten fertigen. 1153 unternehmen Luther und Melanchthon noch eine Sauptburchficht des Bfalters und laffen auf dem Titelblatte ber Driginglausgabe jum Beichen ihrer beiligen Arbeitsgemeinschaft. also auch des Dienstes, den Melanchthon dabei geleiftet, ihre beiderseitigen Bappen neben einander ftellen. Bahrend Melandthon auf bem Reichstage zu Speier fich befindet, muß die Berbeutschung der Propheten auf einige Zeit ausgesett bleiben, und felbft bas unterdeffen von Enther allein überfette Buch ber Beisheit Salomonis geht nicht eber unter die Breffe, als bis es Melanchthon zuvor durchgesehen bat. "Es ift unter der Breffe ", fchreibt Luther, "durch Philipps Beiftand berichtigt." Sa, es ift trot des von Banger erhobenen Bedenkens mohl giemlich als ermiefen zu betrachten, daß Melanchthon bie beiden Bucher ber Mattabaer, von benen bas erftere 1533, bas andere bald barauf erichienen, gang allein überfett bat. Gewiß ift, daß ber Titel auf ber Originalausgabe bes erften Buches nur fagt. baf daffelbe in Bittenberg, und nicht fouftmo, verdeuticht morden ift.

Doch der Dienft, den Melanchthon bei dem Bert der Bibel- übersetzung leiftete, war noch nicht beendet.

Als Luther das deutsche Bibelwert vom Jahre 1540 an einer vollständigen Revision unterzieht, sitzt Melanchthon mit dem grieschischen Texte unter den Mitrevisoren, und als die Revision durch Melanchthons Reise nach Worms eine Unterbrechung erleidet, wie früher die Uebersetung der Propheten durch dessen Melanchthon Speier, qualt sich Luther — laut des Briefes an Melanchthon vom 29. Nov. 1540 —, um in Uebung zu bleiben, bis Melanchthon wiederkommt und er dann zum Rückzuge blase mit seinem Mose, der ihn wieder dasir qualt. Melanchthon aber, der Bielsbeschäftigte, Rastlose zu Worms, er, der Sprecher und Lastträger — dies Wort in ehrendstem Sinne gesagt — der Evangelischen auf dem Reichstage, seiert seinerseits ebenso wenig für die obschwesende Revision der Uebersetung. Er geht mit Eruciger das Neue Testament wieder durch, während Luther ohne ihn es "wagt", — ein vielsagendes Wort Luthers hinsichtlich der Bedeutsamseit, die

berfelbe bem Mitwirken seines Freundes zuerkannte —, den Hoob, die Psalmen, Sprüche, Prediger, Hoheslied, Jesaias, Jeremias, vielleicht auch den Czechiel in Druck zu geben (Luthers Brief an Melanchthon vom 7. December 1540). Noch im Jahr 1544 fam Melanchthon mit Luther fleißig zusammen, um, wie er selbst in dem Schreiben an Churfürst Johann Friedrich vom 26. November sagt, "der Ueberlesung der Verdeutschung St. Pauli beizuwohnen".

Unfere deutsche Bibelübersetzung ist durch alle Phasen ihrer Entwickelung bis zur endlichen Ausgestaltung unter hauptsächlichster Mithülfe Melanchthons geführt worden. Sogar die richtige Faschung mancher Schriftstellen ist sein unmittelbares Berdienst und die Berdeutschung zweier Bücher — woran wir nicht zweiseln — sein eigenstes Berk.

So ist es wohl keine hyperbolische Redeweise, wenn wir sagen: Luthers deutsche Bibelübersetzung ist zu einem großen Theile Me-lanchthons Uebersetzung.

Leuchtet hier ein Hauptstrahl von des Mannes Berdiensten um die ganze Kirche Gottes in's Auge, so erhellt zugleich jedem Auge die Größe des Gewinnes, den Luther beim Werke der Bibelversdeutschung und im Berstehen und Erklären der heiligen Schrift überhaupt von diesem Rüstzeuge Gottes geerntet hat. Auch hat Melanchthon mit seiner unter ungeheuern Mühen 1545 bewertsstelligten Herausgabe der Septuaginta und durch Ausstattung derselben mit einer herrlichen Borrede, worin er die Wichtigkeit der Septuaginta für das Berständniß des Grundtextes hervorhebt und sogar den ersten Antried zu allgemeiner Bibelverbreitung giebt, Luthern wenigstend für dessen letztes Lebensjahr einen nicht unserheblichen Dienst auf dem Felde der Schrifterklärung geleistet.

Blicken wir an dieser Stelle einmal auf alles zurück, was Melanchthon auf humanistischem und theologischem Gebiete — auf letzerem nur in Exegese und Bibelübersetzung — Luthern geleistet hat, so können wir kein umfassenderes und anerkennenderes Zeugniß ihm geben, als was Luther selbst bereits nach der Leipziger Disputation in dem Briefe au Spalatin gegeben hat: "Des Philippus Ansehn und Urtheil gilt mir mehr, als das von tausend schmierigen

Zeitschrift f. b. bift. Theol. 1870. III.

23

Exten; auch schäme ich mich nicht, obwohl ich Magister ber feinen Künfte, der Philosophie und Theologie bin . . . ., mein Urtheil dem Seiste dieses Grammatikers unterzuordnen. Das habe ich oft gethan und thue es noch täglich um der wunderbaren Gaben willen, welche Gott in dieses gerings, irdene . . . Gefäß nach seiner reichen Gnade ausgegossen hat. Ich will den Philippus nicht loben, er ist eine Creatur Gottes und nichts mehr, aber ich verehre Gottes Werk in ihm."

Aber nicht allein in Exegefe, auch auf dem Felde, welches Schrift und Exegefe zur nächsten, unverrückbaren Untertage hat, auf dem Felde der Dogmatik, hat Luther von Melanchthans Saat vorzüglich in der ersten Zeit reiche Garben gewonnen.

Luther, der Wiederbringer der ganzen reinen Gotteslehre, ber in Betreff des heiligen Abendmahls diefelbe fogar zuerft dogmatisch fixirt hat, war bei allem Tiefblicke des Beiftes, womit er der göttlichen Wahrheit auf den Grund fah, wegen seiner vorherrschand prattifch = popularen Weise und Ausruftung nicht zum Suftematiter, zum Dogmatiker bernken. Das war der vorwiegend diaketissch angeleate und gebildete Melanchthon, den die Schrift nicht bloß zur Theologie überhaupt, sondern qualitatio ale ben Erften feiner Beit und ale Bahnbrecher für die gange kunftige Rirche jur Dogmatif geführt hat. Melanchthons Bahnbrechen, welches nach gottelicher Fügung gerade in die Zeit fiel, wo Luther, nem geläutert und gefestigt auf ber Bartburg, im Kampfe miber die Schwarmgeister seine aufbauende Beriode begann und ben objectiven Gehalt und Umfang des Chriftenthums, namentlich in der Lehre von der Rirche und ben Goeramenten, immer ficherer und völliger ergriff, mußte für biefen ju vielem Segen werben, wie es ju vielem Gegen für ihn geworben ift.

Was die Loci, diese goldene Frucht melanchthonischer Arbeit am Römerbriese, diese erste ächt evangelische Glaubenslehre Authern war, hat er selbst in so unumwundener und anersennender Beise erklärt, daß sein Lob sast alles Was überschreitet. In der Schrift gegen Erasmus nennt er die Loci "ein unübertroffenes Buch, würdig nicht allein der Unsterblichteit, sondern auch der kirchlichen Canonicität". Und wiederum: "Gs giebt kein besser Buch nach

der Apolitel Schriften, und barum muß man es im ber Lirde und in den Schule beibrhalten, weil er - Molauchthon - in bemfelben lehret, ftreitet und triumphires und bir aange Summe driftlicher Lehre umfaßt. In allen Schwiften ber Bater ift nicht fo viel theologische Gelehrsnenkeit enthalten, als in diefen locis, und wenn alle ihre Schriften verbrannt würden, würden dennoch feine loci Philippi darans hervorgehn." "Wer Metandthon nicht ale feinen Lehrer anerkennen mill", fagt er ein ander Mal, "ber ift ein dummer Gfel, anfgebiafen und felbitvermeffen . . . . Seines Gleichen ift au diefer Beit in der Welt nicht gut finben, ber folche Gaben hat. Darum maß mare ibm hochhatten, und wer einen foldtete Mann verachtet, der wird auch einmal wand wat Gott gelten." "Wer ires ein Thooband merben will", fprickt er zu feinen Tifchamoffen, "der hab anofien Bortheil, dem erfelich hat er die Wibet, die ist nun for flar, bak er fie tanm leben ofme alle Hinderung. Danach lese er locos communes Philippi. die lose er fleifig und moht, alfo, daß er fie gar im Ropfe habe. Wenn er die amei Stude bat, for ift en ein Absologied, bom weber ber Teufel, noch fein Reiser einas abbrechen fam, und ihm fieht die gange Theologie offen, daß er alles, was er will, banach lefen taun jur Erhaueng." - "Ihr findet fein Buch unter allen Büchern, da die Summa ber Religion ober gangen Theologie ficinter bei einander ift, abs im den loeis communibus. Es ist foin besier Buch mach ber heidigen Schrift, als feine loei com-Deunesi" ---

Enthieben num die Looi nach: der enfrem Ansgabe — wonauf alles Lob Anthers geht —, indem sie von: der Erdsünde ansgehond zur Robinvendigkeit des goetgewirkten Glaubens au: das alleinige Heik den Sändler in: Christo fortschrieden und tirchliche Satzungen fammt odem Wertbienste nur insoweit gut hießen, als: dies den Glauberr fördere, oder aus ihne hervorgehe, durchaus nicht etwa ein neues Dogma oder neue philosophische Deductionen sier das durin Aufgastellte, sondern wer eine erkenntnismäßige Danstellung des Gesammtcomplexes der die dahin von beiden Gottesmännern, in ersten Instanz von Aubser erknurten und bekannten: ursvenatovischen Lehre, gewissermaßen nur eine Dollwertschung des lutherischen 23\* Glaubens für die Gelehrten — wie sie benn von gegnerischer Seite, freilich in unwillfürlich sehr belobender Weise, ein bloßes Wörters buch zum Römerbriese genannt worden sind —, so gaben sie doch in erhabenster, schriftgemäßester Einsachheit die erste wissenschaftliche Jusammensassung der lutherischen Lehre und förderten den nach Schluß seiner mehr negirenden Periode zum Ausbau in der Gemeinde Gottes sich wendenden Geist Luthers mit der Klarheit und fröhlichen Gewisheit, die ein so einsach großartiges, bahnbrechendes Sustem des christlichen Glaubens einslößen mußte.

Luther bezeugt das, wenigstens indirect, in den angezogenen Worten: "Benn er die zwei Stücke hat — die deutsche Bibel und Melanchthons Dogmatik inne hat —, so ist er ein Theologus, dem weder der Teufel, noch kein Retzer etwas abbrechen kann." Im Grunde aber sind alle oben angeführten Aussprüche Luthers Zeugnisse für den Gewinn an größerer Klarheit und tieferer wissenzichaftlicher Gewißheit und Sieghaftigkeit durch die erste, wahrhaft einzige Dogmatik Melanchthons. Bielleicht sind Stellen, wie selbst die in Luthers "großem Bekenntnisse vom Abendmahl": "sie — die Artikel des Glaubens — sind alle in einander gewunden und gesichlossen wie eine güldene Kette, daß, wo man ein Glied auflöset, so ist die ganze Kette aufgelöset und gehet alles von einander", unter dem Miteinflusse der melanchthonischen Loci geschrieben.

Nächst den Locis haben Welanchthons Bistationsartitel, diese populäre Dogmatik, wie wir sie wohl von einer Seite nennen dürsen, vielsach fördernd auf Luther eingewirkt, ja in mancher Beziehung ihm dogmatisch vielleicht noch mehr genützt, als die Loci. Während diese nämlich ganz unbedingt Luthers Glauben darstellen, schneiden jene trefslich drei in der kirchlichen Praxis nicht ganz ohne Luthers Mitschuld hervorgetretene Mißverständnisse und Mißgriffe ab hinsichtlich der Lehren vom rechtsertigenden Glauben, den guten Werken und der Erbsünde, welche Lehren zwar an sich von Luther richtig erfaßt, aber nicht hinlänglich gegen Wißbeutungen und sehlgreisende Anwendungen gesichert worden waren.

Melanchthon hebt in ben Bifitationsartiteln mit der Bemerkung an, daß jetzt wohl vom Glauben gepredigt werde, dadurch wir gerecht werden, daß dabei aber nicht genugsam angezeigt werde, wie man zum Glauben komme; daß viele allein von der Vergebung der Sünden redeten, aber wenig von der Buße, so doch ohne Buße keine Vergebung der Sünden sei. Dadurch würden die Leute sicher und furchtlos, und könne da das Letzte schlimmer werden, als das Erste gewesen sei. Der mögliche Vorwurf der Widersacher, man widerruse die frühere Lehre vom Glauben, sei nichtig, denn Buße und Gesetz gehöreten auch zum Glauben, setzten zum wenigsten den allgemeinen Glauben an den lebendigen, sich offenbarenden Gott voraus.

Anstatt des Schreiens Bieler: "Gute Werke verdienen nichts" sei viel besser, die Leute treiben, gute Werke zu thun und die scharfen Disputationen fallen zu lassen. Denn so wahr es sei, daß Gott Gutes giebt um seiner Verheißung, nicht um unserer Werke willen, so mussen doch gute Werke geschehen, die Gott geboten hat.

Bare doch Melanchthon bei dieser auch in der Augsburgischen Confession gegebenen Fassung stehen geblieben ohne alles lebergleiten zum Spnergismus! Der vollste Dant der ganzen Kirche
mare ihm geworden.

Ferner mahnt derfelbe in den Bisitationsartiteln, anstatt des anfangenden Laien unverständlichen und verwirrenden Predigens von der gänzlichen Berderbniß des natürlichen Menschen solle man die Kinder lehren an den Bänken gehen, d. h. Buße und Rene lehren in groben Sünden, die wir alle verstehen; denn es komme nicht so bald dahin, daß ein Mensch erschrecke vor allen seinen guten Werken und erkenne, daß er auch in guten Werken sündige.

Luther konnte der Anerkennung des so weise und richtig von Melanchthon Bemerkten, obschon es indirect gegen ihn selber anslief, sich nicht entziehen; und — er hat nicht nur in Folge eines gewissen moralischen Zwanges, sondern gern seine Zustimmung zu Melanchthons obigen Ausstellungen gegeben, wenngleich er als Grund seiner Zustimmung nur hervorhebt: "weil es für den Böbel auf's einfältigste gestellt sei". Richtiger wäre da wohl gefagt worden: "weil es für jedermann auf's einfältigste gestellt ist", was Luther nachgehends auch thatsächlich bezeugt hat.

Redentialls ift es mit eine Frucht der Bistationsartifel, daß derfethe im folgenden Jahr neben den jibrigen Artifeln der Augsburgischen Confession auch den sechsten und namentlich den gwanzigften unbebentlich gutgeheißen hat. Im Jahr 1583 halt ber Gattesmann feine herrlichen wen Erneiger nachgeschriebenen Brediaten über die Enistel St. Johannis, worin er unter anderm fweicht: "Wahr ift os, ber Glaube und die Auversicht auf die Barmbergiafeit Gottes aflein, welche lenchtet im Blut und Tob des winigen Mittlere und aus lauter Gingben, ohn alles Berbienft. Ruhm und Bürdigfeit unferer Liebe und guten Berte, macht une bei Gott angenehm, gerecht und felig. Aber ba ein Berg die Fremdigseit und gut Gewiffen, fo aus ber Liebe ermillt, nicht auch in fich empfindet, fondern fühlt bos Gewiffen ohne auten Borfas. da ift Christus mit feinem Berfohnerblut auch nicht ergriffen, ift and tein zengender beiliger Beift in diefer Leute Bernen, die mit bofem Gemiffen der Liebe und dem Frieden nicht ernftlich nachjagen." 3m Jahr 1537 fchreibt Luther die Predigt gegen ben Antinomiften Agricola, eine Predigt, won der Melanchthon urtheilt: "Ego plecterer, si hanc concionem scripsissem." 1538 ertheilt Luther bem nach England reifenden Mieconius fpoar Die Beifung, über Die Formel: "Gute Berte find nothwendia gur "Seligkeit" nicht zu ftreiten - alfo, wie Delanchthon in ben Bifitationsartifeln will, die scharfen Disputationen bierüber fallen au laffen -, wenn nur die Engländer mit ihm darin übereinstimmaten. bag ber Menfch allein burch ben Glauben gerechtfertigt werbe: ber bierher gehörigen betannten trefflichen Stellen ans Enthers Bornebe gum Romerbriefe gar nicht zu gebenken.

Gewiß haben wir das alles als Zeugnisse dafür zu betrachten, daß Luther mit durch die Bistationsartikel gelernt, die Heiligung und ein christliches Leben überhaupt sorgsamer und nachdrücklicher, als früher bei vorwaltender Polemik gegen die katholische Werksheiligkeitslehre gesehehen, mit der Rachtfertigung aus dem Glauben zu verbinden.

Die von Melanchehon verfaßte Angeburgische Confession, welche jetzt umr nach ihrer bogmatischen Scive in Betracht kommt, enthält in ihren erften einundzwanzig Artikeln zwar keineswegs ein voll-

itanbiges Suftem bes Glaubens, nicht einmal eine erschöpfenbe Darftellung bes erneuerten Lehrbegriffe, fondern nur eine einfache Entwickelung und apologetische Rechtfertigung deffelben überhaupt und ber ftreitigen Artifel insbesondere, indem hinsichtlich ber Anordnung des Stoffes die Weise der Loci insofern festgehalten wird, ale gleich nach bem erften Artitel von der göttlichen Majeftat als ameiter der von der Erbfunde folgt u. f. m.; indeg gerade bie Einfachbeit. Rurze und Dagigung diefer Betenntniffchrift, ihr vorwiegender Confensus mit der katholischen Lehre, ihr weit mehr apologetifcher, als polemifcher Charafter, unbeschadet der beftimmteften Bermerfung des entgegenftebenden Schriftmidrigen, mar ein wesentlicher Dienst, den Melanchthon Luthern leistete. Luther ertennt das auf's unverholenfte an unter ausbrücklicher, ehrenwertheftdemuthiger Bervorhebung feines perfonlichen Unvermogens zu folder Darlegung und mit eifrigem Berabfleben göttlichen Segens für das Wert. Er fcpreibt nach Augeburg: "Ich habe Magifter Philippfen Apelogie überlefen; die gefällt mir fast wohl und weiß nichts daran zu beffern, noch andern; murbe fich auch nicht ichiden, benn ich so fanft und leife nicht treten tann. Chriftus, unser Berr, helfe, daß fie viele und große Frucht ichaffe, wie wir bitten nnb hoffen."

Biele und große Frucht hat sie geschafft, auch Luthern; einen Dienst geleistet, den dieser selbst nicht so zu leisten vermocht hätte, ja mit den Worten: "Würde sich auch nicht schicken" dem Gottes: manne das Bekenntniß des Ungeeigneten seiner eignen dogmatisch-polemischen Weise — wenigstens für Fälle, wie der in Augsburg vorliegende — abgerungen. Luther hatte zwar die Saat gesäet, die in der Augsburgischen Confession aufging; aber wer die gezreisten Achren auf's weiseste sammelte, die Garben auf's zierlichste band und ordnete für Luthers, der Christenheit, ja für Gottes Schenern, das war Philipp Melanchthon, dermalen der treueste und geschickteste Arbeiter, der in Luthers Ernte gekommen.

Erwuchs so bem Gottesmanne burch die Augsburger Confession ein großer Gewinn, so mußte die mährend des Reichstages und nachher herausgegebene Apologie, dieser trefsliche Commentar der Confession, diese nach den Locis bedeutsamste dogmatische Schrift

Melanchthons, obichon sich dieselbe nur auf die streitigen Lehrartikel bezieht, nicht wie die Confession auf die streitigen und unsbestrittenen mit einander, jenen Gewinn auf's erheblichste erhöhen. Setzte die Apologie die reformatorische Lehre namentlich für die Gebildeten in ein helleres Licht und befestigte in ihnen die erungene Gewisheit des Glaubensbekenntnisses, so hat selbige auch ganz unbestreitbar die innere und bekenntnismäßige Glaubensgewißsheit und Klarheit Luthers an ihrem Theile gefördert.

Luther bezeugt das, wennschon indirect, aber dentlich genug bald nach dem Erscheinen der Apologie, wenn er spricht, "dadurch habe Melanchthon alles wieder gut gemacht und reichlich ersetz, was er durch seine zu große Friedensliebe und Unterwerfung bei seinem zugleich ängstlichen und furchtsamen Naturell sollte versehen haben".

Ueberblickt man den Zeitraum vom ersten Erscheinen der Loci bis zur Heransgabe der Apologie, so zeigt sich im allgemeinen ein sehr fördersamer Einfluß Melanchthons auf Luther im Bereiche der Dogmatit, sogar ein Gewinn in Bezug auf einige einzelne Dogmen. Aber was hat Luther außer den in den Bisitationsartieln erhaltenen genaueren Abgrenzungen und Berichtigungen der oben genannten drei Lehren hinsichtlich einzelner Dogmen weiter von der Dogmatit Melanchthons gewonnen?

Hier haben wir als Einziges die Lehre von der Kirche zu nennen, die Melanchthon zuerst am relativ vollständigsten in den späteren, noch dei Luthers Ledzeiten erschienenen Ausgaben der Loci aus ihrer spiritualistischen Einseitigkeit herausgehoben hat, indem er im Artikel de ecclesia sich ernstlichst gegen Annahme einer bloß "unsichtbaren und stummen Kirche, einer Kirche von lauter Geist und Heiligkeit" und deß mehr erklärt und dieselbe als "sichtbare Bersammlung derer beschreibt, die das Evangelium Christiv bekennen und die Sacramente recht brauchen, als eine Bersammlung, in welcher Gott durch das Amt des Evangelii wirkt und Biele zum ewigen Leben neu gebiert, in welcher jedoch auch Biele nicht wiedergeboren sind, sondern sich nur äußerlich zu derselben Lehre halten".

Noch im Jahr 1520 hatte Luther in seiner Schrift " vom

Bapftthum zu Rom" in vorzugeweise spiritualiftischem Gegensate gegen die romifche Rirche gefdrieben : "Die Beife nach ber Schrift ift, daß die Chriftenheit heißt eine Berfammlung aller Chriftglanbigen auf Erben . . . . , eine Berfammlung aller berer , die in rechtem Glauben, Liebe und Soffnung leben, alfo, daß der Chriftenbeit Wefen, Leben und Natur nicht ift eine leibliche Berfammlung, fondern eine Berfammlung der Bergen in einem Glauben; . . . . welche Ginigfeit allein genug ift, zu machen eine Chriftenheit". Reben biefe "geiftliche, innerliche Chriftenheit, die natürlich, grundlich , wesentlich und mahrhaftig ift ", ftellt er erft "eine leibliche, äußerliche Chriftenheit, Die gemacht und äußerlich ift ": und wenn nun Luther auch fogleich einlenkend fortfährt: "nicht daß wir fie von einander icheiden wollen, fondern, wie ich einen Meufchen nach ber Seele einen geiftlichen, nach bem Leibe einen leiblichen Menschen nenne 2c. " fo entspricht doch, wie richtig Guerice bemerkt, das Bradicat "gemacht" diefem richtigen Bergleiche feines= wegs, benn ber Leib ift bem endlichen und zwar gefallenen Beifte als σωμα γοϊκόν oder ψυγικόν, dem erneuerten und vollendeten als σωμα πνευματικόν oder έπουράνιον zu feinem Dasein noth= wendig. Fing nun diefe Auficht Luthers von der Rirche bei ftillem Ueberdenken des beginnenden Reformationswerkes und ruhigem Studium der heiligen Schrift ichon auf der Wartburg an fich ju modificiren, fo daß er balb barauf subjectivistischen Idealisten und Schwarmgeiftern gegenüber wenigstens stückweise das Befen einer objectiven Kirche hervorhob, wie in der Auslegung von Joh. 1 und 2, mo er fagt: "Der barmbergige Gott behüte mich ja für ber driftlichen Rirche, darin eitel Beilige find . . . . ! ", fo gewann biefe fich mehr und mehr rectificirende Unficht Luthers doch erft burch Melanchthon einen flareren und vollständigeren Ansbruck, zuerft im fiebenten und achten Artitel der Augsburgischen Confession und im vierten Artifel der Apologie, wo gewiffermaken in elementarer Beife die grundlegenden innern und äußern Merkmale bes Rirchenbegriffs einschließlich ber Ratholicität — eine glückliche Ergangung ber Apologie zu Luthers befannter Uebersetung des Baffus von der Rirche im dritten Artifel des fleinen Ratechismus - angegeben werden, dann aber hanvtfächlich, wie gleich anfangs

bemerkt, in den späteren noch bei Luthers Lebzeiten erschienenen Ausgaben der Loci.

Uebrigens verdient bemerkt zu werben, daß Melanischons Worte in der ersten Ausgabe der Loci: "Wenn also die Bischöse die Schrift lehren — nicht Menschenlehre —, so soll man auf sie hören, wie auf Christum" als der erste Keim erscheinen von der höchst ehrenwerthen, besonders seit dem Augsburger Reichstage hervorgetretenen und von Luther getheilten Werthschäung und Betonung des kirchlichen Spiscopats seitens Melanchthons. Im 28. Artikel der Augsburgischen Consession sagt derselbe: "Unsere Lirchen begehren nicht, daß die Bischöse mit Rachtheil ihrer Ehre und Würden wiederum Friede und Einigkeit machen . . . Jest gehet wan nicht damit um, wie man den Bischösen siehe Gewalt nehme, sondern man dittet und begehret, sie wollten die Gewissen uicht zur Sünde zwingen."

Die Schmalkalbischen Artikel unterschreibt Mekanchthon sogar mit den Worten: ". . . . Bom Papst . . . . halt ich: So er das Evangesium wollte zulassen, daß ihm um Friedens und gemeiner Einigkeit willen berjenigen Christen, so auch unter ihm sind und künftig sein möchten, seine Superiorität über die Bischöfe, die er sonst hat, jure humano auch von uns zugelassen sei", und Luther, der von Schmalkalden mit dem Wunsche geschieden: "Deus vos impleat odio papae", der im vierten der Schmalkaldischen Artikel den Papst sogar den Antichrist genannt — wobei ihm übrigens der Katholicismus überhaupt noch lange nicht zusammenzsiel mit dem Antichristenthum —, weiß gleichwohl Welanchthons Unterschrift aus's gebührendste zu achten. Wehreres undere hier Einschlagende wird unter V seine Stelle finden.

Wie Luther vermöge seiner vorherrschenden mäunlich = und beutsch = christlichen Junerlichkeit mehr das Dogma vom heiligen Abendmahl ausgebildet hat und so in biblisch reiner Weise einen Zusammenhang ceutraler Art mit der ächten katholischen Kirche gewahrt, so hat Melanchthon vermöge seiner mehr auf das angesmessen Formale gehenden Richtung vorzugsweise das Dogma von der Kirche und firchlichem Regiment, bezüglich Spiscopat, ausgesbildet, darin seinen Zusammenhang mit dem altstrehlichen Orgas

nisume gezeigt und Luthern auch daburch bereichert und gefestigt, wie unter V noch mehr erhellen wird.

Bielen hat es auch geschienen, daß Luther in der Prüdestinationslehre durch Melauchthon gefördert und von gewissen Härten geheilt worden sei. Uns scheint diese Meinung auf einem Mangel an gründlicher Einsicht in die Quellen zu bernhen.

Bie fern Buther, fo hoch ihm auch Augustinus stand, selbit in früher und frühester Reit von Anfstellung eines abstract freculativen Brideftinationefuftems gewefen ift, zeigt unter anderem bie treffitiche Eviftelwebigt am Trinitatisfelte in feiner ichon auf ber Bartburg geschriebenen Kirchenvostille, wo es beift: " Nach berfelben - ber göttlichen Borfehung über jeben einzelnen Menfchen - will Gott von uns gar nichts gefragt, noch geforschet Darum er auch hiervon teine fonbere Offenbarung giebt. fonbern alle Menichen bierher weifet, auf bas Wort bes Gvangelii, banach fie fich richten follen, daß fie baffelbe boren und wiffen, fo fie demfelben glauben, follen fie felig werben . . . . Run aber laffen fie fich ben Teufel führen und wollen andere Offenbarung fuchen und grübeln, was Gott fei in feiner unfichtbaren Dajestät . . . . So war tann es die Natur und Vernunft nicht lassen. fie will ihm mit ihrer Weisheit in feine Gerichte greifen . . . . und ihn lehren und meiftern . . . Billft bu aber recht fahren, fo tamet be nicht beffer thun, benn bag bu bich befümmerft mit feinem Wert und Werke, barinnen er sich offenbart hat und sich bocen und preisen läßt, nämlich wie er bir feinen Sohn am Rreuge fürftellet . . . " Wo Luther ja den Gegenstand einmal speculativ faft, wie in bem tiefen Worte, bag Gott "nicht alfo nach einander miffet, wie wir in diefem Beben than muffen, fondern alles in einem Augenblid faffet, Anfang, Mittel und Ende bes gangen menfchlichen Gefchlechts und aller Zeit " - Epangelium am 27. Sonntag nach Trinitatis in ber Kirchenpostille -, ba thut er es immer nur im Gegenfat zu einem pradeftinatianischen Rigoris= Wohl hat er bann im Jahr 1525 in dem gegen Erasmus geschriebenen Buche "von bem gefangenen Willen" seine bis babin vorzugemeife praftifch erfagte lehre von Gottes Ermablung aus freier, gang unbedingter Gnade allein in Christo zugleich speculativ

zu begründen verfucht und ift bem ftrengen Brabeftinatianismus auf diesem Wege fehr nabe getommen, indem er Brafcieng und Bradeftination für wefentlich eine erklart; dabei hat er aber doch auch wieder gefährliche Confequenzen aus dem Sate fofort abgeschnitten, indem er entschieden ben Grund ber Berftodung und endlichen Bermerfung der Bofen nicht in Gott, fondern im bofen Willen der Menschen und des Teufels findet und dialektisch richtig und icharf behauptet, " daß, wiewohl Gott im Bofen und burch Boje wirket und alfo Bojes gefchieht, er boch nichts Bojes thun tonne, bieweil er gut ift, fondern nur der Bofen Ruftung gebrauche nach feiner allmächtigen Macht und Gewalt". Go brauchte benn Luther in seinen späteren Schriften, ohne je zu widerrufen, mas er nicht behauptet hatte, bas etwa noch Digbeutige bes obigen Sates und bes übrigen Inhaltes von bem gegen Erasmus geidriebenen Buche nur auf den rein biblifchen, mahrhaft prattifchen Grund zurudzuführen, wie er's ertennbar für das blobefte Auge unter anderem in den Predigten über das Evangelium am Sonn= tag Septuagefima und über bas Evangelium bes zweiten Bfingfttages 1534, gulest noch in feiner Auslegung bes erften Buches Mosis gethan hat, wo er fagt: "Nach meinem Tobe werben viele meine Bucher herfürbringen und fie anziehen und werben allerlei Brrthumer und ihre eigene Phantafie bemahren und beftätigen Run habe ich unter anderem geschrieben, daß alles wollen. nothwendig fei und geschehen muffe, ich habe aber zugleich auch bas babei gesett, bag man ben Gott, der fich geoffenbaret bat, ansehen folle, gleichwie mir Bf. 45 fingen: "Er beift Jefus Chrift, ber Berre Zebaoth' und fonft an vielen Orten. Aber fie werden vor ben Orten allen vorübergeben und nur allein die annehmen, mo vom verborgenen Gott gehandelt wird. Derohalben follt ihr baran gebenken, daß ich bas also gelehrt habe, nämlich, daß man nicht forschen folle nach ber Borfehung bes verborgenen Gottes, fondern man fich an der Borfehung folle gemigen laffen, fo durch bie Berufung und das Predigtamt geoffenbart wird, denn dafelbft tannft bu beines Glaubens und Seligteit gewiß fein . . . Darum will ich entschuldigt fein."

Weil daher Luther trot der gegentheiligen Behauptung von

Julius Müller in beffen "Lutheri de praedestinatione et libero arbitrio doctrina" einem ftrengen Prabeftinatianismus niemals gehuldigt hat, und ein jeweiliges Anitreifen an eine auguftinisch = calvinische Fassung vermöge eines gefunden, praktisch= driftlichen Sinnes - bes heiligen Beiftes, ber meder ein Steptifer, noch ein Confequenzmacher ist - von Luther felbst grundlichft abgethan werden tonnte, fo hat ein Influiren Melanchthons auf ihn, wie es etwa aus dem wegen des Buches "de servo arbitrio" an Camerarius geschriebenen Briefe, aus ben 1527 herausgegebenen Scholien zum Briefe an die Coloffer, aus den Bifitationsartifeln, bem Commentar jum Römerbriefe von 1532 und den Locis von 1535 vermuthet werden fonnte, im Bunfte der Bradeftinationelehre nicht die mindefte Bahricheinlichkeit für fich. Aber wie fteht es mit der die Lehre von der Gnadenmahl beglei= tenden und anthropologisch bedingenden Lehre von der aus der Erbfünde entfpringenden materialen Unfreiheit bes Billens? Satte ba Luther außer der bereits genannten mit aus den Bisitationsartifeln ihm erwachsenen, forgsameren und nachdrücklicheren Berbindung der Beiligung und eines chriftlichen Lebens mit der Recht= fertigung aus bem Glauben nicht noch mehr gewinnen konnen burch Melanchthon? Mus triftigen Grunden muffen wir bies perneinen.

Zuvörderst ist erweislich, daß Melanchthon mit seiner Annahme von der Nothwendigkeit guter Berke zur Seligkeit und von dem Mitwirken des menschlichen Billens zum Berke der Bekehrung sich nicht gleich geblieben ist; dann, daß dessen Bandlungen in diesen Lehrstücken keineswegs, wie bei Luther namentlich in der Lehre von der Kirche und den Sacramenten, einen wirklichen Fortschritt involviren.

Nachbem Melanchthon schon lange im Stillen gegen Luthers beterminirte Lehre von dem gefangenen Willen und der Berdienstelosigkeit unserer Werfe vor und nach der Bekehrung eingenommen gewesen — nach dem Erscheinen des erasmischen Buches "vom freien Willen" äußerte er brieflich gegen Spalatin: "Lange habe ich gewünscht, daß Luther in dieser Sache einen rechten Gegner sinden möchte....; ich freue mich fast, daß Erasmus den Kampf

eröffnet bat" -, ertlarte er fich zuerft, eine anbahuende Neugerung in den Scholien jum Colofferbriefe abgerechnen, in der Ausgabe ber Loci von 1535 mit dogmatifcher Beftimmtheit für ben Sonergionnes, indem er fchrieb: " Drei Urfachen bemirten eine aute Handlung, das Wart Gottes, der leifige Geift und der dem Warte Gottes zuftimmende, nicht widenftrebonde menfchliche Wille." Roch näher, aben mieber etwas einkenkend, erklärt bas Melendthon in den Locis von 1543, wo er fage, daß der menschliche Wille - als britte Botens bei Bollbringung bes wahrhaft Guten - bem Worte Gottes, meungleich languide, beiftimme und nicht miderstrebe. Im beutlichften zeigt fich ber Synergisnens in ben Locis von 1548, mo Melanchthon den Willen des Menfchen geraden als die Fähigfeit befinirt, die Gunde zw ergreifen durch bas horen ber Berbeifinne. burch Buftimmung bes herzeus mis Ablegung von Gunden miber bas Gewiffen. Bulent hat er mieber wenn auch vielleicht unwillfürlich, aber doch in bestimmter Worm in feinen "Auemontem auf Die 31 Artitel der bairifchen Inquisition", feinem letten Glaubens betenntniffe, den früher behaumteten Sonergifmus mit ben Morten zunünkgenommen: "Und boch angleich gestebe ich, daß Gott bas meiste in allen Seiligen bergestalt wirkt, daß ber Wille fich babei nur leidend verhält - tantum sit subjectum patiens -..."

In ähnlicher Weise erging es ihm mit seinem Betonen von ber Rothwendigfteit, gutar Werfte zur Soligfeit.

In den Locis von 1535 hatte er zum ersten Mule enslänt: "Weil gute Werke nothmendig aus dem Glauben und der Rachte sertigung, folgen, so sind sie auch nothwendig zum Heile und zum emigen Leben"; darauf in einer Erkläung des Evangelinus Inhanis sugar behauptet, sie seien im Artikel von der Rechtfertigung dus dem Glauben in ein Abhängigkeitsnerhältnis zu den Werkertigung aus dem Glauben in ein Abhängigkeitsnerhältnis zu den Werkertigung stehen, mag man auch Melanchthons eigene Desinition vom der causa sine qua non in der Dialektik von 1550 zu Hülse nehman, und mochte auch Malanchthon selbst beieslich versichern, daß er seine Meinung von der seiner Eollegen nicht sondern molle. Indes hielt derselbe doch sier besser, in den Loeis von 1538 nur noch zu schreiben:

"Dies neue geiftige Wefen — nicht die Werte — ist insoferu nothwendig zum ewigen Leben, als es der Verfährung nothwendig muß folgen." Später rieth er nicht nur Major zum Aufgeben obiger Formel, sandern er selbst ging davon ab, indem er selbige nur noch gegen die Antinomisten in seinem letzten Glaubensbetenntuisse aufrecht erhalten wissen wollte.

Ift bier nun in beiden Millen bas fchliefliche Burudtommen Melanchthons zu der anfänglich von ihm befannten schriftgemäßeren Lebre eine recht erfreuliche Babenehmung, fo batte doch Luther, wenn er auch alle besfallsigen Bandlungen Melauchthons erlebt batte, nicht burch biefelben positiv gefordert werben tounen, weis, mic bemertt, ein wirklicher Fortichritt in Entwickelung ber Schriftbehre barin nicht enthalten ift. Sinfictlich der Berte beruheten Melanchehons Wandlungen, wie diesem felbit aulest fühlbar geworden, auf einer Berfennung bes rechten Berhaltniffes zwischen Urfache und Wirfung, einem Berborheben ber Beiligung und bes frommen Lebens auf Roften der Rechtkertigung und des Glaubens. Melanchthone Abweichungen in der Lehre vom menfchlich-untikrlichen Witten gingen aus einer Unterschätzung des tiefen Berderbens ber menfchlichen Ratur hervor, die es mit eigner Kraft höchftens zu einer außeren Gefehmäßigfeit zu bringen vermeg, woraus noch teinesmens die Realität des decretum absolutum in Calvins Sinne mit zwingender Evidens falgt: - bort 3. B. ein natürlicher Menfch die volle Bradigt bes Gefenes und Evangeliums, fo zeugt ber Stachel, ber ihm in's herr gebrückt mirb, fofort von ber Uebermacht und Trefflichteit des göttlichen Wertes, die der Borer nur einfach anzuerfennen und bei fich gewähren zu laffen hat, mo von einem eigentlichen Mitwirten gerade fo wenig die Rede fein fann, ale bei dem Uebermammerben durch einen Stärferen, beim Geben mit bem Leibesauge, wenn ber Tag aubricht, indem ein Scheim bes Lichtes auch in bas fich verschließende Auch fällt ober boim Befchenktwerdem eines Armen mit bem Golbe des Reichen. Macht bagegen ber natürliche Mensch feine Ohnmacht - die unwielfürlich falbstgefühlte - gegen die Ohmacht des göttlichen Bortes, feine Finfterniß gegen bas Licht, feine Armuth gegen ban Weichthum Gottes geltend und fahrt in foldem Ankampfen, bas

immer ein ohnmächtiges bleibt, scheine es oftmals noch fo gewaltig. beharrlich fort, fo liegt die Schuld feiner endlichen Bermerfung gang auf feiner Seite. So gewiß Gott die alleinige Urfache ber Seligfeit der Chriftgläubigen ift, fo wenig ift er die Urfache pon ber Berdammnig der Chriftfeindlichen und Unbuffertigen. - Gern murben wir ben an biefer Stelle nöthigen Rachweis vom Manael eines mirklichen Fortichritts in Melanchthons Lehre vom Willen und den Werken aus der heiligen Schrift zu führen versuchen, uns folches nicht die hier zu ziehenden Grenzen. verböten Treffend verbreitet fich Luther über diefen Gegenstand in der Schrift gegen Erasmus, wo er fagt, "fo lange ber Menich überzeugt fei, daß er auch nur bas Beringfte für fein Beil vermoge, fo bleibe er im Bertrauen auf fich, verzweifle nicht an fich felbft und bemüthige fich nicht vor Gott; wer aber nicht daran zweifle, daß alles allein vom gnädigen Willen Gottes abhänge, der verzweifle gang an fich felber, erwarte und erbitte alles von Gottes wirfender Gnade, und ein folder fei der Gnade, die jum Beile führe, am nachften".

In porliegendem Falle, mo. wenn irgend, nächst der Lehre ber Schrift die tieffte eigenfte Lebenserfahrung als Bewährung ber Schriftwahrheit mit entscheiden muß, ging Melanchthon, beffen Bilbung einen fanfteren Gang genommen, ber in feiner Racht bes Rlofterlebens, wie Martin Luther, und unter teinen Lebensnöthen, wie manche andere Chriften, den bitteren Reld der Befetesschrecken zu trinken gehabt hatte, diefe unterftugende und bemahrende Erfahrung ab. Dazu war Melanchthon wie nach feinem Entwidelungsgange, fo nach innerer Neigung bei aller Wahrheit und Mechtheit feines chriftlichen Lebens und aller theologischen Groke, die er erreicht hat, doch unwillfürlich immer mehr noch humanist und Bhilosoph, ale Theolog und Dogmatifer, welcher Umftand fich auch weiterhin geltend gemacht hat und hinfictlich ber eingeschlagenen innergiftischen Richtung von Melanchthon felbst einmal - freilich etwas fpigig - mit ben Worten bezeugt worden ift: " Mir als einem Beripatetifer und Freunde des Magvollen moge man verstatten, weniger ftoifch einmal zu reben." Aber "eure Philosophie, nicht eure Theologie plagt euch fo", dies Wort, womit Luther

einmal von Coburg aus den tieferen Grund von Melanchthons Zagen aufdeckte, bezeichnet auch treffend den tieferen Grund von Melanchthons Abirrungen auf dogmatischem Gebiete. Hatte Luther, wie als Miteinfluß der Bistationsartikel früher bemerkt worden ist, von einer gewissen extremen Beise in einigen Lehren durch Melanchthon zum rechten Maße sich zurücksühren lassen, so konnte und durste er Melanchthon nicht folgen, als derselbe in eben den Lehren dem entgegengesetzten Extreme sich zuneigte.

So wenig wir nun deshalb uns berufen erachten, das Melanchthon gebührende große Lob im mindesten zu schmälern, geschweige, wie man zu Zeiten gethan, ihn eines förmlichen Abfalles zu zeihen, so wenig vermögen wir doch hinsichtlich seiner späteren Werklehre und seines Synergismus die Möglichkeit eines Gewinnes für Luther zu behaupten.

Luthers Lehre von dem "gefangenen Willen" des natürlichen Menfchen mar die Bafis, auf welcher nicht nur das gange geiftige Leben, fondern auch das gange Reformationswert Luthers fich auferbauet hat, jum ficherften Zeichen und Beweis, daß diefe Lehre nicht eine mußige, noch excentrische Doctrin ift, dag die höchste geiftige, echt mannlich-chriftliche Freiheit unferes Wefens in ber Erfenntnig unseres aufänglichen tiefften Bebundenfeins und die Werke größefter, fegensvollfter Starte in ber Anerkennung einer ganglichen Ohnmacht - die aber alles vermag durch den, der fie mächtig macht, Chriftus - ihren anthropologisch nächsten, allein richtigen Ausgangspunkt haben. Duß es baber als ein fonderlicher Act der göttlichen Borfehung erscheinen, daß der Gottesmann Luther anftatt eines frühen Reichthums claffifch gelehrter Bildung und anftatt einer zeitlich glücklichen Jugend überhaupt bas noch föftlichere But jener echt schriftgemäßen und auf dem Erfahrunge= wege bemährten Unterlage erhielt, ein Gut, bas humanismus und Philosophie als folche nie geben, noch erfeten, fondern als Begebenes felbst anzunehmen haben, fo mar es in vollem Bemußtfein biefes befeelenden Brincipes auf Seiten Luthers nur ein Act chriftlicher Mannhaftigkeit und Treue, daß er hier Melanchthon nicht auf fich einwirten ließ.

Daffelbe gilt von Luthers Festigkeit Melanchthons Wandlungen Beitiche. f. b. bift. Theol. 1870. III. 24

in der Abendmahlslehre gegenüber, welche Wandlungen, angebahnt durch die Unterredung mit Bucer zu Rassel, schoon 1524 in Meslanchthons Briefe an Schnepf und 1535 in dessen Briefe an Agricola hervortreten. Das durchaus Schriftgemäße der lutherischen Abendmahlslehre, die ohne materielle Consubstantiation und Impanition blos eine übermaterielle — aber keineswegs nur geisstige — Gegenwart des allmächtigen Gottmenschen, des verklärten Herrn — bereits dargelegt in Luthers Schrift von der babylonischen Gefangenschaft der Kirche — nach den Einsetzungsworten in den Elementen des Brodes und Weines behauptet, ist wieder in den letzten Decennien nicht nur von Theologen wie Sartorius, Ströbel, Heudner gerechtsertigt worden, es hat selbst bei namhaften Exegeten entgegengesetzer Richtung, z. B. bei Rückert, wenn auch hier nur in historischem Interesse, Anerkennung gefunden.

Diefe Lehre, welche allein zwischen den beiden einseitigen Ertremen, der römisch-fatholischen Transsubstantiation und dem reformirten Spiritualismus bie mahre und reine Mitte innehalt, mar auch bereits, obschon da noch ohne dogmatische Fixirung, ein Hauptglaubensartifel der älteften Rirche, namentlich der brei fo bedeut= famen Rirchenlehrer Ignatius, Juftinus Marthr und Frenaus. Ignatius warnt vor Doteten, Die fich des Abendmahle enthielten, "weil fie nicht bekenneten, daß daffelbe das Rleifch unferes Erlofers Befu Chrifti fei." Juftinus Martyr fagt vom beiligen Abendmahl: "Wie ber durch Gottes Wort Mensch gewordene Beiland Jefus Chriftus um unferes Beiles willen Rleifch und Blut hatte, fo find wir auch belehrt, daß die durch das Gebet des Baterunfers geweihete Speife, wodurch mittelft der Berdanung unfer Fleifch und Blut genährt mird, das Fleisch und Blut jenes Mensch gewordenen Jesus sei". Frenaus nimmt nicht nur im allgemeinen zwei Beftandtheile, einen irdifchen und einen himmlischen, in ber Guchariftie an, fondern leitet baraus - und die meiften alten Rirchenlehrer mit ihm, wie später auch Luther - die fünftige Auferweckung und Berklärung bes Leibes her, "weil durch Chrifti Leib ber Reim ber Unverweslichkeit in uns gelegt ift". Genannte brei Rirchenlehrer, die der Apostelzeit so nabe fteben - Ignatius mar ein Freund Polyfarps, Frenaus ein Schuler von letterem, biefer aber

ein Schüler bes Apostels Johannes - zeigen in Borftehendem eine folche in Wort und Sache faft an Bleichförmiafeit ftreifende Uebereinstimmung, daß heubner in bem Subplementhefte gu Büchners Handconcordang wiederum gang richtig rückschließend folgert. bak wir bier die alteste, von den Aposteln felbst ausgegangene Lehre vom beiligen Abendmahl finden. Daber tonnten denn felbft partiell biffentirende Rirchenlehrer ber nächften Beriode biefe Lehre nie völlig verleugnen. Tertullian und Epprian, die zu einer fpm= bolifchen Fassung fich neigen, nehmen dabei doch eine übernatürliche Berührung ber Glemente mit Chrifte Leibe und Blute an. Selbit Clemens und Drigenes find ihrer fembolifchen Deutung noch nicht fo gewiß, daß fie nicht noch manichfach überschwanten zum firchlichen Glauben, indem fie unwillfürlich babei von dem geleitet werden, mas in der Rirche überhaupt und in ihren Gemeinden galt. ben origenistisch gebildeten Gregor von Naziang aber, auf beffen αντίτυπα σώματος καὶ αίματος Χριστοῦ Melanchthon fo oft sich beruft, hat neuerdings Ullmann in feinem "Gregorius von Razianz 2c. " das Refultat gewonnen, "daß berfelbe, wie es auch nach bem Gesammtcomplex seiner Lehre nicht wohl anders moglich, im Abendmahl eine mahrhafte und reale Gegenwart bes erbobeten Erlofers angenommen haben merbe". Ueberdies meifen ichon bie migbeutenden Beschuldigungen ber Beiben gegen bas Abendmabl ber erften Chriften als Thuesteifche Mahlgeit und Menschenfleifchgenuf barauf bin. baf man eine fchriftgemaß reale Begenwart des Leibes und Blutes Chrifti im Sacramente des Altars glaubte. Sogar die faliche tatholische Brodverwandlungslehre hat bie Richtigfeit der lutherischen Abendmahlslehre zur Boranssetzung.

Ist sonach die letztere kein neues Dogma, wie Melanchthon behauptet, sondern vielmehr nur die völlige Ausgestaltung des ursaltskirchlich apostolischen Glaubens an die leiblich geistige Gegenswart des erhöheten Christus im Abendmahl, so leuchtet die Unsmöglichkeit eines wirklichen Gewinnes für Luther, wie für die Kirche, von Melanchthous Wandelungen auch hier entgegen. Ja, in Ansbetracht der centralen Bedeutung des Abendmahls und reiner Lehre hiervon für den Eultus und das Leben der Christenheit ist die völlige Abgeschlossenheit Luthers — 3. B. die Entschiedenheit, mit 24 \*

der er die variata verwarf, — gegen Ginfluffe Melanchthons in dies fem Stude doppelter Ehren werth.

Dem Bahnbrecher in Hermeneutik, Dogmatik und — wie sich zeigen wird — Patristik würde das nicht entgangen sein, hätte nicht das früher erwähnte unwillkürliche Uebergewicht seiner Philossophie über die Theologie sich hier in besonderm Maße bei ihm geltend gemacht, was Melanchthon einmal in einem Briefe an Beit Dietrich von 1543 mit den Borten verräth: "Ich wünsche, Du dächtest über die ganze Sache — wegen des Abendmahls — zuweilen wie ein gelehrter Mann", und wäre ihm ein vergleischungsweise geringeres Maß von christlichem Tiefblick verliehen geswesen denn Luthern, dessen Auge überdies durch innere Kämpfe und Erfahrungen geschärft worden war, die Melanchthon ebenfalls abgingen, wiewohl sie zu rechtem Erfassen und treuem Bekennen der Abendmahlstehre nicht weniger, als zu sicherem und vollem Berständniß der Lehre von den Werken und dem gefangenen Willen sich ihm förderlich erwiesen haben würden.

Aus biesem Grunde meinen wir auch hier Melanchthons Abirren milder beurtheilen zu muffen, zumal derselbe wiederholentlich
sich bereit erklärt hat, seine Meinung in allen Stücken dem Urheile der Kirche zu unterwerfen und noch zwei Jahre vor seinem Tode auf Anlaß calvinischer Aeußerungen von der beiderseitigen Harmonie und auf Anfordern lutherischer Theologen seine Erklärung dahin gegeben, daß er bei der "Confession, dem Kaiser zu
Augsburg übergeben a. 1530", beharre.

In den wichtigsten und tiefsten Angelegenheiten und Dingen war und blieb eben Luther der von Gott gesetzte spiritus rector. Melanchthons Bedeutung und Größe lag anderswo. Nachdem wir, wie es die Natur der Sache erforderte, etwas länger auf dem Felde des Dogmatischen verweilt, wollen wir nun noch fürzlich zusehen, ob und was Luther in den übrigen theologischen Disciplinen, in der Moral, Patristif, Homiletif und Liturgif durch Melanchthon gewonnen hat. Wie Melanchthon bei und durch Behandlung des Römerbrieses zum Begründer einer biblischen Glaubenslehre geworden war, so wurde er bei Behandlung der Sprüche Salomonis zum Urheber einer Sittensehre auf biblischer Grunds

lage, wiewohl biese Sittenlehre natürlich noch nicht in völliger Abtrennung von Philosophie und Dogmatik von Melanchthon behansbelt worden ist.

Nachdem Melanchthon, ben neben der ariftotelischen Ethif die biblifche Spruchweisheit anzog, schon 1518 angefangen, sich mit ben Sprüchen Salomonis zu beschäftigen, giebt er 1524 eine Uebersetzung und Erflärung berfelben berque, die er unter dem Titel sententiae Salomonis dem damaligen jungen Rrouprinzen Johann Friedrich widmet. Mus der Queignung ergiebt fich, mas ihm die Sprüche Salomonis maren : ber Typus nicht einer blos alttestamentlichen Sittenlehre. Er schreibt bem jungen Bringen: "Nimm unfern Salomo fo auf, ale lafeft bu einen Barner und Lehrer in der Religion und in andern Kunften . . . ". Das falomonische Lehrbuch war ihm - und er hat das zuerst hervorgehoben - der Ausbruck des Gefetes Gottes in feiner nabern Anwendung auf's Neue Teftament. Denn Salomo habe feine Bucher auf dem Grund und Boden geschrieben, wo die Berheißung vom Meffias eine befannte Sache gemefen; es gelte daber, ihn fo gu verstehen, daß bei der geforderten Unwendung ber Spruche auf's praftifche Leben immer ber Glaube an den Deffias voraufleuchtend aedacht werde, mogen fie ausbrücklich vom Glauben oder nur von ben Werken handeln.

Nach Luthers Tobe hat Melanchthon bas noch weiter erläutert in bem Buche "ethicae doctrinae elementa" von 1550, zusgleich aber auch ausdrücklich vor bem Jrrthume gewarnt, ber bas Evangelium für nichts weiter, als eine Sittenlehre, eine lex, hält.

Die beiden 1529 herausgegebenen Bücher der Sthik waren fast durchweg nur Commentare und Reproductionen der aristotelischen Sthik.

Bermöge seiner pädagogischen Natur war Melanchthon zum Aufstellen einer Sittenlehre ganz vorzüglich geeignet, wie auch sein saft ganz auf Auslegung des Dekalogus sich beschränkender Kinderstatechismus von 1540 bezeugt, mährend Luther vermöge seines vorherrschenden, auf Erfassung und Feststellung der Glaubenslehre gerichteten Tiefsinnes weniger zum Stellen und Lösen einer solchen

Aufgabe inclinirte. Eben beshalb aber mußte jene Arbeit Melanchsthons ein Geminn für ihn werden. Daß sie das geworden, ohne Luthern dabei im mindesten das rechte Verhältniß des rechtfertisgenden Glaubens zur Heiligung zu verrücken, zeigt dessen Zustimsmung zu den Visitationsartikeln, die nun erst ihre volle Erklärung und Beleuchtung erhält, sowie die gegen Agricola geschriebene Predigt und die dem Myconius gegebene Beisung u. s. w. Auch tritt es nun noch klarer, denn früher, hervor, weshalb und inwieweit sich Luther wieder mit des Aristoteles Ethik befreundet hat und jene Citate Melanchthons in der Apologie zuläßt sammt dem hohen Lobe, das da dem Aristoteles gespendet wird, wie solches unter II. bemerkt worden ist.

Außer in Dogmatik und Ethik hat Philipp Melanchthon auch in der Patristik neue Bahnen eröffnet, namentlich in dem trefflichen Werke von 1539 de ecclesiae auctoritate et de veterum scriptis und in seiner Rede über Polykarp, indem er da zuerst nicht nur eine vergleichende Darstellung von den Meinungen der Kirchenväter giedt, sondern auch zuerst richtigere Ansichten über deren Auctoristät entwickelt und bei aller Anerkennung der Wichtigkeit ihrer Zengnisse für Glauben, Discipsin, Kirchengeschichte und christliche Alterthümer eine besonnene Kritik geübt wissen will. Er sagt: "Adhibeatur autem in lectione veterum prudentia et quaedam censura. Nec ut quidam veterum statuarum admiratores rudera et iam magno emunt, ita nos amplectamur omnes omnium nenias, modo commendationem habeant antiquitatis."

Hätte Authern nicht die Last ber Jahre und Berufsgeschäfte gehindert, so würden Melanchthons patristische Schriften und Anzegungen ohne Zweisel demselben reichen Gewinn zugeführt haben durch ein umfassenderes und kritikmäßigeres Studium der Bäter, von denen er lange Zeit gründlich nur Augustinus und annähernd Chryssistams, Origenes und Ambrosius kannte — vergleiche Luthers Urtheil über die genannten Bäter in St. Johann Mathessis his storien nach zeitgemäßer Bearbeitung, Seite 140 —, bis sich nach der Zeit des Augsburger Reichstages seine Kenntniß laut des Buches "Bon den Concisiis und Kirchen" (1539) nach dieser Seite hin etwas erweiterte, während er früher nach Melanchthons "Vita

Lutheri" ben Gabriel Biel und b'Ailly so fleißig studirt, daß er beren Schriften endlich fast von Wort zu Wort auswendig sagen konnte —, ein Mißstand, der bekanntlich nicht auf Luther, sondern auf Rechnung ber katholischen Kirche seiner Zeit zu setzen ift.

Bahnbrechend hat Melanchthon ferner in der Somiletit gewirkt, wenn auch hier nicht allein, indem gleichzeitig mit ihm Erasmus in seinem Ecclesiastes seu evangelicus concionator, noch mehr in feinen Colloquiis, im Encomio moriae und in feiner Baraphrase eine beffere Somiletit und Bredigtweise anbahnen half. 3mar hat auch Melanchthon nicht schon eine befondere Somiletit gefchrieben, noch befondere Borlefungen gehalten, aber wie er lettere burch feine Borlefungen über Rhetorif und biblifche Bucher erfette, fo erfette er erftere und behandelte fie zuerft fachgemäßer und fruchtbarer in feinen Lehrbüchern über Rhetorit und Dialettif, indem er für die Brebigt ein Bierfaches poftulirte : einen Eingang, eine Disposition, eine Tractation und eine Nutanwendung — den fünffachen usus nach 2 Tim. 3, 16 anstatt ber peroratio bei ben Griechen und Römern -. Während Luther vorwiegend zeigte, mas man predigen follte, zeigte Melanchthon, wie man predigen follte, wenn auch natürlich noch nicht in vollendetfter Weife und ohne je die Rangel zu befteigen.

Wäre es Luthern möglich gewesen, die große, unvergleichliche Gewalt seiner biblisch volksthümlichen Predigt durch Melanchthous homiletische Regeln in eine geordnetere, weniger rauhe Bahn leiten zu lassen, die Kraft und Bedeutung seines Wortes hätte sich die in's Ungeheuere vergrößert. Ihn hinderte jedoch die mit seinem ganzen Bildungsgange zusammenhängende, etwas zu seste und aussschließliche Richtung seines Geistes auf das Objective der Predigt und eine dazukommende angeborene Borliebe und geniale Ausrüsstung zum Naturwüchsigen, dem Verfeinenderen und Kunstgerechten der melanchthonischen Homiletik zu solgen und, was er durch Ausgustins Doctrina christiana sich angeeignet, die überhaupt nach den Kirchenvätern vorherrschende analhtische Predigtweise mit einer sorsmell besseren zu vertauschen.

Indeg hinsichtlich des do Joropeër (2 Tim. 2, 25) hat ders selbe, wie bei Gelegenheit der Bistationsartikel zu bemerken war,

auf den Fingerzeig Melanchthons geachtet, in den sieben Predigten wider den Bildersturm sogar alles persönlich Polemische gemieden, wiewohl Melanchthon in späteren Jahren noch wegen Luthers Controverspredigten gegen die Juristen zu klagen hat und, was von Luthers Schreibweise unter I gesagt worden ist, sich fort und fort auch in dessen Predigten im allgemeinen geltend machte.

Sinsichtlich bes Liturgischen ist im ganzen ebensowenig, als im Homiletischen, ein gewinnbringender Ginfluß Melanchthons auf Luther bemerkbar; hier aber aus bem Grunde, weil Luther das Besser und Angemessenre in sich felber trug.

Abgefeben von feinem Rampfe wider die Bilderfturmerei bat berfelbe feinen besonnenen echt conservativ = reformatorischen Beruf in biefem Stude ichon 1522 unter anderm baburch befundet, baf er in feinem Taufbuchlein nur eine beutsche Uebersetzung bes bis dahin üblichen lateinischen Taufformulars gab und erft 1524 die katholischen Beigaben von dem Sacramente der heiligen Taufe entfernte. Bas Melanchthon 1526 in einem Bebenken gegen ben Landgrafen von Beffen aussprach: "Cultus und Sitten werden nie ohne viel Mergerniß geandert. Und das Chriftenthum befteht teines= wege in Ceremonieen, fondern in Gottesfurcht, Glauben und Un= Luthers eigenste und oft ausgesprochene Meinung; und was die Bifitationsartifel binfichtlich ber Liturgie überhaupt anordnen, batte derfelbe bereits 1523 in feiner Schrift "Bon Ordnung des Gottes. bienstes in der Gemeinde", in der "Formula missae et communionis pro ecclesia Vitemb." und 1529 in feiner "Deutschen Deffe und Ordnung bes Gottesbienftes" bargelegt, felbft bis auf den Buntt ber Bifitationsartifel : "Es foll auch ein Prediger Geift ankehren, daß man nütliche und nicht fcmere Bucher fürnehme zu predigen", was Luther in dem Schriftlein von 1520 fo bezeichnet hatte: "Und mo man fie nicht verstehe - gemiffe Bucher ber Schrift -, bag man porüberfahre und Gott ehre."

Indef ift das als ein Dienst und Gewinn für Luther zu bezeichnen und war eine von ihm felbst gewünschte Ergänzung seines Wirtens, daß, mahrend er seine unvergleichlichen geistlichen Lieber in deutscher Muttersprache fang und so die Geheimnisse bes Glau-

bens bem Bolfe in's Herz hineinsang, Melanchthon bie unter seinem Einflusse bei ber jüngeren Generation zunehmende Gewandtsheit in Handhabung ber geschrten Sprachen auf ein zwar leicht anzusechtendes, aber nichts besto weniger höchst würdiges Ziel lenkte, indem er mit viclem Eifer und auch reichem Erfolg die studirende Jugend zu poetischer Behandlung geeigneter Schriftstücke veranslaßte und auf diesem Wege die reine Gottessehre den Gebilbeten seiner Zeit näher bringen half.

Welanchthon erfüllte damit den trefflichen Wunsch Luthers, ben derselbe in der Vorrede zu einem seiner Gesangbücher vom Jahr 1525 ausspricht: "Auch daß ich nicht der Meinung bin, daß durch's Evangelium sollten alle Künste zu Boden geschlagen werden und vergehen, wie etliche Abergeiftliche fürgeben, sondern ich wollte alle Künste . . . . gerne sehen im Dienste deß, der sie gegeben und geschaffen hat."

Sehen wir jetzt an der Grenze auf das ganze Gebiet der Theologie, soweit wir es unserer Aufgabe gemäß durchwandert haben,
zurück, so haben wir gewiß im Anblick des reichen, manichsaltigen
Gewinnes, der da Luthern durch Melanchthon erwachsen, auch nach
Abzug des Abzurechnenden zu rühmen, wie Luther selbst an der
Grenze seiner Lebensjahre beim Rückblick auf alles das, was ihm
Melauchthon in den Wissenschaften und in der Theologie gewesen,
in der Borrede zum ersten Theile seiner lateinischen Weite rühmet — ein Lob, das nun erst seine volle Beleuchtung erhält —:
"Was der Herr durch dieses Werkzeug nicht nur in den Wissenschaften,
sondern auch in der Theologie gethan hat, dafür zeugen hinlänglich
bessen Verke, obgleich der Satan zürnt und alle seine Schuppen."

Auf den bisher behandelten Gebieten des praktisch = Ethischen, bes Humanistischen und Theologischen war es ein vorherrschend innerer Gewinn, den Luther von Melanchthon gehabt hat. Auf ben noch übrigen Gebieten des chriftlich Schulischen, des Kirchen= politischen und Kirchenregimentlichen wird es ein vorwiegend äusgerer, aber durch ersteren auf's manichfachste bedingter und mit demselben vielfältig verschlungener Gewinn sein, der im Verhält= niß Melanchthous zu Luther hervortreten wird.

Wir fragen weiter:

## IV.

## Bas hat Luther durch Melanchthon gewonnen auf driftlich= idulitidem Cobiete?

Außer einer Frömmigkeit, die Melanchthon mit demfelben Geifte in den Hörfaal gehen ließ, wie in den Tempel Gottes — sein Brief an Reiffenstein von 1536 — und die an dem strengsten und ausgebildetsten Begriffe vom Beruse festhielt — Melanchthons Gebet zur dritten Bitte: Laß deine Bocationes gelten, mach, daß Alle in dem Beruse, in welchen sie durch dich gestellt sind, dir Gehorsam leisten! —, befähigten Melanchthon zu der außerordentlichen Wirksamkeit, die er in und für höhere christliche Schulen entfaltet hat, und zu den großen Diensten, die er Luthern hier geleistet, sein sast einziger Umfang humanistischer und theologischer Kenntnisse, seine ausnehmende dialektische Begabtheit — "Dialektit", sagte er, "ist ganz eigentlich die Kunst, richtig zu lehren" — und seine ausschließliche Borliebe für das Lehrsach.

Wie hulf - und gewinnreich Melanchthons akademische Wirkfamteit - mit biefer heben wir billig an - für Luthern mar, hat diefer felbst in den betreffenden Berhandlungen von 1522 auf bie bestimmteste und ehrendste Weise zu erkennen gegeben. In biefem Jahre hatte Melanchthon, nachdem er mahrend Luthers Aufenthalt auf der Wartburg die Hauptschwere theologischer Borlefungen allein zu tragen gehabt und die mahrenddem entstandenen schwärmerischen Unruhen mit ihrer Berachtung aller Wiffenschaft ihm die Theologie verleidet hatten, befanntermagen den Bunfch geäußert, anftatt ber Theologie fünftig nur die griechische Lection, auf die er bestellt und besoldet, handhaben zu dürfen, indem er wie er unter anderem gegen Spalatin äußerte - die Theologie "zeither so nur wegen seines Baccalaureats (von 1519) und aushulfsweise für Luther gelesen habe", - eine Bemertung, Die übrigens auch feinerseits zeigt, wie fehr er in speciellftem Sinne als Atademifer Ruthern ju dienen befliffen gewesen ift. Unther bebt darauf in einem Bittichreiben an den Rurfürften hervor, berfelbe wolle "ber lieben Jugend zu gut und zu mehrerer Forderung bes Evangeliums Gottes Melanchthons Solb auf die heilige

Schrift zu lefen beuten . . . . fintemal es nicht fein fei, baf er immer mit der findischen Lection umgehe und eine bessere nachlasse, ba er viel Frucht schaffen konne und die mit keinem Gelbe und Solde moge verlohnt werden." "Bollt' Gott" - ruft bann Luther noch aus -, "wir hatten ber mehr, die fo lefen konnten!" Delanchthon ftraubt fich, aber fein ernftlichftes Strauben meif ber von ber Wichtigkeit der in Frage ftehenden Dienste nur zu fest übergengte Luther gu brechen. Er fest es burch, bag Melanchthon im Sabre 1526 200 Gulden für theologische Borlefungen zugelegt werben, und als Melanchthon ber Unnahme fich weigert, ichlägt Buthere bringendes Bittichreiben an den Rurfürften bei Melanchthon burch: "berfelbe - ber Rurfürft - wolle fein Gemuthe felbe gegen ihn läutern und deuten, ale baf er gufrieden fei, bag Melanchthon die Theologie helfe handhaben mit ber Disputation und lefen, wie porhin gefchehen, doch fo viel er vermag, es fei gleich die Boche nur einmal, oder wie er fann. Denn wenngleich G. R. G. folden Sold ihm ein Jahr ober zwei fchenkte, mare er's doch wohl werth, benn er guvor zwei Jahre ohne Sold in der Schrift gelesen hat mit großer Arbeit und Frucht und vielleicht sich auch jum Theil so damit verderbt . . . .

Rührender und schöner, einfacher und umfassender sonnte die Unentbehrlichkeit, der hohe Werth und Gewinn von der theologische atademischen Wirksamkeit Melanchthons für Luther — und für Universität und Kirche zugleich — taum dargestellt werden, als in diesen Worten Luthers.

Melanchthons Verbleiben bei ber Theologie hat, abgesehen von bem übrigen Segen, wovon es begleitet gewesen ist, Luthers akas bemischen Wirfsamkeit nicht nur durch eine Reihe trefflichster Vorslesungen unterstützt, die, ohne die Riesenkraft eines Luther selbst aufzureiben, von diesem in ihrer Gesammtheit nicht hätten übernommen werden können, es hat sogar Luthers Theologie bedeutsam gefördert, wie früher bereits manichsach hervorzuheben war, und nuter den Tausenden von Zuhörern, die jährlich um Melanchthon sich schaeren, manchen treuen Schüler Luthers zu seiner nachmasligen exegetischen oder dogmatischen oder homiletischen Bedeutsamskeit — zu letztere auch durch die 1544 erschienenen "Annotatios

nen über die Evangelien" — heranbilden helfen. Daß aber auch die oben "kindisch" — jedoch nur im Gegensatz zur theologischen — genannte Lection des Griechischen und der Humanitätswissenschaften überhaupt, welche Melanchthon neben der theologischen fortsetze und in Zeiten der Reichstage und sonstiger öffentlichen Geschäfte nur sehr ungern unterbrach, Luthern fortwährend vielsachen Gewinn bringen mußte, ist schon aus dem in Abschnitt II Bemerkten klar.

Dazu entsprachen Melanchthons zahlreiche bahnbrechende Ausgaben der Alassister, die um der Borlesungen selber willen damals so dringend nothwendig waren, einem nur zu begründeten Wunsche Luthers — vergleiche die früheren Citate aus dessen Schrift: Un die Bürgermeister zc. —, ebenso die von Melanchthon fortgesetzen und verbesserten älteren Geschichtswerke nebst den von demselben gelieferten Beschreibungen aller merkwürdigen Personen und öffentslichen Berhandlungen aus der Reformationszeit, wodurch den Universitäten und Luthern selbst eben auch ein wichtiger Dienst geleisstet wurde.

Auch die seit 1536 von Melanchthon mit den Studirenden veranstalteten öffentlichen Disputir = und Redeübungen, wodurch die seitens Melanchthons so lebhaft geforderte "scientia judicandi de redus divinis ac humanis et facultas dicendi" nicht wenig gefördert wurde, waren wichtige Luthern geleistete Dienste.

Wie durch die Sprachen, so leistete Melanchthon als Afadesmiker auch durch die Philosophie, wenigstens soweit diese nicht bei ihm die Theologie überbot, Luthern und der von ihm so sehnlich gewünschten gründlichen Einpflanzung der reinen Gotteslehre in der studirenden Jugend viel Ersprießliches. Melanchthon selber hat treffend, obschon die Humanitätswissenschaften überhaupt im Auge habend, diese Dienste bezeichnet, indem er an Spalatin schreibt: "Die, welche die heiligen Wissenschaften ohne Beihülse anderer Künste und Wissenschaften betreiben wollen, gleichen sürwahr Denen, die ohne Federn sliegen wollen. Am thörichtesten aber denken die, welche meinen, die Frömmigkeit bestehe in der Berachtung aller guten Wissenschaften und aller Bildung des Alterthums." Desgleichen: "Benn die menschlichen Wissenschaften nicht gründlich betrieben werden, was werden wir dann für Theologen liesern? Ich weiß, wie viel auf diese ankommt — ich überschäße

seiste etwas entzogen werden. Aber die Wissenschaften haben auch ihren Werth bei Behandlung der religiösen Gegenstände, und ich ermahne, daß man sie ja nicht verachten soll, und meine Ansicht, die ich täglich wiederhole, ist, daß die jungen Leute in diesen Dingen einen Grund legen müssen, ohne welchen sie sich nicht sonderlich glücklich mit den wichtigeren beschäftigen werden. Und das ist die Ursache, weshalb ich zu Hause und öffentlich Lateinisch und Griechisch — auch den Aristoteles — lehre. Uedrigens müssen wir auch auf die Rücksicht nehmen, welche lieber die menschlichen, als die göttlichen Wissenschaften betreiben wollen, damit wir sie, wenn wir nicht anders können, unterrichteter und gebildeter von hier entlassen."

Bereits in seiner durchaus trefflichen akademischen Antrittserede hatte Melanchthon diese Grundsätze hervorgehoben, dabei aber auch schon bedeutungsvoll gemahnt: "Ich will nicht, daß man Narrenwerf treibe, wenn man philosophirt."

Nach diesen Grundsätzen regulirte sich Melanchthons atademische Wirksamkeit, und aus der feltenen Treue und dem fast beispielslosen Umfange, in welchem Melanchthon bei Luthers Lebzeiten diesen Grundsätzen nachging, erwuchs der ungeheure Gewinn, den Luther und dessen Lehre davon geerntet hat.

Diese Grundsätze wurden auch die Lebensprincipien aller beutsche evangelischen, unter hauptsächlichster Mitwirkung Melanchthons entstandenen Universitäten des Reformationszeitalters und halfen so in weitestem Umfang die Zukunft der reinen Lehre und Kirche selbst sichern. Welch ein Gewinn für Martin Luther!

Nicht weniger aber — so dürfen wir wohl sagen —, als Melanchthons Berdienste um die Universitäten haben dessen Berdienste um Gymnasien und echte Gymnasialbildung Luthern und dem Reformationswerte genügt.

Den Mangel eines Gymnasiums in Wittenberg hatte Melanchethon gleich im Anfang seiner akademischen Wirksamkeit durch Ginzrichtung einer Privatschule in seinem Hause, einer schola domestica, wie er sie nannte, ersetzt, welche tausenden um den "Lehrer Deutschlands" sich schaarenden jungen Leuten die zum Studiren

nöthige Borbildung und Anweifung gegeben und mahrend ber gebn Jahre ihres Bestehens viel Segen gestiftet bat. Die schola domestica war im fleineren, mas bie nachher und mahrendbem unter Delanchthons maggebendem Ginflug entstehenden Gymnafien in grögerem Magftabe maren. In jener trieb Melanchthon mit feinen Schülern vor allen Dingen als weifer Baumeifter Grammatif, mobei namentlich die von ihm geschriebene griechische Grammatit treffliche Dienfte leiftete. Dann fchritt er gur Erflärung ber claffifchen Schriftsteller, vorzüglich bes Tereng, von dem er fich den beften Bewinn für Bildung des Urtheils und der Gedankendarftellung bei der Jugend versprach. Bu größerer Berfeinerung der lateinischen Redemeise ließ er aus dem Griechischen in's Lateinische über-In die Lehrstunden mußte jeder eine Arbeit mitbringen, und wer das beste Bedicht geliefert hatte, betam den Borfit bei 3m gangen fuchte er feinen Schulern eine "enchflopa-Tifche. bifche" Bildung zu geben, trieb namentlich auch Mathematif mit Alles dies aber ftellte er forgfam in den Dienft des göttlichen Bortes. Erziehung für's Evangelium mar bas Riel bes gangen Unterrichts. Daber läft Melanchthon nicht nur die Gebete por und nach Tifche in lateinischen Berfen sprechen und macht die Jugend aufmertfam auf die Bedeutung gemiffer biblifcher Bucher für Boefieen, er halt die Jugend auch ju regelmäßiger, täglicher Bibellejung an, dringt ernftlich auf gehörige Erlernung der Sauptfprüche, fatechifirt fleißig und läßt durch fein Widerftreben der jungen Leute sich je hindern, den "catechismum mit ihnen zu treiben", b. h. eine Behörung des Borgetragenen mit ihnen anzuftellen. Er fpricht: "Sie haben's muffen wieber auffagen, wie unfer examen ordinandorum ift und wie unfere Schulen fein follten, sicut nos sumus instituti; non erat tanta confusio ut nunc" (Dr. 2. Rody's Schrift über Bhilipp Melanchthons schola privata).

Wir fönnen den Dienst, den Melanchthon Luthern mit der schola privata geleistet hat, nicht besser und umfassender bezeichnen, als wenn wir sagen: Melanchthon, der erste evangelische Humauist und Afademiter seiner Zeit, hat sich hier als geschicktesten und weisesten, trenesten und selbstverlengnungsvollsten Schulmeister — dies Wort im alleredelsten Sinne gebraucht — von Luther gezeigt.

Die hier mehr private Thatigfeit Melanchthons geftaltete fich zu einer öffentlichen, reformatorischen, ale berfelbe in verschiebenen Städten und Landschaften Deutschlands Gymnafien auf = und ein= zurichten Beranlassung erhielt, wie in Gisleben, Magdeburg, Nurnberg, Mühlhaufen, Frankfurt am Main. Ihren abschließenden Ausbruck aber fand biefe Thatigfeit im Bifitationebuchlein, bas aufer dem vielen Trefflichen, welches bereits davon genannt, den Normalplan enthält für alle in der Folgezeit geftifteten evangelifchen Symnafien Deutschlands. Bier fieht es Melanchthon auch junachft auf bas allergrundlichfte Erlernen ber alten Sprachen ab. Dabin zielen die meifterhaften Berordnungen: "1) Die Rinder follen querft allein lateinisch lernen, nicht beutsch ober griechisch ober bebraifch; 2) foll man fie nicht mit viel Buchern beschweren, sondern in allemea Manichfaltigfeit flieben; 3) ift's noth, daß man die Rinder in Saufen (Rlaffen) zertheile und zuerft Etymologie, bann Syntax, bann Profobie lehre, wenn bas vollendet, es wieder von porn anfange und die Grammatica ben Rindern wohl einbilbe, weil soust alles Lernen verloren und vergeblich." Dazu famen Melanchthons allgemein recipirte und lange Zeit allein geltende Lehrbücher, welche ein gründliches Erlernen der alten Sprachen und auch anderer Discivlinen auf den Ihmnafien ungemein förderten. Redoch bereitet Melanchthon mit alle bem feinesmegs einem philologischen und fonftigen humanismus den Weg, fondern beabsichtigt lediglich, der Jugend die nöthigen Unterlagen ju geben für ein immer fruchtbares Schriftftubium und geeignete Rrafte zu einer mahrhaft driftlichen Führung des Lehr = und Behrftandes heranzubilden. Go entschieden er will, daß ben jungen Leuten neben ber Schrift "auch andere Bucher follen fürgelegt werben. baraus fie follen reben lernen", fo entschieben tabelt er "bie Schullehrer, welche gar nichts aus ber Schrift lernen", b. h. lehren. Sein fteter Grundgebanke ift: "Auch die Jugend foll bei der Schrift bleiben ", und zu bem Ende trifft er in ben Schulen feiner Beit auch ichon die zwedentsprechendsten außeren Anstalten, wie namentlich aus feiner für Schulemancipationsluftige fehr lefenswerthen Rede "über die nothwendige Berbindung der Schulen mit dem Amte des Evangeliums" erhellt.

Durchaus meisterhaft und fast unvergleichlich aber ift der von Melanchthon vorgeschriebene Weg der Erbauung und Unterweisung jum 3med bes hineinleitens ber Gymnafialiculer in die Schrift, Die Beife, in welcher er die junge Gemeinde mit der Befammtgemeinde verschmilgt und zugleich doch bas befondere Bedürfnig ber erfteren im Muge behält: das lateinische Singen der Bfalmen bes Abende in der Rirche "umb der Schüler willen", das Unsetzen einer Stunde jeglichen Tages für Uebung aller Rlaffen im Singen geiftlicher Lieder, die Aulegung eines ganzen Tages in der Woche für driftliche Unterweifung, Ueberhören und Auslegen des Ratedismus in den unteren Rlaffen und Exponiren eines geeigneten biblifchen Buches in den höheren, die specielle Beifung, die Jugend dabei nicht mit ichweren, hohen Büchern zu beladen, der Befehl zum Auswendiglernen namentlich ber Bigimen, die naber bezeichnet werden, und zu furzer und richtiger Auslegung der gelernten, dazu die ausdruckliche Berordnung zu fatechetischer Behandlung alles der Jugend Borzutragenden und von ihr Ge-"Salten wir", fagt Melanchthon, "jene fatechetische Unterweifung feft"; die heutigen Meifter meinen: "laffen wir fie aufer Acht!"

So wußte berselbe auf die zweckmäßigfte und erfolgreichste Art die eine höhere Bildung auftrebende Jugend in den Mitbesitz und Mitgenuß der reinen Gotteslehre zu setzen und zu einer Be-wahrerin und Fortpflanzerin der durch Luther neu gewonnenen Heils-güter zu machen.

Melanchthon erfüllte so abermals einen Wunsch Luthers, einen ber sehnlichsten und angelegentlichsten, ben derselbe hegte und in der schon öfters angezogenen Schrift: "An die Bürgermeister al." auf's bestimmteste ausgesprochen hatte, einen Wunsch, der, wie er zum großen Theile durch Melanchthon hervorgerusen worden war, zum allergrößesten und maßgebendsten Theile auch nur durch Melanchthon in Bollzug gesetzt werden konnte.

Die Größe des dadurch Martin Luthern, wie der ganzen Rirche und echten Biffenschaft erwachsenen Gewinnes tritt so flar und selbstleuchtend jedermann entgegen, daß es einer weiteren Besteuchtung an dieser Stelle nicht bedarf. In gottgewollter Beise

ergänzte Melanchthon mit seinem wahrhaft genial schriftlichen Orsganisationstalente, mit bem ungeheuern Umfange seines Wissens, mit seiner ausgebehnten Berufstrene und enormen Begabtheit auf driftlich schulischem Gebiete durch das, was er für die höheren und höchsten Bildungsanstalten that, die Wirssamsteit Luthers, dessen Bedeutsamseit sich hauptsächlich auf die niederen Schulen erstreckte, wiewohl derselbe mit seinem unübertrefflichen kleinen Katechismus ein gleichmäßiges und dauerndes Bedürsniß aller Schulen wie Stände befriedigt und hinsichtlich der Universitäten, wie überall, intensiv den entschiedensten Einfluß geübt hat.

Bon Schule — seine schola privata mußte Melanchthon wegen vieler öffentlichen Geschäfte zulet aufgeben — und Universität mußte Melanchthon öfters zur Einführung der Reformation in gewissen Districten, zu Religionsgesprächen, Reichstagen und dergleichen wandern. Es führt uns dies zu unferer fünften Frage:

V.

# Bas hat Luther durch Melanchthon gewonnen auf firchenpolitischem und firchenregimentlichem Gebiete?

Zeigte Melanchthon, der erste Theoretifer seiner Zeit, schon in seinen Beziehungen zu Gymnasien und Universitäten sich zugleich als geschicktesten und hervorragendsten Praktifer, so noch mehr in dem, was er in allerweitesten Kreisen und im allerunmittelbarsten Wirten aus's Leben zur Befestigung und zum Siege der Resormation Luthers beigetragen hat. Auch Melanchthons viele und übel gelohnte Bemühungen zur Wiederherstellung des firchlichen Spiskopats zeugen von seinem richtigen praktischen Sinne.

Nachdem derselbe in den Bistitationsartifeln, obwohl diese ein symbolisches Ansehen nicht erhielten, den Anhängern Luthers auf Grund des unverkürzten Svangeliums den ersten kirchlichen Zussammenhalt, das erste gemeinsam christliche Glaubensbekenntniß gegeben, gab er mit der Augsdurgischen Consession der lutherischen Kirche ihr erstes mit vollstem symbolischen Gewicht versehenes und für alle Zeiten gestendes Normalbekenntniß — den späteren Bekenntnissen gegenüber, der Schrift gegenüber als norma normata —, Zeitschrift f. d. dift. Theol. 1870. III.

fowie ihren erften ficheren, unentreifbaren Reichsboben. Luthern und ber Chriftenheit mit biefem Befenntniffe geworben, fann treffender und umfassender mohl faum bargeftellt merben, als es Sartorius mit den Worten gethan: "Bon dem Reichstage ju Augsburg . . . bis zu dem großen Friedenscongreß zu Münfter and Osnabrud fteht biefe Confession ale bie hochragende Stanbarte aufgerichtet, die die Broteftanten in immer dichteren Schaaren um fich versammelt und bie von den Reinden der evangelischen Wahrheit mit immer erneuter Macht bestürmt, aber von ihren Freunden mit Gut und Blut vertheidigt wird und immer gulett fiegreich oben fcmeben bleibt. Unter bem Schirm biefes Baniers . . . . bat die evangelisch - lutherische Rirche in Deutschland fich auf felfenfeften, unantaftbaren Grundlagen erbaut; unter eben biefem Schirm bat . . . . die reformirte Rirche in Deutschland fich geborgen : . . . alle Schweden, Danen, Rormeger und Preugen haben bagu gefcworen, und die Efthen, Letten, Finnen, fowie alle Lutheraner Ruflands, Frankreichs und anderer gander erkennen barin bas Balladinm ihres Glaubens und ihrer Rechte. Reine andere proteftantische Betenntniffchrift ift zu folchen Shren gelangt . . . . Diefe Augsburgische Confession mit dem friedlichen Glimpf ihrer Sprache, der flaren und ruhigen Besonnenheit ihrer Darftellung und bem Burudtreten aller Berfonlichfeit muß auch unverbruchlich bestehen bis an's Ende ber Tage. Denn fie ift ein reines, richtiges, unwiderlegliches Befenntnig der göttlichen Bahrheiten der beiligen Schrift, welche bleiben werden, wenn auch himmel und Sie ift ein Betenntnig ber emigen Wahrheit, Erbe vergeben. amar hervorgegangen aus einem großen polemifchen Begenfate einer bestimmten Zeit, aber barum doch nicht als Barteischrift in ber Ginseitiafeit bes Gegenfanes befangen . . . . Sie ift ein Be-felbst hatte in vollster, ja prophetischer Anerkennung bes unberechenbaren Werthes ber Confession für ihn, wie für die Christenbeit noch in ber letten Zeit bes Reichstages feinen Freunden alfo nach Augsburg geschrieben: "Es ift mehr geschehen, als gehofft worden, nämlich ihr habt bem Raifer gegeben, mas bes Raifers ift, . . . . Gott aber bas auserlefene Opfer des Betenntniffes, so an alle Höfe der Könige und Fürsten durchbringen und mit seinem Schalle in alle Welt ausgehen wird, so daß, wer nicht glaubt, wird ohne Entschuldigung sein . . . . Und wenn wir das nach zum Lohne davon tragen, daß nach der Widersacher Zeugnisse selbst kein Glaubensartikel von uns verletzt worden ist, so haben wir mehr, als ich gesucht habe, erlangt . . . Es bekenne uns Christus, wie ihr ihn bekannt habt . . .!"

Welche Anerkennung namentlich für Melanchthon! 3ft nun aber das Unermegliche des Segens, den der Augsburger Reichstag geftiftet hat und noch ftiften mird, dem überreichten und verlefenen Befenntniffe und ben Augsburger Befennem feineswegs gang allein zuzuschreiben, bat, mas nie überfeben merden barf, jene Band, die die goldenen Troftbriefe an Melanchthon ichrieb. und das Mofisgebet, das zu Coburg gefchah, im Grunde mehr gefämpft und erfampft benn alle Streiter wider Amalef, ja ift es unleugbar, daß Philipp Melauchthon fast nur hinsichtlich der Unardnung und Darftellung - die fpatern Dogmatifer behaupteten : lediglich "ratione elocutionis" — Berfasser der Augeburgischen Coufession ift: eben die Form, die er der Confession gab, fie, bie eines näheren icon bezeichnet worden ift, diefe fo angemeffene, im beften Sinne zwedentsprechende Form bat ale bas Eigenste, mas Melanchthon dazu that, ben Sieg jenes Glaubensbekenntniffes hochbedeutsam geforbert und mird ibn fordern bis jum Ende ber Tage. In biefem Glaubensbekenntnisse hat auch Melauchthon an seinem Theile gar weise bie beilige Schrift erft zu vollkommen bekenntnigmäßiger Beltung für die Bemeinde gebracht, indem er ohne alle vorausgängige formelle Untersuchung über bas Ausehen ber Schrift in Glaubensfachen auf fie als höchfte Auctorität fich beruft : - dies allein ein nicht zu berechnender Gewinn für die gange Rirche wie für Luther, welcher durch feine Berufung auf bie beilige Schrift in Borme beren Bedeutung junachft nur, wenn auch in dankenswerthefter und fiegreichfter Beife, für den Glauben ber einzelnen Berfonlichkeit gewahrt und zu mahren gehabt hatte. In Augeburg bat Melanchthon wie alle Schatten = - fein Brief an Campegius -, fo alle Lichtfeiten feines firchlich = reformatorifchen Wirkens auf's völligfte offenbart, jo dag alles, mas er nachge-

25\*

hends in dieser Hinsicht bis zu Luthers Tode gethan, nur als weitere burch ben Gang der Ereignisse bedingte Ausführung das von anzusehen ist.

Er war ber oft icon fo benannte Rangler ber Evangelifden, ber allem feine Geftalt gab, mas zu öffentlicher Urtunde werden follte, ber die feinsten, gewichtigften und schwierigften Anliegen in Die ihnen gebührende Form zu bringen hatte und brachte - eine herrliche Frucht namentlich feiner humanistischen Studien -, mabrend Luther ale geiftlicher Fürft und Bater ber Evangelifchen Inhalt und Ziel bes Darzustellenden bestimmte. Dabei mar Delanchthon ein' Arbeiter mit ber Rraft und Ausbauer eines Atlas (vergleiche die treffende Aeugerung des Ranglers Reibisch), überdies ein Sprecher, ber burch fein grundlich theologisches Wiffen Ed. der ihn einft "ben Schufter jenfeit bes Leiftens" genannt, in Augsburg zur Anerkennung ber Rechtfertigungslehre zwang, in Borms zu entschiedenstem Nachgeben im Bunfte ber Erbfunde nothigte, ein Sprecher ber Evangelischen, beffen icharfe, aber im heiligften Dienfte geübte Dialektit jenen Goliath ber Ratholischen in Regensburg fogar frank bisputirte. - mas bekanntlich Luthern in Leipzig in bem Mage nicht gelungen mar. Dies alles in treuefter, rühmlichfter Abhangigfeit von Luther, beffen Mund und Sand Melanchthon bei Religionsgefprächen und auf Reichstagen mar. wie Maron einft der Mund Mosis vor Bharao gemesen. Ronnte je Dr. Luther, biefer Ronig ber Evangelifchen, einen geschickteren und befferen Rangler. Arbeiter und Reicheredner geminnen, ale er in der Berfon Melanchthons gewonnen? Selbst beffen Schwächen waren für ihn ein Gewinn, benn fie murben bem Gottesmanne Anlag und Urfach, von ber Fulle eigner Glaubeneftarte dem Freunde mitzutheilen und in foldem Mittheilen felber zu machfen im Glauben. Man hat oft gefagt und fagt noch: Luther murbe die Reformation der Kirche auch ohne Melanchthon burchgeführt haben. "Der ift alles in allem", ruhme ja letterer felber von Luther. Im allgemeinen mogen auch wir die Allgenugsamteit Luthers jur Durchführung bes Reformationswerkes nicht lengnen. Das aber muffen wir auf's beftimmtefte in Abrede ftellen, bag . die Reformation nach ihrer firchenpolitischen Seite bin den verhaltnismäßig friedlichen, unblutigen, sicheren Gang genommen hätte ohne Melanchthon, ben sie unter vornehmster Mithülse dieses deyavor genommen hat.

Das Borguglichere von Melanchthons Wirten für Durchführung ber Reformation in firchenvolitischer Sinsicht und die damit gegebene unschätzbare Erganzung für Martin Luther hat ber Rangler Brud einmal treffend in ben Worten anerkannt, womit er die von Melanchthon verfagte fogenannte " Bittenbergifche Reformation ". biefe treffliche, leiber nicht ju prattifcher Beltung gelangte Schrift bem Rurfürsten empfahl: "Wiewohl fie - biefe Schrift - gelinde geftellt und Doctoris Martini rumorender Geift nicht darin ju fpuren, fo halte er fie boch für gang foftlich und gut. Bollt Gott - fahrt Brud fort - Philippus hatte fie auch in fein Latein gebracht, benn fie murbe bei aller Belt ben Standen biefes Theils einen großen Glimpf machen . . . ". Brud erinnert bann ben Rurfürften, "was die glimpfliche und reine Augsburger Confeffion fammt der Apologie banach gleichwohl für Frucht geschafft habe; bas werde biefe Reformation . . . , will's Gott, auch thun. Des Martin moge ber Rurfürft fparen, bis man fehe, bag bas papftliche Concilium mit ber Buberei fortgebe; alsbann werbe von nothen fein, daß er mit der Baumart weidlich zuhaue, dazu er durch Bottes Gnade einen höhern Beift habe, benn andere Menschen. "

Daß aber Melanchthon nicht nur hinsichtlich des Bekenntnisses und staatsrechtlicher Anerkennung, sondern auch hinsichtlich der kirchlichen Ordnung in Amt und Zucht Luthern und der Reformation wesentliche Dienste geleistet hat — ein abermaliger besonders klarer Beweis für des Mannes vorzügliches Organisationstalent, seine Gabe der xußepryous —, geht einerseits eben auch aus den Berhandlungen der Reichstage und den da von Melanchthon versaßten Schristen und Bedenken, anderseits aus Melanchthons thatsächlicher Theilnahme an der sächsischen Kirchenvisitation, wo er unter anderem saut noch vorhandener Matriculn seine praktische Tüchtigkeit dis zu detailirter Aufstellung und zur Ratisschrung von Pfarrer= und Schuldienerbesoldungen erwies, und aus den von ihm geschriedenen Kirchenordnungen hervor, deren erste das Bistations- büchlein nach einer Seite hin war.

Rücksichtlich der Rucht, in welcher beide Reformatoren von Anfang aufammenftimmten, namentlich in Anwendung bes fleinen Bannes - bag Melanchthons Straftheorie Baretitern gegenüber fpater in schärffte Barten auslief, muß hier unberudfichtigt bleiben -, beschräntte fich Melanchthons Dienftleiftung allerdings faft lediglich auf die Unterftutung, die er mit feinen guftimmenben Schriften und Rirchenordnungen gab. Redoch bat er im Buntte ber Che Ruthern und bem firchlich burgerlichen Leben einen recht beilfamen Dienft badurch erwiefen, daß er mit praftifch richtigftem Tacte trop feiner eignen bier ju gelinden Grunbfase in ben von ibm verfagten Rirchenordnungen nur bie beiben Chefcheibungsgrunde bes Chebruchs und der boslichen Berlaffung als rechtlich gulaffige und fchriftgemäße ftatuirt hat. Rudfichtlich der höheren und bochften Rirchenämter und ber bamit zusammenbangenden tirchlichen Berfassung aber muß wenn auch im gangen tein ursprünglich bestimmender, fo boch ein vielfach lettender und befeftigenber Ginfink Melanchthone auf Luther augestanden werben.

Melanchthon ist es hauptsächlich zuzuschreiben, und hat ihm unsere Kirche immer bafür zu banken, daß seit der ersten sächsischen Kirchenvisitation das Amt der Superintendenten — damaks Superzattendenten genannt — eingesetzt worden ist. Was aber von noch wichtigeren und segensreicheren Folgen hätte sein können — es wurde leider von den evangelischen, wie katholischen Ständen verzeitelt —: Welanchthon war von der Zeit der ersten sächsischen Kirchenvisitation an unausgesetzt benricht, unter Luthers Zustimmung, wenigstens theilweisem Gewährenlassen die oberste Anssicht und Regierung der Kirche, die als den Vischösen vorbehalten in den Visstationsartiseln noch unbestimmt geblieben war, in die vergleichungsweise besten Hände zu legen.

Hauptsächlich zwei Gründe bestimmten Melanchthon, der Wiesberherstellung des Episkopats, d. h. einer Verbindung der lutherischen Kirche mit dem katholischen durch die Bischöse vertretenen Kirchenors ganismus, das Wort zu reden: einmal das Nachtheilige einer Kirchenvegierung durch Weltliche, dann das Nothwendige eines einheitlichen kirchlichen Organismus, der, wie er ein Hanpt — Christum — hat, so ein Leibsein muß, nicht viele Leiber — Particulars und Landeslirchen —.

Melanchthon ichreibt von Augsburg unter bem 31. Auguft an Camerarius: "Er miffe mohl, moruber etliche Maklofe fo aufgebracht feien, nämlich, bag ben Bifchofen bie Jurisbiction miebergegeben, bas firchliche Regiment wieberhergestellt werden folle: fie meinten, bas hiefe bie papftliche Gewalt wiederherstellen . . . . Er aber muniche amar nicht, bie Berrichaft ber Bifchofe au befestigen, aber mohl bie Bermaltung ber Bischöfe wieberberauftellen; benn wie werbe es um die Rirche fteben, wenn fich bas firchliche Regiment auflose! Es werbe eine viel unerträglichere Tyrannei daraus erfolgen, ale je zuvor gewesen. Er habe auch Nichts nachgegeben, als worüber er mit Luther ichon vor bem Reichstage nach genauer, forgfamer Ermägung ber Sache - re bene ac diligenter deliberata - übereingefommen sei ". was Melanchthons Ginflug auf Luther in diefem Stude Har beftatigt. Begen Malberus außert Melanchthon noch fcharfer und treffenber: "Was muß boch für ein firchlicher Buftand auf die Folgezeit tommen, wenn wir ben Epistopat gang eingehen laffen! Die Beltlichen haben tein Berg für Rirchenregierung und firchliche Befcafte. Dazu find die allgu vielen Berfchiebenheiten der einzelnen Rirchen bem Frieden hinderlich. Wir haben es baber für heilfam erachtet, une auf irgend eine Weise mit ben Bifchofen ju verbinden, bamit nicht fortmährend ber Matel eines Schisma an uns haftet. " Spater fagt er fogar einmal im Briefe an Carlowit: "Es lant fich nicht benten, ban die Sofe ungelehrter Rurften auf die Dauer größere Sorgfalt in Beauffichtigung ber reinen Lehre zeigen werben - als die Bifchofe." Den eigentlichen Grund bes Widerftrebens ber evangelischen Stände gegen ben Epiefopat legt Melanchthon uuter bem 1. September Luthern gang - richtia mit den Worten bar: "Die Unfern ftreiten nur für ihre Berrichaft, nicht für bas Evangelium . . . 3ch habe noch feinen Artifel, ber gur Lehre gebort, verlaffen ober verleugnet; nur über bas Weltliche mird geschmollt, welches ben Bischöfen zu entreifen nicht unferes Amtes. " Und boch hatten bie evangelischen Stände nicht lange vorher bem 28. Artikel ber Augustana zugestimmt, wo es unter anderem beißt; "Unfere Rirchen begehren nicht, bag die Bifchofe mit Rachtheil ihrer Ehre und Burben wieberum Friede und Einigkeit machen ", und hatten in dem genannten Artikel ausdrücklich für den Fall Gehorsam zugesagt, wo die Bischöfe erkennen würden, daß "das bischöfliche Amt ist nach göttlichen Rechten, das Evangelium predigen, Sünde vergeben, Lehre urtheilen und die Lehre, so dem Evangelium entgegen, verwerfen und die Gottlosen, deren gottloses Wesen offenbar ist, aus christlicher Gemeine ausschließen, ohne menschliche Gewalt, sondern allein durch Gottes Wort"; in Summa: "wenn sie nichts dem Evangelium entgegen sehren, setzen oder aufrichten würden".

Buther, ber noch in ber Borrebe ju ben Bifitationsartifeln im Gegenfat zu ber von Melanchthon gegen Bapft uud Bifchofe empfohlenen Milde bemerkt: "Das Bapftthum mit feinem Anhange follen fie - die Brediger - heftig verdammen", hatte nicht allein bem 28. Artifel der Confession jugeftimmt, fondern noch besonders nach Augsburg geschrieben: "Wo fie - die Bischöfe - unfere Lehre wollten bulben und nicht verfolgen, fo wollten wir ihnen teinen Abbruch thun an ihrer Jurisdiction, Dignitat ober wie fie es fonft nennen." Dagu hatte er in einem eigens an Melanchthon gerichteten Troftbriefe gefdrieben: " Wollte Gott, die Bifchofe batten fie - ihre Jurisdiction - mit folden Bedingungen - wie nämlich Melanchthon fie geftellt - angenommen! Aber fie haben zu feine Nafen in ihrer eignen Sache." Auch dem von Bucer entworfenen und von Melanchthon weiter ausgearbeiteten Rölner Reformationeentwurfe von 1543 gab Luther insoweit feine volle Buftimmung, ale berfelbe bie gange außere Spietopalverfaffung, Collegien, Ginfünfte 2c. unangetaftet ließ. Allein die Berftodtheit ber Ratholischen und eigen süchtige Blindheit der Evangelischen - Luther nennt beren Blindheit auf's glimpflichfte in einem Briefe an Melanchthon nur " Schwachheit " - verhinderte bas fo löbliche und segenverheißende Werk der Wiederaufrichtung des Epistopats für die lutherifche Rirche.

Dieser beiberseitige Wiberstand machte auch ben am 18. Juli auf bem Regensburger Reichstage eingereichten Reformationsentwurf Melanchthons erfolglos, worin es heißt: "Die Bischöfe sollen ihre Würben behalten, aber sie mussen strenge Kirchenvisitation halten, Consistorien stiften zur Prüfung ber

Candidaten; auch muffen die Universitäten und Schulen verbeffert und ihre Lehrer von den Rloftergutern höher botirt merben."

Sogar die ichon einmal genannte überaus treffliche " Wittenbergifche Reformation ", welche in fünf Stude bie Aufgabe jeber rechten driftlichen Rirchenregierung jufammenfagt, ben gangen Rechts = und Pflichtenfreis der Bischöfe und der ihnen unterge= benen Confiftorien zeichnet, in bem Abschnitte vom Bredigtamte und bischöflich Regierten fpricht: "Wir feben nicht gern Unordnung und munichen von Bergen, daß die Bischöfe und ihre mitregierenden Berfonen ihr bifchöflich Umt thun wollten, und erklaren uns auf biefen Fall zu Behorfam, fo fie in Berfolgung driftlicher Lehr nachlaffen . . . . und faben an , zu pflanzen reine Lehr bes Evangeliums und driftliche Reichung ber Sacramente . . . . Sollten nun Bifchofe fein, fo muffen fie Buter haben . . . . biefe Ordnung laffen wir, wie fie ift . . . . ", bazu von Luther. Bugenhagen, Cruciger, Major und Melauchthon unterzeichnet worden war, hatte leiber zu großem fortgehendem Schaben ber ganzen Rirche Jefu Chrifti baffelbe burch Menfchen verschuldete Loos.

Die Kirchengeschichte meldet zu ewiger Schmach: Eine öffentsliche Uebergabe ber Schrift wurde katholischerseits auf dem Reichstage zu Worms 1545 nicht verlangt und auch von den Evangeslischen nicht betrieben, weil diese über die Bischöfe und die Zuslassung des Bannes nicht einig waren. Gegenwärtig dürften die Propositionen der letzten Eisenacher Kirchenconserenz über die Stelslung der obersten Kirchenbehörden zum Landesepissopat das den Berhältnissen Entsprechendste enthalten.

Ueberschauen wir mit einem Blicke alles bisher Erörterte, so ergiebt sich, daß Luther, ein paar wichtige Punkte in der Lehre abgerechnet, auf die allermanigfachste und heilsamste Weise durch Melanchthon theils innerlich gefördert, theils äußerlich unterstützt worden ist, daß der so erwachsene Gewinn, wie wenigstens mit einem Worte hier und da angedeutet wurde, nicht ein blos partieller, sondern ein universeller ist, ja daß derselbe im einzelnen, wie im ganzen noch ein grösserer hätte werden müssen, wenn nicht beim Homiletischen Luther und im Punkte des Spiskopats die evangelischen, wie katholischen Stände es verhindert hätten.

Ohne einen Melanchthon ware Martin Luther nicht völlig geworden, mas er geworden, namentlich nicht der Exeget und Bibelüberseiger, als welcher er dastehet in der ganzen Lirche Gottes. Sein Werk aber, die Reformation der Kirche, welches durch die Augustana den ersten sicheren Rechtsboden erhielt, hätte ohne Meslanchthon wenigstens einen viel stürmischeren, schwerlich so bald stegreichen Gang genommen.

Angesichts so vieler und weitreichender Berdienste erfüllen wir unseres Erachtens eine Pflicht schuldigster Pietät und meinen, Martin Luther dabei ganz für uns zu haben, wenn wir an die mancherslei sowohl bei, als hauptsächlich nach Luthers Ledzeiten bei Meslanchthon hervorgetretenen Schwächen und Fehlgriffe nicht ein hypertritisches Messer anlegen, sondern diese Mängel im ganzen dem Borherrschen des weiblichen Principes beimessen, das bei Meslanchthon mit allen seinen Schattens wie Lichtseiten sich offenbarte, so lange Luther lebte, mehr in seiner naturs und christgemäßen Unterordnung unter das im Gottesmanne vertretene, echt männsliche Princip sich entsaltete und bethätigte, nach Luthers Tobe aber zu dem Ende noch einen ganzen langen Zeitraum hindurch sich autonomisch, gewissermaßen im Wittwenstande, bezeugen sollte, damit die ganze spätere Kirche Gottes eine ihr überaus nöthige heilsame Lehre und Warnung dadurch erhielte.

Die bei unseren gottberufenen Reformatoren in Original = Fülle und Frische zur Erscheinung gekommenen Principien des christlich Männlichen und Weiblichen haben in copieenartiger, mehr oder weniger heilbringender Form und Berbindung, aber immer real sich bethätigend im Haushalte der Kirche fortbestanden und werden fortbestehen, so lange Luthers Kirche währt. Ja, die ganze Lebensäußerung unserer Kirche ist — anthropologisch angesehn — bedingt von dem Borhandensein dieser beiden Principien.

Das männlich christliche Brincip ist vorherrschend bas der Glaubens - Tiefe und Stärke, des Sichversenkens und Lebens im göttlichen Wort, des sicheren Hellblickes in das damit Bereindare, des festen Bekennens und treuen Kämpfens wider alles Christ - und Rinchensfeinbliche.

Das driftlich - weibliche Princip ift normiegend bas ber

Bermittelung, ber Berföhnung streitenber Gegenfätze und bes schön und angemessen Formalen in Behandlung ber Dinge.

Das weibliche Element in feiner rechten Berbindung mit dem mannlichen macht, daß das Schwert bes Glaubens in Bekenntnig und Abwehr nicht schartig wird, das Auge des Glaubens fich nicht in mitrologische Zersetungen verliert, des Glaubens Tiefe feine trube. fälschliche Beimischung erhält. Das mannliche Clement in feinem gottgeordneten Berrichen über bas weibliche verhütet, daß letteres einen ungöttlichen Frieden schlieft, bag es, mas bei ihm nur zu leicht gefchieht, ben Feind nur einen fuß über Gebühr Terrain geminnen laft. Es fcutt das weibliche vor jeder falfchen Capitulation und Union. Darum, wie bas mannliche Brincip ohne großen Schaden für fich und die Rirche, ohne offenbare Sunde, einem recht = und drift= gemäßen Ginfluffe bes weiblichen fich nicht entziehen, geschweige baffelbe völlig von fich ftogen tann, ebenso wenig und - noch weniger kann und darf das weibliche Princip den leitenden und befeuernden Ginfluß des manulichen abweifen, geschweige eine Emancipation von biefem auftreben.

In Ermangelung des männlichen Principes wird das weibliche zur Wittwe und noch im besten Falle nur eine Wittwe, wie Me-lauchthon es war, als das christliche Mannesprincip mit Luther von seiner Seite gewichen. Das christliche Hausgut, reine Lehre, Sacrament und Zucht, kann nicht treulichst und kräftigst nach außen gewahrt werden, des Hauses Feinde werden anmaßender, troziger, ja des Hauses Genossen lehnen sich auf und lästern. "Nenne mir eine Wittwe", sagt Gregor von Nyssa, "so neunst du mir alles Elend, alle Traurigkeit, alle Verachtung und Verslassung."

Ift aber ein männliches, zu heilfamfter Wirksamkeit gerüstetes Princip noch vorhanden und wird von einem falsch weiblichen, emancipationsluftigen verdrängt und verstoßen, dann verliert letzeteres überhaupt den Charakter reiner Weiblichkeit, und das "mulier taceat in ecclesia" ergehet einmal darüber.

Darum, wie sich Melanchthon nie von Luther geschieden hat, so scheibe sich bas weibliche Princip in unserer Rirche nie von dem männlichen, suche sich vielmehr immer besser in das rechte Verhält-

niß zu ihm zu setzen; und wie Luther sein Mannesrecht über Melanchthon stets in festester und boch glimpflichster und löblichster Weise geübt hat — selbst Welanchthons bekannte Klage im Briefe an Carlowitz beweist nur dies —, so mögen wiederum die Träger bes männlichen Principes in der Kirche nie durch Uebertretung von Watth. 19, 9 und 1 Petr. 3, 7 sich selbst und die Kirche Gottes entweihen und verktören.

Allewege gelte wie bei der physischen She, so bei der hohen gottgeordneten Verbindung des männlichen und weiblichen Principes in der Kirche, ja bei diesem Bunde, der ein noch näheres Abbild ist von der geistlichen Vermählung Christi mit der Kirche, seiner Braut, als die leibliche She, gelte mit doppelter Kraft immerdar das Gotteswort des Herrn:

"Was Gott zusammengefüget hat, bas foll ber Mensch nicht scheiden."

### VIII.

# Francisci Dryandri, Hispani, epistolae quinquaginta.

Bon ben meines Wiffens bier jum erften Dale veröffentlichten Briefen von Franzisco Enginas habe ich felbst neunundzwanzig abgeschrieben aus einem Banbe bes Staatsardivs ju Burid. Bon ben funf anbern in bemfelben Archiv aufbewahrten (23. 40. 42. 43. 57) hat mir Berr Staatsarchivar Boy baselbst, ber mir bie Benupung jenes Banbes auf bas Entgegenkommenbfte erleichtert batte, biplomatifc treue Abschriften Die Beforgung einer nicht minber forgfältigen jum Geident gemacht. Copie ber brei auf ber Rurider Stadtbibliothet befindlichen Driginalfcreiben (19. 55. 56) verbante ich ber Gefälligkeit bes Unterbibliothetars berfelben, herrn Brof. G. Bogelin, welcher mich auch mit einem Berzeichniß versah ber in ber Simlerischen Sammlung, Die jener Anstalt gehört, vorhandenen Abichriften ber Dryandrifden Correspondeng, mas bie schnellere Auffindung ber Originale forberte. Bei zwei Briefen, von benen in ber oben genannten Sammlung Abschriften ex codice Ulstetterano vorhanden waren (42. 45), ließ fich das Original nicht auffpuren, fo bag ich mich mit Abschrift biefer Abschriften begnugen mußte; es find dies die einzigen beiden Briefe, die bier nicht nach bem Driginal mitgetheilt werben. Aus ber Sanct Galler Stadtbibliothet erbielt ich bas von mir Bezeichnete (5, 10, 14, 32, 35, 43, 51) burch bie Bemühung bes herrn Bibliothetars Bartmann, ber noch einen achten, von ibm bemertten Brief bingufügte, ben alteften aller bier abgebructen. Abschrift von brei in Strafburg vorfindlichen (38. 62. 63) ging mir burch bie Buvorkommenheit bes Mitherausgebers bes Corpus Reformatorum, herrn Brof. Dr. Reuß, ju : auch bie Correspondeng Dryanders mit Calvin; ba aber biefe in jenes große Wert aufgenommen werben foll, so habe ich hier bie Briefe Dryanbers an Calvin nur registrirt (2. 27. 31. 33. 59. 61). Ebenso habe ich auf die fieben bereits gebrudten Dryanbrifden Briefe an ben betreffenben dronologischen Stellen lediglich verwiesen (1. 12. 34. 36. 40. 57. 58). Bon Briefen Dryanders an Melanchthon mußte auch mein College Berr Brof. Binbfeil mir teinen anbern nachzuweisen als ben einen in biefer Beitschrift fruber gebrudten (40). Es ift nicht unterlaffen worben, anzugeben, welche Briefe Luis Usoz i Rio im letten Bande seiner Serie von Reformistas Españoles excerpirt hat.

Dryanders Sanbichrift ift mufterhaft tlar und icon. Bas ich an einigen beschädigten Stellen als Engangung bingufugen mußte, ift curfiv gebrudt. Abfurgungen babe ich aufgelöft (nur in ber Namensunterschrift habe ich genau wiebergegeben, mas geschrieben mar), auch hielt ich es nicht für ersprieflich, jeden Buchftaben ber Borlage berübergunehmen. Es fanden sich Schreibfehler wie committererem für -terem, strenus für -nuus, summus (ep. 16) für sumus : Bermechselungen amischen e und ae : aedis für edis, praemi für premi, anderseits seculum; amischen s und ss, 3. B.: misurum, promisio, promissit; balb ci, balb ti in bemselben Worte, so steht in einem Brief an einer Stelle nuncio, an einer andern nuntio; ferner Ungleichmäßigkeiten wie isthic und istic; Hispanismen wie propio für proprio, und trasmittere neben transmittere bemfelben Briefe. In diefen und ahnlichen Rleinigkeiten habe ich eine gemiffe Gleichmäßigkeit berftellen zu follen geglaubt. Auch ber Interpunction habe ich nachgeholfen (ber Bunkt nach tuus vor der Namensunterschrift ift bier beibehalten, fo oft er in ben von mir abgeschriebenen Originalen ftand). Manchmal läßt ber Berfaffer innerhalb ber Reile einen freien Raum nach Ablauf einer Gedankenreihe: ich habe folche Abrudungen burchgebends nach eignem Ermeffen vorgenommen, auch Ort und Datirung an ben Zeilenanfang gestellt. Die Anmerkungen unter bem Tert rubren von mir ber.

Bon diesen fünfzig Briefen sind 34 an Bullinger gerichtet, 7 an Joachim Badian (3. 5. 10. 14. 35. 43. 51), drei an Oswald Myconius (19. 55. 56), zwei an Christoph Soelius (62. 63), einer an die Brüder Ambrosius und Thomas Blaurer (32), gleichfalls je einer an Konrad Hubert (38), Martin Bucer (42), Baul Fagius (45).

Halle a. S., im Januar 1870.

Eduard Boehmer.

# I.

Johanni a Lasco. Lovaniae 10 Maji 1541.

Schrudt in Epistolarum ab illustribus et claris viris scriptarum centuriae tres, ed. a Gabbema, Groningae 1666, p. 37—43; epist. XVI primae centuriae.

#### П.

Genf. Cod. 112, fol. 67.

Calvino. Witemberga 3 Augusti 1545.

#### III.

Sanct Gallen, Stadtbibliothel VI, 180. Clarissimo viro, domino Joachimo Vadiano, consuli Sangallensi.

S. D. Veniam dabis, opinor, doctissime Vadiane, andaciae meae, quod ignotus ad ignotum scribo, et quidem fretus humanitate tua laborem injungo, quo equidem multo majorem, si casus aliquis ferat, tuam in gratiam libenter suscipiam. Etenim propter tuam excellentem doctrinam et pietatem te jam olim impendio amavi, et nunc propter hoc officium, quamvis tenue, magis tibi ero devinctus. Venit ante menses duos ad vos civis Augustanus Hieronymus Sailerus, in vestra civitate oriundus, ad quem cum mihi scribendum esset, nec plane constaret, eum isthic esse, volui literas ad te mittere, quas illi trades, si erit. aliter, te majorem in modum oro, ut primo nuncio me facias certiorem ubi gentium agat, quod a suis cognatis arbitror sciri posse. Nam si isthic esset, recta ad vos venirem, ut illum et te salutarem, cujus profecto videndi desiderio teneor incredibili, ut, cujus libros aliquando cum admiratione legi, eundem quoque propius praesentem cognoscam. Bene vale et prima opportunitate rescribe, et literas ad Bucerum mitte, apud quem vivo peramice.

Argentinae 20 Augusti 1546. Tuus ex animo Franciscus Dryander, Hispanus.

# IV.

Bürich, Smatsarchiv. VI, 156, fol. 51. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, amico et fratri suo carissimo, Tiguri.

S. D. Etsi nihil erat quod ad te scribere oporteret, Bullingere doctissime, tamen, quia indignum amore nostro putabam, amicitiam inter nos auspice Christo initam aeternoque foedere confirmatam negligentia et silentio languescere, inanes quam nullas literas ad te scribere malui. Certe occasionem rescribendi praebebo, quam alioqui nimis copiose

suppeditant horum temporum perturbationes. De bello feruntur quidem satis multa, sed incertis rumoribus omnia, et modo tristia, modo laeta nunciantur, ut est hominum consuetudo et natura, qui privatos affectus suaque praejudicia, quae domo attulerunt, ad publica negocia non verentur traducere. Arbitror vos isthic habere certiora, quae tuis literis optarem cognoscere. De comitiis Badenae peractis nihil adhuc certo audivi, nisi quod vereor, eandem esse, quae prius fuerat, inter Helvetios animorum dissensionem. Tristia profecto haec sunt, quae hodie nostris oculis videmus, et merito recte sentientium animos debent affligere. quid facias? An proinde nos frangi animis debemus? Imo vero multo etiam animosius elaborandum statuo, ut quisque in sua vocatione fideliter Deo serviat, et forti atque infracto animo per medias aerumnas et pericula usque ad metam Id profecto facis suae vocationis constanter perrumpat. tu, si quisquam alius, Bullingere, non solum magna cum tuae virtutis commendatione, sed maiore quoque reipublicae utilitate, dum edis praeclara monumenta ingenii tui, ad omnem posteritatem de tua integritate ac doctrina testificatura. Faceres autem multo cumulatius officium tuum, si tractationem dogmatum ecclesiasticorum, quae apud te delitescunt, in commune conferres. Quod ut facias, non solum ecclesiae utilitas hortatur, sed ego etiam valde impense abs te postulo. Nam et ego ex promissione tua, quasi ex syngrapha, videor mihi optimo jure id abs te debere impetrare. Neque certe orare te desinam donec extorsero, ne utilitatem, quae tuo isto scripto ad multos est perventura, in te uno claudi patiare. Tu si importunitatem meam effugere vis, celeriter fidem tuam liberato, quod te facturum esse non dubito. De me autem, quem alioqui tuam in potestatem totum tradidi, meamque tibi denuo astringo fidem, ea semper expectabis. quae ab homine tui studiosissimo expectari posse videantur. Saluta meo nomine dominum Pellicanum, et Johannem qui apud eum habitat, cujus literas misi ad Bucerum, sed nondum accepi responsum.

ad te vaticinium quod a Bucero accepi. Expecto cartam quam debebat mittere typographus, quem oro ut selectam mittat, et cito, aut, si id facere non potest, me admoneat, ut eam curem ex Francofordia. Bene vale.

Basileae 5 die Octobris 1546.

Tuus ex animo Franciscus Dryander.

Has literas mittes Lindavium.

# **V.** . .

Sanct Gasten, Stadtbibliothel. VI, 201. Clarissimo viro, domino Joachimo Vadiano, consuli Sangallensi.

S. D. Vide quaeso istius nuncii diligentiam vel fidelitatem potius, quae tamen viciosa videri potest. Nam hac ipsa hora mihi tradidit eas literas, quas per eum ante duos fere menses Argentinam scripsisti. Illae tamen, quamvis antiquae, tuaque interea praesentia et consuetudine mirifice ego sim oblectatus, non potuerunt mihi non esse gratissimae, eruntque semper quae a te mihi scribentur; quod, ut frequenter facias, etiam atque etiam oro. Ego vero, nec in hoc nec in altero officio, quod a vero amico expectari poterit, nunquam sum defuturus vel amicitiae meae, vel tuae de nobis expectationi. Hoc autem tibi persuadeas velim, Vadiane doctissime, inter omnes amicos, quos in Germania habeo (habeo autem paene omnes, qui Germania sunt, homines doctos et principes viros mihi conjunctissimos), vix quemquam esse mihi te uno cariorem. Eamque inter nos auspice Christo initam amicitiam mutuoque foedere confirmatam cupiam esse non modo perpetuam, sed communicatis etiam benevolentiae officiis auctam magis Oporinus noster hactenus aegrotavit, ac proinde non vacavit imprimere historiam Diazii. Jam vero liberatus a febri paulatim convalescit, et imprimetur brevi; eam ad te mittam ubi fuerit parata 1). De rebus belli-

<sup>1)</sup> Bon Oporinus bis hierher gebruckt in Reform. antig. Esp., t. 20, Madrid 1865, p. 139.

cis isthic habentur omnia certiora, quae cupiam tuis literis communicata. De reliquo statu reipublicae non possum tibi sine dolore indicare quod heri accepi. In Belgico est recens editum novum edictum Imperatoris de sententia theologorum Lovaniensium, et quidem jubente ac mandante ipso Caesare, in quo omne genus sacrorum librorum prohibentur; quin etiam poena capitis et fortunarum decretum est, ne quisquam audeat legere vel habere biblia sacra, neque Graece, neque Latine, neque Germanice, neque Gallice, et quidem nomina omnium editionum, quae hactenus extiterunt, longo catalogo in edicto recensentur. Nam hunc librum judicant esse fontem atque originem. unde omnes haereses soleant promanare. O blasphemiam inauditam, horrendo fulmine de coelo vindicandam! Et audet sibi vel victoriam vel impunitatem tantorum scelerum iste flagitiosus tyrannus promittere, cum Deo bellum inferre conatur. Deus custodiat ecclesiam suam, et te servet incolumem. Vale.

Basileae 6 Octobris 1546.

Tuus Franciscus Dryander.

# VI.

Būrio, Staatsaroiv. VI, 156, fol. 50. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, episcopo fidelissimo ecclesiae Tigurinae.

S. D. Dedit mihi pater Myconius literas tuas, gratissimas quidem illas, ex quibus facile perspicio integritatem ac virtutem animi tui, mihi quidem non ignotam, sed tamen gratam atque optatam. Caeterum quantum ipsae tuae literae consolationis attulerunt, id universum quae Myconius de bello nunciavit, plena doloris et tristitiae, ex animo meo prorsus eripuerunt. Video nos redactos in extremas angustias, ut, nisi divinitus miseriam nostram respiciat aeternus pater oculis misericordiae suae, funditus periimus omnes. Dubium mihi non est instare jam diem visitationis nostrae, in quo sentiemus castigationem domini, quam ipsi multis modis contra nos provocavimus, cujus rei culpam ad

genua coelestis patris nostri prostrati et agnoscimus et confitemur, simul etiam ut poenam vel avertat vel mitiget deprecamur. Sed profecto nondum milii persuadere possum, Deum velle suam ecclesiam, quam ipse suo sanguine redemit, in qua multi sunt qui legitime Deum invocant et gloriam divini nominis cupiunt illustratam, tradere dilaniandam manibus istorum blasphemorum qui manifeste Deum afficiunt contumelia, et nullum est scelus tam horrendum quod ipsi patrare vereantur. Certe haec inusitata scelera, qualia ne a Turcis quidem erant expectanda, non diu manebunt impunita, neque tanta istius tyranni inimici Christi crudelitas diu videtur duratura. Nunc vere reges tumultuantur, et nefaria conjuratione unanimiter conspiraverunt adversus Dominum et adversus Christum eius. Sed qui coelos inhabitat, non dormit. Quin etiam videt atque irridet istos tragicos furores, et paulo post loquetur ad eos in ira sua, et tanguam figulinum vas confringet istorum sceleratorum capita. Istiusmodi promissionibus divinis me sustento, alioqui mirabiliter viribus fractus, quamquam, dum video quasi continenti clade nostros non modo hostilia. sed certe immania pati, non possum non ex animo ingemiscere. Est autem verum quod Iulius scripsit: Errat qui in bello omnes secundos eventus expectat. Reliqua est una eaque frequens et ardens precatio ad Deum, aeternum patrem liberatoris nostri Iesu Christi, qui gemitus et clamores nostros non aspernabitur. Te autem oro, ut aliquo laeto nuncio me profecto valde labefactatum consoleris. De tractatione locorum expecto responsum tuum ut promittis opportune, quod arbitror fore ex sententia nostra. Amicos omnes meis verbis salutabis, patrem Pellicanum, Theodorum 1), Frisium et reliquos, ad quos non vacat nunc scribere. Vale.

Basileae 19 Octobris 1546.

Tuus. Franciscus Dryander.

<sup>1)</sup> Bibliandrum.

# VII.

3ivid, Staatsardiv. VI, 156, fol. 49. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, amico et fratri carissimo, Tiguri.

S. D. Tuas literas legi perlibenter, quas vere dicere possum mihi fuisse loco magnae consolationis. Etsi enim certo sciam, nihil malum aut magnopere extimescendum homini forti accidere posse praeter culpam, qua nos omnes in hac tota causa caremus, tamen, cum ego tam gravia tamque periculosa ecclesiae ac reipublicae vulnera considero, non possum non ex animo ingemiscere, ac omnes istos quasi animi mei aestus cum apud Deum in perpetua invocatione, tum etiam apud caros amicos in literis aut colloquio deponere. Ac eum profecto hominem ignavum putabo, qui tantis periculis publicis non graviter afficiatur. Affici autem nemo poterit, nisi qui causam totam radicitus exquirat, et voluntates hominum, quorum arbitrio haec negotia geruntur, diligenter consideret. Semper in animo meo fixum permanebit, adfuturum aeternum patrem ecclesiae suae, ejusque reliquias usque ad extremum conservaturum, etiamsi inimicorum numerus crescat et praesidia humana minuantur. Interim fuit pergratum audire quod nunciasti de Caesareanis fugatis, quorum tamen ductorem libentius sublatum audivissem, quo vivo non video quomodo firma pax Germaniae restituatur, quamvis ad extremos Garamantas semel fugatus videatur. Audio Bohemos movisse contra Saxoniam et Mysiam neque deterritos frigoris injuria crudeliter in finibus coepisse grassari. Quod si Helvetii quoque prudenter considerarent, quod gravissime ab Euripide dictum est: οἴχοι μένειν χρή, καὶ μένειν ελεύθερον, ή μηκέτ' εἶναι τὸν καλῶς εὐδαίμονα 1), nec imminentem frigoris tempestatem timerent, et acrius ac celerius rem aggrederentur. Utinam illi cunctando nobis possent restituere rem, quam adversarius impigre sane perdere conatur. Sed vivit adhuc Deus,

<sup>1)</sup> Cf. Tragicor. Graecor. fragmenta rec. Nauck, 1856, p. 78.

qui tam immanes adversariorum crudelitates non permittet impunitas. Ad dominum Theodorum 2) nunc scriberem, si per tempus liceret, sed nondum accepi ab eo responsum, cujus equidem literis vehementer cupiam recreari. Historia Diazii est sub prelo, qua perfecta ad vos mittam 3). Vidi apud te primam, secundam et tertiam sessionem concilii Tridentini, quam rogo ut primo nuncio ad me mittas, etiamsi meo sumptu ab aliquo studioso transcribatur, ea lege, ut paulo post typis editam ad te mittam, cum aliis non pantis ejusdem argumenti, quae nunc imprimuntur, quem ad libellum perficiendum tres istas sessiones tantum desideramus. Vale et omnes fratres nominatim meis verbis salutabis.

Basileae calendis Novembris 1546.

Tuus Franciscus Dryander.

#### VIII.

Būrich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 48.
Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero,
ecclesiae Tigurinae ministro fidelissimo, Tiguri.

S. D. In postremis literis meis te oravi, Bullingere doctissime, ut tres illas primas sessiones concilii Tridentini, quas apud te vidi, ad nos transmitteres. Iam autem eo perventum est in libello ejusdem argumenti quem imprimit Oporinus, ut haec tantum brevia scripta desideremus. Proinde te oro, ut primo nuncio ea mittas, etiamsi meo sumptu ab aliquo studioso transcribantur. Ignosce, quaeso, audaciae meae, qui istiusmodi rebus nullius momenti sum tibi molestus. Cuperem enim gratificari Oporino, viro optimo atque hospiti meo, quem a te quoque amari non dubito. Atque utinam aliqua in re graviore eum animum, quem 1) erga totam ecclesiam vestram, tum vero erga te habeo,

<sup>2)</sup> Bibliandrum.

<sup>3)</sup> Dieser Sat ist gebruck in Reformistas antiguos Españoles, t. 20, Madrid 1865, p. 336.

<sup>1)</sup> fortasse vocabulum cum excidit.

possem declarare. Sentiretis profecto omnes fratres quidvis potius in me desiderari posse quam diligentiam atque integritatem. Itaque fretus ego vicissim humanitate tua, cujus animum nostro esse per omnia congruentem mihi persuadeo, hac in parva re tibi molestus esse non dubitavi. Scis etiam illud: Qui semel fines pudoris praetergressus est, eum gnaviter impudentem esse oportere. A domino etiam Theodoro<sup>2</sup>) postulabis summam confessionis fidei Diazii Latinam, quam ipse<sup>3</sup>) fecit Germanicam. Nam hoc breve scriptum cuperem adjungi historiae quae nunc sub prelo est et propediem absolvetur, quod alioqui nec in hac urbe inveniri potest nec ex Argentina tempestive mitti posse arbitror. Haec ut brevi abs te mittantur, et meo et Oporini nomine oro<sup>4</sup>). Mitto quoque literas Lindavium et Constantiam, quas rogo ut diligenter ac fideliter transmittas. Vale.

Basileae 3 die Novembris 1546.

Tuus. Franciscus Dryander.

#### IX.

3ürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 47. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero,

ministro ecclesiae Dei, quae est Tiguri, fidelissimo.

S. D. Heri ad te scripsi et literas dedi Myconio. Mittebam literas ad Sailerum, quem putabam adhuc esse Lindavii. Sed postea acceptis ab eo literis intellexi commigrasse Sangallum, quod te antea scivisse non dubito. Illas igitur literas cum istis ad Vadianum primo nuncio mittes Sangallum. Caeterum expecto quoque abs te sessiones Tridentinas et scriptum Diazii quod antea postulavi i). De rebus publicis nihil habeo te dignum. Multa in pervulgatis hominum sermonibus jactantur, sed ejus

<sup>2)</sup> Bibliandro.

<sup>3)</sup> Bibliander.

<sup>4)</sup> Die Stelle von A domino etiam Theodoro an bis hierher iff gebruckt in Reformistas antiguos Españoles, t. 20, Madrid 1865, p. 336.

<sup>1)</sup> Dieser Satz ist gebruckt in Reform. antig. Esp., t. 20, Madrid 1868, p. 137.

generis omnia ut neque audire libeat nec scribere. Quisque eos sermones evulgat, qualem ipse in animo opinionem concepit, talemque fore rerum eventum putat, qualem induit ipse cogitationem. Scite mentiri laus est, sed tam stolidos sermones profundere hominis est intemperantis ac ingenii portentosi. A vobis aliquid laeti nuncii accipere posse speramus quo nullum contingere laetius posset, quam de morte istius crudelissimi tyranni certo audire. Certe non credam permansuram impunitam istam giganteam audaciam, quam ut cito de medio sublatam videamus toto animo a Deo postulo. Vale.

Basileae 4 Novembris 1546.

Tuus. Franciscus Dryander.

X.

Sanct Gallen, Stadtbibliother. VI, 206. Clarissimo viro, domino Ioachimo Vadiano, consuli Sangallensi.

Postremas literas meas ad te misi per eum nuncium Argentinensem, qui tuas ad me pertulerat, mihi sane gratissimas, quamvis sero redditas. Etenim cum in Germania tota multos mihi viros, literis, virtute ac dignitate principes, conciliaverim, nescio quo modo prae caeteris Vadianum meum unice diligo, vel, ut ξμφατικώτερον dicam, valde amo, a quo etiam me amari non dubito. Nihil enim minus hominis esse videtur quam non respondere in amore iis a quibus provocere. Gravissime dicit puella quaedam in tragoedia: ἀλλὰ λόγοις φιλοῦσαν οὐ στέργω φίλην. Quanto vero magis haec sententia puellae inter viros sapientes veraeque pietatis amantes locum habere debet, qui non puellis, sed viris etiam reliquis virtute, constantia et gravitate debent praelucere. Ego vero, etsi non dubitem, justam tibi constare posse excusationem de intermissione literarum, tamen, quoniam difficillime tuis literis careo, eas ne diutius a nobis desiderare patiare, mirum in modum oro. negotiis reipublicae certiora multo abs te accipere possem, quam quae hic in pervulgatis hominum sermonibus jactantur.

Et ista pericula ecclesiae me tam acriter exercent, ut saepe in omnem partem cogitationem volvens integras noctes insomnes soleam transigere. Scite Plutarchus de Themistocle: ότι καθεύδειν αὐτὸν οὐκ ἐιῶν τὰ τοῦ Μιλτιάδου τροπαΐα. Ego vero etsi cogitatione atque industria ad aliquam laudabilem imitationem possem animum intendere, tamen ita me ista pericula publica conficiunt, ut de nulla re alia serio possem cogitare. Quare si aliquod laetum nuncium isthic habetis, ut qui castris estis propiores, quo possit aliqua ex parte labefactatus animus perpetua continuatione malorum recreari, quaeso ut nobis communices. Voluissem equidem coram tecum conferre, ut literis domini Saileri, quem ad vos venisse laetor, sum provocatus, nisi negotia quaedam typographica paene compedibus ligatum me hic retinerent. Cum finem posuero quibusdam libellis, qui nunc imprimuntur, eos vobis communicabo, et quomodo etiam ad vos pervenire possem cogitabo, quorum interea consuetudine gratissima carere mihi est permolestum. Reliquum est, ut quod alioqui sermone inter nos conferri poterat si essemus una, nunc absentes frequentia literarum pensemus. Bene vale.

Basileae 5 die Novembris 1546.

Tuus ex animo Franciscus Dryander.

# XI.

Barich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 46.

Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, fidelissimo ecclesiae Dei ministro, Tiguri.

S. D. Hac hora misit ad me Myconius literas tuas, in quibus sessiones concilii Tridentini continebantur, pro quibus magnam tibi habeo gratiam. Atque utinam simul misisses confessionem Diazii Latinam, quam apud dominum Theodorum inveniri posse arbitror, quae sola ad perficiendum libellum desideratur, et cogitur prelum interquiescera donec eam alicunde nanciscamur. Plus decies a Bucero postulavi,

sed impedito gravibus negotiis non vacavit cogitare de re minima. Quaeso te, nisi missa fuerit, cum has literas accipias, primo nuncio mittatur 1). Quod hic erit vobis dignum, ego mittam diligenter. Sessiones etiam ipsae, quas nunc mittis, et servabuntur a me, et paulo post etiam mittentur, cum descriptae, tum etiam impressae. De bello nihil certi hac septimana accepimus. Nunciavit paulo ante Bucerus, cessisse Imperatorem, sed non potuit significare quem ad locum se contulerit, unde in suspicionem venio, ne aliquo fraudulento strategemate utatur, quo nostros decipiat. Si quid certi habebis, nobis communicato. Bene vale cum reliquis fratribus.

Basileae 11 Novembris 1546.

Tuus. Franciscus Dryander.

#### XII.

Praesuli Bellaio. Basileae 24 Novembr. 1546. Gebruckt Reform. antig. Esp., t. 20, Madrid 1865, p. 128 f.

#### XIII.

3ürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 45. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero,

episcopo fidelissimo in ecclesia Dei quae est Tiguri.

S. D. Multum tibi debeo, Bullingere doctissime, quod solus in angustia preli opem tulisti. Mitto nunc ad te historiam Diazii, de qua libenter audiam tuum judicium. Reliqua exemplaria inter fratres distribue, ad quos omnes non potui scribere. Quaterniones seorsim pertinent ad dominum Theodorum 1). Sarcinulam mittes Sangallum, et quam isthic habes ad me quaeso ut prima opportunitate mittas. De tyranno nostro fuit constans rumor, illum aufugisse, sed postea res ostendit, fuisse vanum. Utinam male pereat,

<sup>1)</sup> Bon Hac hora bis hierher gebruckt in Reform. antig. Esp., t. 20, Madrid 1865, p. 187.

<sup>1)</sup> Bon Multum tibi bis hierher gebruckt in Reform. antig. Esp., t. 20, Madrid 1865, p. 138.

quando non vult resipiscere. Si enim in hoc tempore manet in castris, fortassis non poterit anno proximo praeliari. Nescio quid subaudivi de condicionibus pacis. Si quid habes, communica. Idem ego sum facturus, si prior aliquid intellexero. De Mauricio et Bohemis quod hactenus vulgatur rumore, audivimus, est nimis verum. Si Philippus esset apud nos, reliqua non tanti facerem, quamquam etiam aliis de causis doleo. Si potero hinc liberare circa festum natalicium, fortasse vos invisam. Remitto decreta Tridentina et gratiam habeo. Impressa quoque mittam ubi erunt absoluta 1) Vale.

26 Novembris 1546. Tuus. Franciscus Dryander.

#### XIV.

Sanct Gallen, Stadtbibliothef. VI, 208. Clarissimo viro, domino Joachimo Vadiano, consuli Sangallensi.

S. D. Miror nondum tibi esse redditas literas meas, cum tuas scriberes, quas ego paulo ante accepi. Eae mihi tam gratae fuerunt, quam quod esse poterat gratissimum. Est profecto voluptas minime vulgaris cum magna etiam utilitate conjuncta, cum amicis eruditis de re aliqua gravi conferre. Omnem mihi jucundam exercitationem, imo etiam sensus ipsos eripiunt haec periculosa tempora. tandem nobis daret aliquam tranquillitatem post tantam miseriarum procellam, liberet 1) tum cum amicis doctis et candidis, quorum in numero te vel praecipuum pono, aliquam instituere liberalem communicationem. Et tamen quod fato quodam meo nunc mihi diminutum est, vehementer gaudeo vos id cumulate praestare. Utinam vero vestris suavibus colloquiis interesse mihi liceret. Tum ego me perbeatum putarem, si possem tecum et cum domino Hie-

<sup>1)</sup> Acta concilii Tridentini, anno MDXLVI celebrati: una cum aunotationibus piis et lectu dignissimis. Item *cet.* MDXLVI. S. l. Bergl. G. Th. Strobels Rene Beyträge zur Litteratur, fünften Bandes zweites Stüd, Rürnb. u. Altd. 1794, S. 231 f.

<sup>1)</sup> liberet. Sic ms.

ronymo<sup>2</sup>), quem unice diligo, sine animi curis disserere. Sed postquam me in istud pistrinum typographicum dedi, ne respirandi quidem tempus conceditur, ut credam nullum unquam Davum in eo laborasse odiosius. Et tamen sunt mihi gratissimi istiusmodi labores, quia eos utiles fore reipublicae non dubito. Mitto ad te historiam Diazii nostri, in qua non solum id, quod hactenus desiderasti scire, videbis, sed in ea quoque, quamvis tenui signo, tibi persuadeas velim copulatam esse mei erga te animi certissimam significationem 3). Utinam aliquid ego majus praestare possem in gratiam Vadiani mei, sentires profecto neque fidem neque diligentiam in me posse desiderari. Ut ea quoque in parte tibi cum Sailero nostro queam gratificari, abrumpam omnia potius quam ut vestra caream consuctudine, praesertim totics provocatus. festum ergo natalicium Deo volente ad vos veniam. Ibi coram de rebus omnibus copiose. Interim omnes fratres meis verbis saluta Vale.

Basileae 28 Novembris 1546.

Tuus totus Franciscus Dryander.

#### XV.

Zürich, Staatsardiv. VI, 156, fol. 44.

Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, Tiguri.

S. D. Superioribus diebus ad te scripsi per famulum Christophori typographi, cui tradidi sarcinulam librorum, quam arbitror tibi esse traditam. In ea continebatur alia quaedam parva mittenda ad Sailerum. Rursus per hunc aurigam alios libellos mitto, quos ut transmittas ad eundem Sailerum magnopere oro. Cupio ex te cognoscere quomodo tibi probatur sordidula historiae narratiuncula. Argumentum sane erat, ut ex materia ipsa perspicere potuisti, dignum, in quo aliquis artifex elaborasset. Sed quid facias? quando nullus eorum est

<sup>2)</sup> Sailero.

<sup>3)</sup> Diefer Sat Mitto ad te ift gebruckt in Reform antig. Esp., t. 20, Madrid 1865, p. 138, wo bie Jahresjahl 1549 ein Druckfehler ift für 1546.

qui cum laude istiusmodi argumenta tractare possiut, qui manum admoveat. Certe voluntas nostra laudanda erit, etiamsi conatus non per omnia eruditorum auribus satisfaciat. Illud sane non possum non dolere, aliquid forte detractum esse dignitati rerum propter orationis tenuitatem et ordinem fortasse perturbatiorem. Utcunque sit, juvabit, eruditioribus argumentum suppeditasse, et, si vita contingat et aliquid melius a nobis praestari poterit, non negligemus occasionem.

Ostendit Myconius literas tuas, quae nobis tristissimum nuncium attulerunt. Etsi enim eadem ipsa prius ex Argentina ad nos fuerant perscripta, tamen postea intelleximus longe his contraria, nominatim ego accepi a Sailero de clade Caesaris, cujus in parvo praelio duo millia equitum ceciderunt atque ipse cum octo equitibus coactus fuit confugere in oppidum Luingum. Quicquid habes vel de hac clade vel aliunde, nobis communica, et, si quid certi accepisti de comitiis Helvetiorum, indica Sailero. Saluta meis verbis omnes fratres. Vale.

Basileae 6 die Decembris 1546

Tuus. Franciscus Dryander.

#### XVI.

Bürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 43. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, fratri carissimo, Tiguri.

S. D. Fuissem tuis literis delinitus, nisi nota mihi esset mea tenuitas. Voluntas mihi non defuit, si parem habuissem dicendi facultatem. Sed juvabit extare quomodocunque scriptam istius exempli memoriam. Si vita longior contingat, non negligam aliam opportunitatem. Sed vereor ne prius opprimamur omnes vel cladibus ecclesiae confecti, vel crudelitate perditissimi tyranni laniati. Audio illum occupare praecipuas imperii civitates, accipere nova auxilia ex Italia, moliri denique crudelissima. Victoria nobis erit expectanda de coelo, alioqui viribus humanis nimium sumus labefactati. Nuper accepi ex Sancto Gallo, tyrannum ipsum esse vita defunctum, quod quia non video postea alicujus

gravioris sententiae autoritate confirmatum, arbitror fuisse vanum rumorem. De Mauricii perfidia audimus hic quoque crudelia. Si quid habes vel de Caesare vel de Saxonia, quaeso ut communices. Veniam ad vos, uti spero, intra mensem. Equidem maluissem ad festum natalicium, sed detineor hic invitus propter quaedam negociola. Literas ad Sangallum mittes, et ignosce, quaeso, meae audaciae, qui te onerem perpetua importunitate. Vale.

Basileae 17 Decembris 1546.

Tuus. Franciscus Dryander.

Literas, quas mitto, accepi ex Venetiis ad te a quodam Italo, de quo plura coram, Deo volente.

#### XVII.

Bürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 42. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, Tiguri.

S. D. Valde doleo, neque ad festum natalis Christi potuisse ad vos venire neque jam posse cum Hervagio. Alioqui nihil mihi gratius fuisset quam vestros ritus ecclesiasticos videre vestraque frui consuetudine. Sed impeditus rebus non ita magni momenti venire non potui. me ex hoc pistrino 1) explicavero, quod intra dies viginti futurum spero, sine dubio veniam, nisi quid aliud interea contingat divinitus. Audio Imperatorem revixisse sibique gratulari istam sibi optatam atque insperatam victoriam. Facile est vincere non repugnantes. Fortassis Deus vult eum collocare in sublimi quodam dignitatis gradu, ut eo tandem ex altiore loco praecipitetur. Velle autem huic tyranno tradere suam ecclesiam laniandam, nunquam credam. Interim nos peracerbe castigamur, quod utinam in salutem nostram convertatur, sicut vere Deo credentibus solet contingere. Caeterum in tanto periculo publico nescio an sapienter ab Helvetiis factum videatur, quod in tanta causa, in qua non minus aut etiam magis ipsi quam reliqui evan-

<sup>1)</sup> typographico, cf. epist. XIV.

gelii professores petantur, nondum se moverint, neque scio an aliquid etiamnum certi ab ipsis sperandum esse videatur. Imperator facilius franget singulos quam conjunctos, et metuendum est, ne soli cogantur pugnare qui cum aliis noluerunt. Video auxilia humana nulla esse. De coelo nobis speranda erit victoria, neque dubitandum adfuturum esse Deum invocantibus vera fide etiam in rebus afflictissimis. Accepimus Mauricium esse fusum et fugatum a rege Daniae et maritimis civitatibus. Utinam sit verum. Si quid habes quod posset nos aliqua molestia levare, communica nobis. In vasculo librorum bibliopolae Petri ad vestrum typographum misi librum ad Sailerum; quaeso ut, cumprimum accipias, ad eum transmitti jubeas; et literas mittes primo Quicquid in istiusmodi rebus vel sumptus vel laboris imponetur, rependam omnia, etiam cum foenore. luta meis verbis patrem Pellicanum, dominum Theodorum et reliquos fratres, quibus omnibus felicem huius anni auspicium precaberis. Tibi ego, cum tota familia, fausta omnia opto. Bene vale primo die anni 1547.

Tuus Franciscus Dryander.

#### XVIII.

3tirith, Staatsarthiv. VI, 156, fol. 41.
Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero,
ecclesiae Tigurinae episcopo vigilantissimo, Tiguri.

S. D. Post Oporini profectionem accepimus, Augustanos composuisse cum Imperatore pacem; si tamen erit appellanda pax, quae parum aequis condicionibus videtur conciliata. Promisit Imperator, se in religione nihil mutaturum usque ad proximum concilium nationale liberum et justum, quod in Germania celebrare instituit. Vereor autem ne id sero contingat, et, si quando accidat, ne sit injustum aut tristi servitute oppressum. Promisit item, se conservaturum esse integra civitatis privilegia. Illud vero ab eo impetrari non potuit, ne copias in urbem introduceret. Si quid ego de istis condicionibus judicare possum,

arbitror eum blandis verbis possessionem urbis velle obtinere, ut, cum semel factus erit potentior, sua libidine abutatur, vel certe, reveritus potentiam Turcorum et Gallorum qui proxime instare videntur, se ad defensionem sta-Sed haec omnia intelliges multo lucutuit comparare. lentius a domino Bernardino Ochino, qui inter alias condiciones fuit ab Imperatore nominatim postulatus. autem cupiens illius saluti probe consultum dimisit eum cum honesto comitatu. Nunc Basileam proficiscitur, comitatus ministro publico istius civitatis. Et quoniam arbitramur, ad securitatem hominis pertinere, ut ministro aliquo publico vestrae civitatis Basileam usque deducatur, te oramus omnes ut ei tale sodalicium adjungas quale judicabis ad ipsius incolumitatem fore necessarium, quod facile a fratribus omnibus vestroque magistratu impetrari posse pu-Hieronymus Sailerus te salutat officiose, teque valde orat, ut, si quid rerum novarum alicunde acceperis, ei velis communicare: nominatim cupit scire quid in causa Gualteri sit factum, de quo est valde sollicitus. Significabis autem pro tua humanitate quod sine damno cujusquam communicari posse putabis. Bene vale.

Sangalli 31 Januarii 1547.

Tuus Franciscus Dryander.

Salutabis meis verbis dominum Bibliandrum et reliquos fratres, quos, Deo volente, brevi videbo.

#### XIX.

Bürich, Stadtbibliothet. Ep. t. 45, p. 407.

Clarissimo viro, domino Osualdo Myconio,

docenti evangelium in ecclesia Dei quae est Basileae.

S. D. Qui has ad te defert, est dominus Bernardinus Ochinus, cujus pietatem et virtutem multorum sermonibus audivisti. Hunc autem inter alias condiciones pacis postulabat Imperator eum sibi in manus dari. Et quoniam nullo modo a Caesare impetrari potuit ut bona ipsius venia

in urbe maneret, magistratus eum dimisit, honesto sodalicio comitatum. Ipse vero Basileam proficiscitur; a quo intelliges conditiones pacis quas Augustani acceperunt. Commendarem tibi hunc virum nisi sua ipse virtute apud te esset, sicut etiam apud omnes bonos esse debet, commendatissimus. Et tamen si quid mea commendatio ponderis apud te erit habitura, oro te valde accurate ut in omnibus rebus illi adsis, homini sane praestanti ac de gloria Domini praeclare merito. Erit forte aliqua difficultas in domo invenienda, et tamen quaerenda est satis diligenter donec inveniatur, qua in re te cum domino scriba civitatis advigilare cupio, quia aetas et gravitas viri non patiuntur eum in diversorio manere, vel ad alienas domos cursitare. Ego revisam vos opinione mea celerius, quia, ut sunt negotia, non ibo Augustam neque diutius in hac urbe manebo, quam domina quaedam propediem paritura fuerit enixa, quae me susceptorem adscivit. Saluta meis verbis dominum Salesium, matronam tuam, Gryneam, Isaacum et reliquos amicos. Bene vale.

31 Januarii 1547.

Tuus Franciscus Dryander.

#### XX.

Zürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 40. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, ecclesiae Tigurinae pastori vigilantissimo.

S. D. Si scivissem de adventu domini Calvini, venissem ad vos cum Bernardino, quia eum mirifice videre cupio. Salutabis eum meis verbis accuratissime, ad quem sine mora venirem si permitteret Sailerus. Sed cogor hic manere donec peperit uxor <sup>1</sup>). Etsi enim peramica est inter nos communicatio, et suavitate ac benevolentia uxoris, foeminae prudentissimae, tractatus sum aliquanto deliciosius <sup>2</sup>) quam homini, studioso conveniret, tamen hoc mihi injurato

<sup>1)</sup> scil. Saileri.

<sup>2)</sup> Ms.: deliciosus.

crede, Bullingere doctissime, multo me libentius apud vos aut in nostris sedibus Basileae versari. Salutat te Sailerus cum uxore et gratiam habet pro eo quod scripsisti de causa Gualteri. Ego ecclesiae vestrae gratulor tranquillitatem, quam spero fore durabilem, siquidem hoc negocium est compositum de sententia vestra. Nescio quid nunciatur de perturbatione Lindaviensi. Dicitur captus urbis praefectus, sed nihildum certi constat. Scribam quid sit, ubi aliquid veri accepero. Interim bene vale cum omnibus fratribus.

Sangalli 6 die Februarii 1547.

Tuus. Franciscus Dryander.

Mitto duas epistolas domini Saileri ad duos Tigurinos; quaeso, ne sit grave, eas per famulum mittere. Si quid hic a nobis curatum velis, erimus omnes paratissimi.

#### XXI.

Bürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 39. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, Tiguri.

S. D. Maluissem equidem coram agere apud te, quam literis rursus te molestare, alioqui satis occupatum. Sed mittendae fuerunt hae literae ad Bernardinum, quas ut ipse mittas primo nuncio, magnopere oro. Ego proficiscar ad vos intra dies tres aut quatuor, ubi coram agemus de rebus omnibus copiosius. Interim si quae literae ad me venerint, vel ex Basilea vel aliunde, eas apud te retinebis donec ego veniam. Idem significabis Frisio. Saluta meis verbis omnes fratres, quos brevi, Deo volente, videbo. Bene vale.

Sangalli 12. Februarii 1547.

Tuus. Franciscus Dryander.

#### XXII.

3tirich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 38. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero,

docenti evangelium in ecclesia Dei quae est Tiguri. S. D. Accepi literas tuas, et cum eis ea scripta quae, Reithfurift f. b. bift. Abect. 1870. III. 27 cum isthic essem, te missurum promisisti, in quibus legendis et bona fide apud me conservandis ac remittendis idem ego vicissim praestabo, quod tuis in literis a me postulas. Salutavi tuis verbis amicos omnes, et a Myconio accurate rogavi quod de Wirtembergensi nostro suspicabare. Is autem negavit se a quopiam certi quiddam intellexisse, neque etiam suspicione verum esse quod putabas assegui potuisse. Ego vero diserte accepi in literis Saileri, et seniorem et juniorem ducem Wirtembergensem suam utriusque provinciam certo quodam pretio in potestatem regis Galliae transtulisse. Neque desunt hic qui arbitrentur fore ut ab Helvetiis ea provincia incolatur, cujus erit quasi praefectus ipse dux nomine atque autoritate regia constitutus. Quod si fiat, ut sapienter cogitanti neque absurdum neque alienum a vero esse videtur, Helvetiorum crescit potentia, et eorum, qui hodie adversantur, superbia minuetur. Quid interim futurum de Argentina putas? quae media inter utramque regionem interjacet et sua quasi sponte manus utrique dare velle videtur? Sed haec humana praesidia sunt, quae, ut fortassis adversus Dei voluntatem comparata videri non possint, ita pius animus ab uno servatore nostro debet pendere neque istiusmodi virium humanarum propugnaculis securus vivere. Quicquid est, cupio tuis literis certius De archiepiscopo Coloniensi deposito atque in ejus locum eo, qui antea fuerat designatus, collocato arbitror te jam accepisse. Quo ex facto in suspicionem venio fore tractationem pacis, quae cum Suevicis civitatibus est constituta, infirmam et fraudulentam, nisi depravatam Caesaris voluntatem impediant multa et maxima exterarum gentium periculosa negotia quae in caput Caesaris videntur conflata. Si quid istarum rerum alicunde accepero, tibi communicabo, idemque ut tu facias oro. Myconius laboravit hactenus adversa valetudine, nunc incipit rectius habere. Dominus Bernardinus te salutat, cujus ego consuetudine unice delector. Haeret adhuc in aedibus Oporini, quia nondum potuit invenire propriam domum, tanta est

istius urbis difficultas in domicilio inveniendo. illum amice atque honorifice civitas. Ego vero quoties gentis istius asperitatem, ne dicam inhumanitatem considero. toties opto illum apud vos firmas sedes collocasse, quos equidem, ut ingenue dicam anod sentio, magna doctrina, singulari pietate, veregue amabili morum suavitate ornates esse judicavi. Quodsi parentum meorum non mihi esset habenda ratio, apud nullos suavius (testor ipsam pietatem) vitam me posse traducere existimarem. Proinde magis optarem ut Bernardinus noster hac insa commoditate frueretur. Quodsi putares rem fore vobis, fratribus ac magistratui vestro gratam, id quod ego minime dubito, vellem ut constituto negotio apud magistratum de tuo privatim judicio deque gubernatorum voluntate me certiorem faceres. Nam si ca voluntate exciniendus esset quae a virtute ac pictate westra debet expectari, fortasse migraret ad consuctudinem vestram optimus Bernardinus. Hominis virtus notissima est et pre sua innata nietate nemini molestus. omnibus gratus atque utilis esse consuevit. Sunt et aliae practerea causae, quae illum ad migrandum in contubernium vestrum hortarentur, humanitas vestra, doctrina religio, quibus omnibus hic est destitutus. Ad haec Augustani ipsi, quorum sub patrocinio in Helvetia est, ad eum literas scripserunt, quas ego vidi, ia quibus clare signiscant fore illis multo gratius. Tiguri eum apud vos quam alio in loco permanere. Magnopere igitur te oro, Bullingere doctissime, ut hanc rem et meo et Bernardini nomine cures diligenter. Idemque ego abs te in hoc negetio postule, quod tu a me in conservandis scriptis petivisti, videlicet ast cum pemine omnino res communicetur donec universa fuerit apud magistratum transacta ac de eo, auod Bernardinus facere statuerit, a nobis fueris admonitus. wale, doctissime Bullingere, et fratres omnes meis verbis diligenter saluta.

Basileae calendis Martii 1547.

Tuus Franciscus Dryander.

27\*

#### XXIII.

Birich, Staatsarchiv VI, 117c, p. 361.

Henrico Bullingero.

(Die Originaladreffe fehlt mit bem Blatt, auf bem fie geftanden.)

Tempus quatuordecim dierum mihi tuis in literis concessisti ad remittenda scripta. Sed ecce. octavus nunc agitur dies, ex quo tuas literas accepi, et habeo scripta in promptu, nec aliud expecto quam tabellarium, qui fideliter ad te perferat. Ego solus vidi et legi, contuli etiam cum scripto Grynei. Quid de utroque sentiam et quomodo utriusque scripti lectione fuerim affectus, paucis tibi et can-In dictatis Grvnei animadverto cogitatidide significabo. ones hominis peracuti atque in disciplina philosophica praeclare instituti, sed eas ipsas res obscura difficilique oratione video adumbratas, sive id naturae vicio sit factum, quae non perinde apta videbatur ad explicandas perspicua oratione difficiles controversias, sive quod res ipsae, quae tractantur, tam subtiles, tenues ac limatae sunt, ut nitorem orationis non admittant. Huc accedit fortasse studium conciliandi partes dissentientes, quae res non raro fucum facere solet hominibus etiam doctissimis, ut interdum vel sententias ambiguas, vel minus propria verba fundat. Hinc obscuritas in oratione, et quidem tanta, ut sensum scripti difficulter possis venari. Deinde ubi sensum autoris ex verborum significatione atque orationis contextu es asseguutus, major etiam oritur difficultas in appendenda sententia. In tuo vero scripto dicis tu quidem perspicue quod vis, et lego plane quod intelligam. Caeterum non tantum ego mihi sumo, Bullingere doctissime, ut velim me judicem atque arbitrum interponere gravissimae controversiae; neque is sum, qui quod homines doctissimi longo jam tempore facere non potuerunt, id ego nunc sperem me posse conciliare, qui nulla ex parte sum cum aliis comparandus. Qui volunt narrayovolar corporis statuere, in eas angustias meo judicio rediguntur, ut non solum rem absurdam affirmare, sed etiam sibi ipsis pugnantia loqui non obscure revincantur. Quid enim absurdius, quam corpus et

spiritum rem eandem esse contendere? Quid porro pugnantius, quam quod modo corpus esse confiteris, idem paulo post spirituale quiddam esse affirmare? Rursus, qui carnem coelo delapsam, seu aeream, seu phantasticam filio Dei tribuunt, aut negant per omnia fuisse nobis similem, excepto peccato sicut testatur scriptura, praeterquam quod optimam nostrae consolationis partem nobis eripiunt, non carent ipsi crimine convicii neque in judicio recte sentientium absolvi poterunt a delicto sacrilegii. Ego vero autor ero mulieri, ut scriptum apud se contineat, neque hoc tempore in lucem venire pa-Quod ad migrationem optimi senis nostri attinet. expecto a te responsum gubernatorum. Expecto quoque responsum typographi de papyro, quam ab eo postulavi. Cupio enim certo scire quanto et quo tempore dare poterit. Et si opus erit pecunia, mittam quando postulabit. hac re cupio tuis literis certi aliquid cognoscere. caro significavi moderatis verbis, quod illi volebas indicatum. Agit tibi gratias ingentes pro labore tuo, neque aliter accepit voluntatem, quam si amplissimam illi conditionem pro-Bene vale cum tota ecclesia vestra. curasses.

Basileae 7 die Martii 1547.

Tuus Franciscus Dryander.

# XXIV.

Bürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 37.

Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, Tiguri.

S. D. Pro diligentia tua gratiam habeo maximam. Quod parum successit quod tentabas, non doleo. Imo etiam juvat novisse voluntates hominum, ne quid imprudentius peccetur, cum ingruat major necessitas. Tuam ego voluntatem ac promptitudinem majoris facio quam si a magistratu vestro impetrassem aut mihi aut Bernardino amplissimam habitationem. Nihil aliud praeter amorem parem et promptitudinem pro tuis officiis promittere aut reponere possum. Hanc integritatem invenies tibi apud me semper paratissimam. Epistolas tuas dedi ante dies duodecim diligenter colligatas domino Myconio, qui mihi nunciavit eas ad te

jam esse transmissas; cupio scire fideliter esse redditas. Si quid novi acceperis, tuis literis nos admonebis. Accept heri ex antuerpia, venisse quatuor naves ex India onustas ando Imperatori, cumque sibi ut in Germaniam ingens vis pecuniarum transmittatur Antuerpiae curare. Magna omnino molitur. Sad Deus reprimit impios conatus, qui est potentior cumi auro et potentia humana. Bene vale cum domino Pellicano et domino Bibliandro et tota tua familia. Pasilese 21 Martii 1547.

Twas. Franciscus Dryander.

#### XXV.

Bürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 36.

Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, Tiguri.

S. D. Qui has literas ad te defert, est dominus Johannes Hoperus, Anglus 1), quicum ego vixi in istis aedibus Grynaei paucis diebus familiariter. Nam postquam a vobis reversus sum, in his aedibus me continui, quia Bernardinus occupaverat meam apud Oporinum habitationem, a qua nolui ut migraret. Hominis animum atque integritatem nosti, etiamsi faciem non videris, cujus ea est pietas ac doctrinae religionis studium, ut, sua propria integritate probatus, nullius commendatione apud bonos homines indigeat. Ego item novi tuam virtutem, qui pios viros fide ac religione praestantes sine cujusquam commendatione soleas peramice excipere. Et tamen, si quicquam apud te ponderis habitura est mea commendatio, hunc virum tibi commendo tanguam pietatis rectaeque sententiae valde studiosum. Duxit ante paucos dies uxorem in hac urbe, genere quidem Belgicam, sed ingenio doctrina gravitate constantia et vera religione supra mulieris sortem, plane coelestem. O quam vellem ut istius mulieris virtutes ac pietatem plene posses cognoscere. Est mihi persuasum, eam fore ornamentum eius loci, in quo est habitatura, et pro sua

<sup>1)</sup> John hooper, 1550 Bijchof von Gloceftet, wo er 1558 auf bem Schelterhaufen farb.

ipsa fortitudine animum habet paratum ut Deum sequatur animose, ibique vitam traducat ubi senserit esse publicam et liberam verae religionis professionem. Est illa quidem magno loco nata, et habet utrumque parentem superstitem, sed omnia reliquit ut Christum sequeretur. Hanc igitur mulierem tibi commendo tanquam thesaurum quendam virtutis ac verae religionis. Quaeso ut intelligat ipsa, et apud te repositam esse laudem virtutis; et me illi vera dixisse, cum tuam ipsi pietatem ac humanitatem commendavi. Bene vale.

Basileae 25 Martii 1547.

Tuus, Franciscus Dryander.

#### XXVI.

Bürich, Staatsarchie. VI, 156, fol. 35. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, Tiguri.

S. D. Gratum mihi fuit ex tuis literis cognoscere, tibi redditas esse fideliter epistolas, de quibus nihil certi intellexeram. Gratius quod Anglum cum uxore acceperis peramanter, ut illi suis ad me literis testantur. Nunc vero conferes cum domino Theodosio, homine erudito et verae religionis perstudioso, qui ut caeteri omnes boni te propter doctrinam ac pietatem valde amat, et, cum sibi nunc esset iter in Italiam constitutum, voluit Tigurum venire, ut te conveniret et tecum de communibus negotiis cum reipublicae tum vero religionis conferret. Non dubito quin ejus colloquium tibi erit futurum valde gratum, ut hominis intelligentis Novi quid seribam nescio. De et rectae sententiae. morte regis Galliae jamdudum vos accepisse arbitror. Hac hora mihi nunciavit dominus Fallesius, Imperatorem esse propediem venturum Argentinam, ut ex eadem civitate scribitur. Quid moliatur istud latebrosum pectus, non satis assequor. Reliqua a domino Theodosio cognosces. lescentibus studiosis, qui mihi tuas literas attulerunt, obtuli officiose meam operam, neque ulla in re sum illis defuturus, quam arbitrabor ad eorum utilitatem pertinere. Salutabis meis verbis omnes fratres, dominum patrem Pellicanum, dominum Theodorum, Gualterum, doctorem Gesnerum, Frisium et reliquos. Consulto nolui hactenus interpellare dominum Theodorum, quem sciebam gravioribus negotiis occupatum, quam ut vacaret legere inanes literas. Et quia nihil ab eo certi intelligo, arbitror, adhuc eum in hoc totum esse, ut perficiat id quod, cum ego isthic essem 1), instituerat. Utinam jam esset hoc labore perfunctus et se totum ad intermissum opus conferret. Sciat sibi rem esse cum difficili creditore, qui ultra tempus praescriptum non prorogabit debitum, et crimen intendet violatae fidei, nisi promissum praestabit. Bene vale cum tota ecclesia, et si quid habes communica.

Basileae 10 die Aprilis 1547.

Tuus Franciscus Dryander.

Adfuissem libenter vobis in hoc festo paschatis, si licuisset; sed, quod jam facere non potui, praestabo, Deo volente, in festo pentecostes.

# XXVII.

Genf. Cod. 112, fol. 66.

Calvino. Basileae 14 Aprilis 1547.

Berichtet unter Anderem auch von Melanchthons Brief an Orhander vom Ende Januar, Corp. Ref. VI, 372.

## XXVIII.

Zürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 34. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, Tiguri.

S. D. Superiorem hebdomadam consumpsi Argentinae, vocatus eo ad negotia quaedam permolesta, ne quis in hoc fatali saeculo sit angulus qui careat tristissima rerum maximarum contentione. Proinde non potui superioribus diebus ad te scribere, alioqui satis multa sunt, cum publica tum privata, quae libenter tecum communicarem. Intus in corde

<sup>1)</sup> Ms.: esset.

sunt tristissimi dolores, foris in tota republica horribilis Graviores causas coram, Deo volente, comperturbatio. municabo. Quod nunc me urget, paucis dicam. Est in hac urbe quidam vir Belga, cui nomen est Valerando 1). homo turbulentus et fraudulentus, qui pessima quadam atque impia sua causa totam nostram rempublicam perturbavit, ut notum est praecipuis viris istius et Argentinensis civitatis, Bucero, Petro Martyri, Myconio et consuli denique nostro. Longum esset rem universam narrare. Summa haec est: decepit fraudulentis verbis honestissimam et nobilem puellam, a patria propter religionis professionem exulantem, omni consilio destitutam et in periculo itineris constitutam, quam sub patrocinio domini Fallesii ex Belgico adducebat, cujus in aere ipse erat. Jam quaeritat undique falsa testimonia, quibus laedat existimationem puellae ho-In has angustias atque impias contentiones nestissimae. adduxit eum primum ipsius natura perversissima, deinde etiam Anglus, qui apud vos est. Nam hic cum se principio huic causae misceret, non judicio, sed inconsulto affectu, fecit ex Valerando, homine stulto, plane insanum. Haec ideo dico, ut, si Valerandus forte ad vos venerit, agnoscas naturam hominis et scias in quibus causis versetur, quae non solum ipsi erunt damno, sed honestissimis etiam hominibus sunt dedecori. Sint quoque admoniti reliqui fratres ne ab hoc homine decipiantur, qui et garrulus est et ingenio versatili et prima fronte hominem non attentum possit decipere. Si tempus concederet iste tabellarius. Myconius tibi hominem depingeret longe aliter quam ego possum, de quo frequenter dicere solet: si Christiani deberent esse tam turbulenti et inquieti ut est hic homo, ego nollem unquam esse Christianus. Ad haec nollem mihi fraudi esse neque veritati commendationem meam quam dedi Anglo ad te. Laudavi eum a studio doctrinae. Idem adhuc sentio, mores illius non attigi, quos video quotidie minus esse

<sup>1)</sup> Polano.

integros quam putaram, praesertim in hac causa. Uxorem fusius laudavi, quam sentio esse omni laude dignam. Sed de his rebus plus satis; tantum te cum fratribus admonitum volui ne decipiamini specie recti ab hominibus non bonis. Totam causam coram narrabo. Mitto ad te appellationem episcopi Coloniensis 2) quam mihi dedit Petrus Medmanus, qui forte ad nos deflexit Argentinam. Salutat te diligentissime. Episcopus est plane depositus. Administrator perturbat omnia. Est exemplum in hoc sene memoria digmam quod propius narrabo ubi te videro. Bene vale cum tota ecclesia.

8 die Maji 1547.

Tuus Eranciscus Dryander.

#### XXIX.

Bürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 33. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, Tiguri.

Dedit mihi et legit literas tuas Myconius, ad quas nihil ego nunc quidem respondebo, ne argumentum ingrediar nimis longum et odiosum. Illud tantum dico, fuisse mihi gratam hominis amici admonitionem. Si vitam Dominus concedet atque erit opportunum, ero vobiscum istis feriis. Nam et te videre cupio, tecumque de multis rebus conferre, et aliquantulum cum fratribus recreari in tanta confusione reipublicae esset mihi valde necessarium; tum etiam interesse administrationi coenae domini, quam nondum in vestra ecclesia vidi celebrari, vehementer desidero. Ea est infelicitas rerum humanarum ut homini multa contingant in vita, morte ipsa duriora. Hic audimus quotidie desperata omnia ut, nisi Deus quispiam ἀπὸ μηχανῆς perturbatae fabulae laetam addat καταστροφήν, arbitremur instare ruinam atque inclinationem omnium imperiorum. Praesidia hominum sunt infirma seu potius nulla. Itaque non alia re quam assiduis precibus juvare possumus labentem rempublicam, et tamen qui in tantis cladibus ecclesiae non

<sup>2)</sup> Cf. Serapeum 1870, p. 3 sq.

vehementer afficiatar, eum equidem non hominem humanum, sed potius marmoreum putabo. Ingemisco toto pectore et a Deo postulo ardentibus votis tantorum malorum liberationem. Bene vale eum omnibus fratribus.

Basileae 23 Maji 1547.

Tuus totus Franciscus Dryander.

#### XXX.

Zürich, Staatsarciiv. VI, 156, fol. 32.

Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, ecclesiae Tigurinae episcopo vigilantissimo.

Habebam equum in promptu, ut crastino die summo diluculo ad vos proficiscerer. Sed amici quidam veteres, qui ex Antaerpia hodie intervenerunt, me quamvis invitum hic manere coguet. Est mihi same peracerbum carere ea voluptate quam in istis feriis putabam me vobiscum habiturum; et non videre, sicut sperabam, ceremonias ecclesiae vestrae non potest mihi non esse permolestum. Sed dandum fuit aliquid amicis jam diu non visis qui etiam de negotio non levis momenti voluerunt mecum, communicare. Etsi enim haec opportunitas, quam unice, semper concupivi, mihi quasi e manibus nunc erepta sitspero tamen brevi me habiturum non minorem commodi tatem visendi vos, quo tempore pensabo quod nunc a me invito praetermittitur. Interim ecclesiae vestrae fausta et felicia omnia precor, et omnes fratres meis verbis nominatim ae officiose salutabis, quorum in medio in istis feriis spiritus sancti praesens ero animo, etiamsi non possim adesse corpore. Domino Theoro 1) scribam proximo muncio, quod jam propter inopiam temporis facere non possum; ab hoc etiam officio scribendi hacterus abstinui diutius quam ipse voluissem, ne meis ineptis literis hominem gravioribus studiis occupatum parum opportune interpellarem.

<sup>1)</sup> ita ms., scribendum videtur Theodore, cf. epist. 26.

Saluta dominum Hopperum Anglum cum uxore et reliquis ministris Christi. Bene vale.

26 Maji 1547.

Tuus F. Dryander.

## XXXI.

Geuf. Cod. 112, fol. 69.

Calvino. Basileae 22 Julii 1547.

#### XXXII.

Sauct Gallen, Stadtbibliothet. VI, 262.

Clarissimis viris, dominis Ambrosio et Thomae Blaureris fratribus, Constantiae.

Scriberem ad vos frequentius, viri clarissimi, quorum ego virtutem ac doctrinam impense diligo, nisi parum consultum putarem in tanta perturbatione reipublicae meis literis, non ita magni momenti, impedire viros gravioribus negotiis occupatissimos. Nunc has literas trado viro nobili Gallo, qui, ut est amator doctrinae religionis, ita ejus quoque professores ac cultores admiratur. Instituit iter Augusta et, cum Constantiam esset transiturus, noluit praetermittere, quin vos, quamvis de facie ignotos, salutaret. Commendo illum vobis, quem experiemini virum integrum et verae pietatis amantem. Si forte illi opus erit sodalitio, quocum Augustam proficiscatur, quaeso ne officium vestrum desit ipsius pietati. Nam vestram illi humanitatem praedicavi, et partem esse justitiae φιλοξενίαν non ignoratis. Porro autem si hoc nostrum officium scribendi sensero vobis non esse ingratum, utar posthac frequentius, quod idem ut vos faciatis oro. Bene valete.

Basileae 18 die Augusti 1547.

Vester ex animo Franciscus Dryander.

#### ХХХПІ.

Gotha. Cod. 405; fol. 47.

Calvino. Basilea e 26 Octobris 1547.

Ein Stud gebruckt: Reformistas antiguos Epañoles, t. 20,

Madrid 1865, p. 126 sq. Nach ber mir vorliegenden Abschrift bes Briefes ist dort p. 128, l. 12 rem ausgelassen hinter esse; l. 13 das et hinzugefügt.

#### XXXIV.

Ioachimo Camerario. Basileae 8 Novembris 1547.

Gebruckt in Ioach. Camerarii Libellus novus, epistolas ..., complectens, Lips. 1568, fol. O 1.

Irrthumlich citirt daraus Strobel, Neue Bentrage, fünften Bandes zweites Stud, Nürnb. u. Altdorf 1794, S. 223, diesen Brief als vom 8 October 1547 batirt.

## XXXV.

Sanct Gallen, Stabtbibliothef. VI, 280. Clarissimo viro, domino Ioachimo Vadiano, consuli Sangallensi.

Inveni dominum Sailerum laborantem veteri sub morbo. Utitur curatione Guaiaci, quam absolvet intra dies decem. Ratio quare suam inde supellectilem summoverit, non alia est, quam quod ea ipsa voluit in hac urbe uti. Sed usitato hominum more fit, ut, quod ignoramus, aliud, quam est, interdum esse videatur. Ab eo intelligo non defuisse quosdam qui suspicati, vel potius criminati sint eum interfuisse abominationi missarum, quam inimici Christi erexerunt Augustae. Sed ipse Sailerus negat verum esse idemque affirmat, neque interfuisse modo, neque in posterum esse interfuturum. Novi nihil est, quod dignum scriptione judicem. Expectatur regina Ungariae Maria Augustae ubi celebrabuntur multorum principum conjugia. Dominus Sailerus orat, ut ad eum scribas quod in comitiis praesentibus Helvetiorum fuerit constitutum. Homini, qui mecum venit, dedi duos coronatos, quod ipse Sailerus judicavit 1) esse aliquanto etiam ultra justum. Bene vale et saluta meis verbis dominum Iohannem Sailerum et reliquos amicos.

Memingae 20 Novembris 1547.

Tuus ex animo F. Dryander.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ms.: judicabit.

## XXXVI.

Ioachimo Camerario. Basileae 15 Ianuarii 1548. Gebruct in Ioach. Camerarii Libellus novus, epistolas . . . complectens, Lps. 1568, fol. N 8.

#### XXXVII.

Zürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 31. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, verbi Dei ministro fidelissimo, Tiguri.

S. D. Non erat opus tam accurata commendatione in re tam levi, praesertim cum non ignoret dominus Hopperus, me omnia, quae ad illum pertinent, diligenter esse curatu-Periisse primum libellum doleo, si tamen periit; causam, quare putem male curatam esse rem, scribo eidem Hoppero. Si ad me missus fuisset, non solum Antuerpiam, sed etiam in Angliam perferri curassem. Posteriorem istum, quem accepi, misi Antuerpiam, sicut scripsit 1), quo puto brevi et tuto esse perventurum. Nam eodem itinere ego hactenus misi fasciculos multos neque adhuc sensi quicquam periisse. De scripto Anglico libenter audivi tuum judicium, quanquam alioqui mihi erat persuasum nihil ab eo edi oportere quod non esset eruditum et pro-De rebus publicis nihil audeo dicere. Parturire video mundum monstrum informe, quod sine aborsu non videtur in lucem edi posse, quod secum trahet ingentem totius reipublicae ruinam. De rebus privatis minus audeo dicere, ne tibi molestiam adferam rebus molestissimis. Erramus, ut inquit ille, acti fatis maria omnia circum. Ego hic non possum secure vivere neque video locum tutum in tota hac Europa nobis nota, proinde ad Muselmanos iter institui, unde certis argumentis spem maximam exoriri video instaurandae verae religionis; ibi novam urbem condemus ubi liceat recolligere atque instaurare reliquias exulantis

<sup>1)</sup> Ms.: scripsit.

Europae. Plura scribam ante meam profectionem ad te et dominum Theodorum et reliquos fratres quibus gratulor otium in literis et tranquillitatem, Deumque precor, ut eam velit esse perpetuam. Bene vale.

Basileae primo Februarii 1548.

Tuus totus Franciscus Dryander.

#### XXXVIII.

Straßburg, Thomasarchiv.
Ornatissimo viro, domino Conrado Huberto,

verbi Dei ministro in templo S. Thomae, Argentinae.

S. D. Gratae mihi fuerunt literae tuae, mi Conrade, in quibus statum rerum Anglicarum scribis. Utinam vero vel de iis ipsis rebus vel de domino Bucero aliquid certius significasses. Ego frustra expectavi ab eo, toto mense, certum nuncium, sicut se missurum mandaverat. Sum in magna sollicitudine, quam deponere non potero priusquam aliquid certi ab eo accepero. Literas quas hic habes Amadeo inscriptas, una cum libro quem mitto, ad eum perferri curabis quam fieri poterit citissime ac securissime. Tantum in hoc mitto proprium nuncium ut haec ad te ferat, tu deinde ulterius cures, ac per eum ego rursus aliquid certi de domino Bucero accipiam. Scribes ergo per hunc copiose omnia, ubi sit, quid agat, et quando domum reversurus putatur, ubi libentius eum esse intelligerem quam in eo in quo nunc est loco. Quando ad eum scribere voles, admonebis Franciscum Perrucellum concionatorem in ecclesia Gallica, ut, si quid ipse scribere volet, una cum tuis literis perferatur. Bene vale, et per hunc rescribe aliquid certi et boni.

Basileae 19 Februarii 1548.

Tuus F. Dryander.

## XXXIX.

Zārich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 30.

Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero,

ecclesiae Tigurinae ministro vigilantissimo.

S. D. Non potuissent me tuae minae ab itinere Con-

stantinopolitano deterrere nisi arctius me vinculum in hac Europae parte nec opinantem retineret. Nam, ut tibi tanquam amico praecipuo et reliquis tecum fratribus significem quod praeter opinionem meam in hac urbe accidit, scito me accepisse vitae sociam, dominam Margaretam Elteram, virginem nobilem et uxori domini Hopperi probe notam, cujus ego apud te virtutes praedicarem nisi autor videri possim aliquo modo suspectus. Sed ejus dotes non vulgares malo te ab uxore domini Hopperi cognoscere, quam in meis literis legere. Te oro vehementer et fratres omnes, ut hoc institutum nostrum et universum vitae cursum vestris precibus Deo commendetis. Scriberem nunc ad singulos, si per otium liceret, sed hoc faciam, Deo volente, intra paucos dies, ubi sacrum nuptiale fuerit celebratum. Iam Ferdinandum Hispanum 1) tibi commendo, qui vixit apud me aliquot menses, et quia sentio in multis rebus eum indigere doctrina et institutione tua, autor illi fui ut vos inviseret et a viris doctis solidam aliquam religionis doctrinam disceret. Salutem dices meis verbis domino Theodoro, Gesnero et reliquis fratribus. Bene vale.

Argentinae 20 Martii 1548.

Tuus F. Dryander.

#### XL.

Melanchthoni. Londini 10 Augusti 1548.

Veröffentlicht von David Schulz in Illgens Zeitschrift für die hiftor. Theol., zweiten Bandes zweites Stück, Leipzig 1832, S. 240. 241.

## XLI.

3ürid, Staatsardiv. VI, 164, p. 75. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, verbi Dei ministro fidelissimo, Tiguri.

S. D. Paulo ante quam Argentinam relinquerem,

<sup>1)</sup> Julianillo Hernandez? Cf. Adolfo de Castro historia de los Protestantes Españoles, Cadiz 1851, p. 249.

significavi tibi de meo instituto et profectione. Interea non scripsi, quoniam non habui commoditatem mittendi literas, et maximam partem temporis consumpsi peregrinando, quae res fuit mihi sane permolesta, donec tandem post longam jactationem fixi sedes in hac universitate, ubi professionem habeo Graecarum literarum, in qua conor praestare mediocrem diligentiam et fidem. Cum igitur haberem aliquam respirationem et commoditas mihi daretur mittendi literas per eos qui ad mercatum Francofordiensem proficiscuntur. volui ad te scribere, ut veterem amicitiam nostram renovarem et tibi argumentum rescribendi praeberem. dem a vobis corpore sejunctus magno locorum intervallo, sed animo, studiis et religionis sententia sum profecto conjunctissimus. Nam ut praetermittam religionis doctrinam. in qua excellitis, laudem integritatis et fidei semper vobis tribui, et ubiubi sum non desino praedicare, et eas virtutes in multis aliis gentibus requiro. Arbitror autem non sine certo numinis consilio nos in istum angulum esse reiectos, ut ad temporis aliquod spatium tuti maneremus ab insidiis, quas nobis tendebant tyranni, etiam cum essemus Basileae. Sed in manu Dei sumus, qui potest ubicunque servare suos, nosque illi hanc obedientiam debemus praestare, ut perpetuo simus parati ad hinc emigrandum, quoties a duce nostro fuerimus evocati. De statu autem publico istius regni sic habe, finita esse publica comitia, in quibus communi ordinum decreto audio esse condemnatum atque etiam capite truncatum praefectum maris, domini protectoris fratrem, qui multis modis deprehensus dicitur in crimine diminutae majestatis. In negotio religionis audio quoque factam esse reformationem laudabilem, quae nondum venit in lucem, sed propediem dicitur ventura. In pervulgatis hominum sermonibus circumfertur, abrogatam esse missam, et concessum usum conjugii sacerdotibus, quae duo capita arbitror esse praecipua in tota reformatione, quae non hoc agit, ut opinor, ut informet integrum corpus doctrinae Christianae, ac de singulis articulis certam et firmam sen-

28

tentiam sine ambiguitate explicet, sed in hoc tota versatur, ut ministerium templorum recte instituatur. Audio fuisse habitam inter episcopos magnam disceptationem de transsubstantiatione, quae omnia tanquam Eleusinia sacra in abdito acta sunt, quoniam erat nefas haec tanta mysteria communicare profanis hominibus. Puto autem non reprehendendo consilio ab eis aliqua esse puerilia relicta, ne offendatur populus nimia novitate, quae tamen ipsa frivola paulo post emendari poterunt. Sed nihil certi pronuncio, donec res mihi omnino constet. Cumprimum editus fuerit in lucem libellus, si Latinus erit mittam ad te, sin aliter, scribam de singulis articulis certiora. Haec poteris significare domino Hoppero, ad quem scribam modo, si tempus permittet. Cuperem autem eum praestare officium patriae debitum, graviter in hoc tempore laboranti inopia bonorum concionatorum. Et in vocatione omnium maxima opem ferre ecclesiis hominis est non solum ingenii praestantis, sed heroici quoque pectoris, quod puto eum facere posse cum dignitate. Salutem meis verbis dices domino Pellicano et reliquis fratribus quorum precibus cupio Deo commendari totum vitae meae cursum. Bene vale.

Cantabrigiae 25 Martii 1549.

Tuus ex animo Franciscus Dryander.

## XLII.

Ex codice Ulstetterano Abschrift in der Simlerischen Sammlung in der Züricher Stadtbibliothek.

Clarissimo viro, domino Martino Bucero, patri carissimo.

S. D. Etsi jubeas me abstinere ab aedibus tibi quaerendis, tamen abstinere nolui, et in ea re feci quod a domaino Valerando 1) accipies, facturus quoque posthac rem omnem diligentius, donec obtinuero quod hic haberi poterit optimum; et cum maxime hoc fuero consequutus, habebo

<sup>1)</sup> Polano. Mite Anm. in ber Züricher Abschrift.

tamen rem non magni momenti. Ac sentio in primis pecessariam esse diligentiam majorem, quam isti domini hactenus adhibuerunt, in quibus ut non desiderari possit affectus. desideres tamen delectum. Si nihil aliud habere potero, quam quod hactenus vidi, curabo illud ipsum obtinere, si ullo modo haberi poterit; et consultum erit vobis mediocriter. non pro vestra dignitate, sed pro loci ratione. meis et uxoris verbis dices domino Fagio, cujus nomine egit mecum dominus Valerandus, ut ejus filium ad me reciperem. Qua in re libenter vellem, si qua possem, homini amicissimo gratificari. Ac sane potuissem illi gratum facere, si hoc mihi dixisset, cum essemus Lambethi. postremo essem Londini, extorserunt a me plane invito Hispani nostri, ut quendam amicum Londinensem in gratiam illorum acciperem. Et cum non habeam locum domi, et plane abhorream ab istiusmodi onere, non potui hoc denegare hominibus de me bene meritis. Praeterea sunt Augustani quidam ad me venturi, ad quos tamen scripsi, ut tantisper manerent domi, donec aliquem habeam commodum locum, ubi possem eos honeste excipere. Sed filing domini Fagii meo judicio bene esse poterit in collegio aliquo apud aliquem eruditum praeceptorem, qui diligenter studia adolescentis inspiciat. Si vult me hac in re laborare, faciam libenter quod jusserit. Bene vale.

Cantabrigiae 12 Maji 1549.

Tuus ex animo Franciscus Dryander.

## XLIII.

Sanct Gallen, Stabtbibliothef. VII, 29. Clarissimo viro, domino Ioachimo Vadiano, consuli Sangallensi.

S. D. Ut nulla est in vita possessio praestantior bonorum amicitia, ita est magna cum diligentia conservanda et stabilienda, neque ullum locorum intervallum aut intervertere debet bonorum usum et conjunctionem, aut minuere benevolentiam. Ego sane memoriam tui, Vadiane doctissime, quamvis absentis, integram et praesentissimam retineo in animo meo, neque unquam apud me intermorietur amicissimi hominis gratissima recordatio. Idem abs te postulo pietatis atque amicitiae jure, quod sine justa reprehensione praetermittere non poteris. Statum nostrum jam dudum te a domino Hieronymo accepisse arbitror; nunc mitto ad te publicam in hoc regno factam reformationem doctrinae religionis, in qua ut desideres judicium et accuratam rerum maximarum considerationem, tamen in praecipuis religionis articulis veritatem non multum desiderabis. Cupio etiam hoc scriptum domino Bullingero communicari, ut is quoque intelligat non ex pervulgatis hominum sermonibus, sed ex ipsa veritate, qualis sit in Anglia religionis permutatio. quid praeterea extiterit novi, mittam quoque. est Germanis, ut habeant suam ecclesiam privatam et concionatores Londini, ubi dicuntur esse quatuor millia-Hanc functionem ecclesiasticam praeclare Germanorum. posset subire Musculus cum sua et reipublicae utilitate. Scio quid responderit ad literas Bernardini, cum eum in Angliam nomine Cantuariensis vocaret, et meo judicio prudenter sane respondit. Hanc vero condicionem concionandi et administrandi sacramenta inter suae gentis homines non putarem fore incommodam. Si habet animum ad hanc rem propensum, admonitus tentare potero viam et modum convenientissimum. Haec autem scribo non alia ratione, nisi quod illi et reipublicae bene esse cupio. Bene vale cum omnibus piis, et de statu Helvetico cupio ex tuis literis aliquid certi cognoscere.

Cantabrigiae 5 die Junii 1549.

Tuus ex animo Franciscus Dryander.

# XLIV.

Sürich, Staatsarchiv. VI, 164, p. 77. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, ecclesiae Tigurinae ministro fidelissimo.

S. D. Scripsi nuper ad te, cum nondum esset evul-

gata ecclesiarum reformatio. Jam ante mensem unum aut alterum editus est liber, quem aequissimis animis acceperunt ecclesiae Anglicanae. Eius libri compendium Latine scriptum mitto ad dominum Vadianum ea lege, ut tibi communicet. Videbis summam doctrinae non esse reprehendendam, quamvis ceremoniae quaedam in eo libro contineantur, quae videri possent inutiles, fortassis etiam noxiae, nisi adhibeatur candida interpretatio. Sed ego in causa religionis, quae omnium res maxima est in tota rerum natura, statuo neque ambiguitate neque praestigiis verborum esse ludendum. Erit etiam quod reprehendas in causa de coena domini. Nam liber loquitur obscure, et quamvis coneris candide interpretari, non poteris effugere magnam absurditatem. Ratio est, quod episcopi inter se longo tempore convenire non potuerunt in hoc articulo, ac multum diuque inter ipsos disceptatum est, utrum esset stabilienda an repudianda transsubstantiatio. Vides igitur certo argumento, in istis hominibus non esse vera et solida fundamenta doctrinae. qui in rebus minutissimis atque adeo etiam absurdis multis laborant, et ea negligunt, in quibus erat praecipue elaborandum. Sed hoc est fatum ecclesiae, ut major pars vincat meliorem, et quamvis multa perpoliantur, relinquantur tamen aliqua πταίσματα. Speranda nobis erunt meliora. Interim haec reformatio non est contemnenda, praesertim in hoc regno, ubi antea erat in publica forma doctrinae verus papismus sine nomine. Jam exoriuntur anabaptistae et alii fanatici spiritus, qui exercebunt ecclesiam. Ita semper erimus in hac vita sub cruce et in exercitatione permolesta. Bucerus et Paulus Fagius venerunt huc incolumes. in hoc tempore in aula episcopi Cantuariensis, venturi in hanc universitatem intra duos menses, ubi sacras literas Nuper scripsi ad dominum Bibliandrum et profitebuntur. Gesnerum, quos jam meo nomine salutabis diligenter una cum domino Pellicano et Frisio. Bene vale.

Cantabrigiae 5 die Junii 1549.

Tuus ex animo Franciscus Dryander.

## XLV.

Ex codice Ulstetterano Abschrift in der Simserischen Sammlung in der Züricher Stadtbibliothek.

Doctissimo viro, domino Paulo Fagio, Crodonii.

Superioribus diebus scripsi ad te cum domino Bucero communes literas, et quamvis nihil erat aliud magni momenti modo significandum, quam quod nuper scripsi, tamen, quoniam dubito esse redditas literas fideliter, illud insum in hoc tempore denuo scribendum putavi. Habitationes erunt vobis paratae, sicut scribo domino Bucero, atque ut eas vestro more constitueretis antequam veniret asperior tempestas frigoris, putarem vos facturos consultissime si huc vel ad pauculos dies excurreretis. Nam certo scio, vobis non placitura loca, et praesentes possetis non pauca ad vestrum usum adaptare. De negotio, quod inter nos concludimus, cogito adhuc ardentissime, et si prudenter res instituatur, existimarem praecipuam partem difficultatum, quas vobis commemoravi, solertia et industria posse superari. Scriberem de hac re plura, si ea literis posset commode mandari. Sed in adventum vestrum rem omnem differo. De filio tuo scripsit Valerandus, te magno animi dolore accepisse, quod significaveram, eum apud me commode habitare non posse, quoniam aliis promiseram, quibus mihi erat praestanda fides. Ego vero, mi Paule, tibi in primis gratificari cupio, cujus rei testimonium re ipsa, non verbis sum paratus comprobare. Proinde, ut habeas mei erga te animi documentum certissimum, sic statuo: si putas aliquid ex nostra consuetudine utilitatis ad tuum filium redire posse, et proinde vis eum apud me manere, libenter eum recipiam, sed ea lege, ut tantisper maneat, donec illi, quibus promisi, venerint, qui nondum venerunt. Ubi venerint, si locus erit, manebit quoque. Sin aliter, de loco illi commodissimo interea dispiciemus. Ac eo sane, quantum potero, non

committam, ut quicquam a me frustra petiisse videare. Cum ad nos veneris, audies meam de rebus aliis sententiam. Et si non venietis, scribam. Bene vale.

Cantabrigiae 28 Junii 1549.

Tuus ex animo Franciscus Dryander.

## XLVI.

Zitrich, Staatsarchiv. VI, 164, p. 78. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, Tiguri.

Quoniam audio, pervagatos hic esse rumores non minus tristes quam vanos, cum de ipso Angliae regno, tum de nostris, qui apud Anglos literas et religionem profitentur, existimavi ad me pertinere, ut vos omni sollicitudine liberarem, quemadmodum Basilienses liberavi. Erat hic multis persuasum, una cum protectore regni captum esse Bernardinum 1) et Bucerum, et cum eo religionis formam universam, quam paulo ante constituerant, concidisse. Sed non ita est. Ego fui spectator totius conversionis, et non solum externam et miserandam faciem mutationis vidi, sed consilia etiam primorum mihi constant, quae vobis per Dei gratiam praesens praesentibus referam, ubi tempestates erunt mi-Interim de Bernardino et Bucero illud affirmo, tiores. nunquam eos antehac meo judicio vixisse vel felicius vel utilius. Nam Bernardinus totum tempus consumit scribendo. et quidem ex impetu et celeritate qua antehac nunquam, sicut ab eo accepi. Et nuper illi nata est mascula proles, qua unice oblectatur. Bucerus autem creatus est professor theologiae regius, et uno aut altero die post meam profectionem erat profecturus Cantabrigiam, propemodum sanitati pristinae restitutus. Religionem item dico in meliore nunc esse statu, quam erat ante captivitatem protectoris. Nam vidi ego edictum publicum autoritate regia provulgatum et

<sup>1)</sup> Ochinum.

typis impressum, in quo non solum confirmatur ea quam ad te misi reformatio, sed alia quaedam nondum attacta affirmat fore ut juxta evangelii formam reformentur. Haec vera sunt, et quinto die Novembris ego eram Lambethi apud archiepiscopum Cantuariensem et Bucerum, quo die negotia publica et privata erant in eodem, quo nunc scribo. statu. Quid interea sit actum, ignoro, nec arbitror Basilienses aut Tigurinos scire posse. Nam ego veni ea celeritate qua quisquam alius venire potuisset, et non ob aliam causam, nisi ut hic ederem in hac hieme, quae in Anglia elaboraveram, relicta interim familia mea Cantabrigiae, ad quam per Dei gratiam revertar ineunte vere. scire volui, quae sunt verissima. Scriberem etiam plura, si per tempus liceret, vel non potius ea in meum adventum differenda putarem. Cupio enim videre vos, et mutua communicatione fidei nostrae vobiscum recreari, quos veros ministros dei semper agnovi, et multis in locis non obscure Salutate meis verbis omnes fratres et totam praedicavi. ecclesiam. Bene valete.

Basileae 3 die Decembris 1549.

Tuus ex animo Franciscus Dryander.

## XLVII.

Bürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 28.

Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, Tiguri.

S. D. Per dominum Vergerium nunciavi tibi et fratribus salutem, quoniam tum non erat scribendi otium. Etsi enim nihil ego tum scribere poteram, quod ab illo te intelligere non posse putarem, tamen existimavi hoc officium deberi virtuti (tuae atque in amicitia tuenda constantiae, ut meis etiam literis intelligeres (quod jamdudum alioqui te pernovisse confido) meum animum esse foreque semper tibi et fratribus Tigurinis paratissimum, sicut tuum quoque nobis promptum esse scribis in tuis. Debetis mihi multum Tigu-

rini omnes (de literatis et iis qui mihi noti sunt loquor), cum pro amore meo erga vos, quem nunquam in obscuro tuli, tum etiam pro testimonio quod apud exteras nationes, ubiubi fui, de vobis praedicavi. Dixi autem, me nullum Germaniae locum vidisse (vidisse autem optimam partem), ubi tantum invenerim pietatis, doctrinae atque humanitatis conjunctum. Nam ut haec singula apud alios reperiantur summa, apud vos puto me vidisse conjuncta. Sed rursus hoc libenter confiteor, me hoc ipsum testimonium debuisse conscientiae meae, ut, quod sentio de quaque re, candide, quoties detur occasio, debeam praedicare. Itaque si meum erga vos amorem pari amore rependetis, facietis officium vobis dignum et mihi sane pergratum, neque erit opus aliis officiis qualia tu, Bullingere, tuis in literis promittis, si veniam Tigurum. Absens a vobis corpore, praesentissimus animo sum, et abundo pensastis omnia, cum me a vobis amari intelligo. Veniam tamen, si vitam Dominus concedet, et, quod habebo, candide vobis communicabo, neque dubito quin a vobis recedam magna spiritus Christi consolatione cumulatus. Interea non desinam scribere quoties invenero facultatem mittendi literas, quam hactenus quaesivi studiose neque potui invenire. Idem officium a vobis postulo. Heri accepi literas ex Anglia scriptas Cantabrigiae 21 Januarii, et cum eis alias domini Gesneri quas ille scripsit Tiguri die septimo Junii et tertio calendas Septembris anni superioris, quae satis diu peregrinatae sunt priusquam venirent ad manus meas. Jam in literis meis scribunt Fagium quidem esse apud Deum, quod antea sciebamus, sed Bucerum convaluisse et praelegere epistolam Pauli ad Ephesios in magna studiosorum frequentia. Est magna spes liberationis protectoris, et legati missi erant ad regem Galliae pro condicionibus pacis. Reliqua Deo volente coram. Bene vale cum omnibus fratribus et tota ecclesia.

' Basileae 24 die Februarii 1550.

Tuus totus Franciscus Dryander.

#### XLVIII.

3ürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 27. Clarissimo viro, Henrico Bullingero,

Tiguri.

Redditae mihi sunt literae tuae posteriores, sed priores nondum vidi. Suspicabar ita esse de Augustino 1) sicut scribis, sed non possum satis mirari, si laboriosus et strenuus est. quomodo tantum aeris alieni non modo conflaverit, sed etiam lapidaverit. Dixit mihi, se in universum debere 400 florenos, quorum 300 posset habere ex domo vendita, pro reliquis 100 ego spopondi. Manere jam ipsi supellectilia integra. Quodsi ita est ac simul adhibeat laborem et diligentiam, sublevari poterit. Sed cupio scire, utrum nomina creditorum excedant istum numerum. Quaeso igitur ut de hac re significes quod scire poteris. non sunt eae facultates ut possim hominem adopertum aere Sed alienis facultatibus quae in manu mea alieno liberare. esse possunt, si ille sit in labore strenuus, potero multum eum sublevare. Possem carere istis molestiis, sed verus affectus pietatis me movit ut hunc miserum potius quam alium non indigentem vellem juvare. Promisit se venturum ad laborem tribus septimanis post festum paschatis; quod si praestet, bene illi erit, sin aliter, erit apud me perfidus, et non capiar amplius ejus commiseratione. De rebus novis satis multa, sed pauca vera dicuntur. Fuit hic pervulgata fama ea quam isthic vagari dicis, Caesarem migrasse ad suos. Sed ille vivit et valet et res magnas meditatur. Audio eum velle creare filium regem Romanorum, quam ad rem vel indixit vel indicet brevi comitia Augustae. Quomodo autem aget cum fratre ignoratur. Pacem inter Anglos et Gallos ex Antuerpia accepi certo esse constitutam. Condiciones ignoro. De concilio quoque celebrando aliqua mentio est, sed erit mentio tantum. Papa meditatur esse affabilis Caesareanis et pulcre procedit. Sed neuter alteri

<sup>1)</sup> Frisio.

fidit, et arbitror utrumque genus hominum esse plenum imposturis. Venissem ego ad vos his feriis paschatis, nisi fuissem in expectatione meorum, quorum adventus differtur diutius opinione mea, quod est mihi permolestum. Si quid praeterea novi accipiam, tibi communicabo. De Augustini rebus scribes quod abs te postulo, et hominem admonebis ut veniat constituto tempore. Salutabis meis verbis omnes fratres. Bene vale.

Basileae 12 die Martii 1550.

Tuus. Franciscus Dryander.

#### XLIX.

3ürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 26. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, ecclesiae Tigurinae ministro fidelissimo, Tiguri.

S. D. Veni huc initio hiemis sicut tibi scripsi, fretus pulcris verbis et suavitate quorundam, quae postea desiit in piscem mulier formosa superne, ac deserui scholam et familiam meam cum magno meo sumptu, labore et damno, eo animo ac voluntate, ut per hiemem me praesente absolverentur parvi quidam libelli, postea ineunte vere redirem domum, sed prius hic constituto aliquo viro idoneo qui rebus majoribus posset praeesse, etiam me absente. Sed longe aliter evenit atque opinabar. Nam ab iis, qui se paratos esse dicebant, delusus sum, et non multo plus a me factum est hodie quam primo die. Feci ergo sumptus ingentes frustra, et abfui cum magna mea molestia et damno a meis, conflictatus cum morbis et aliis difficul-Jam ne iterum veniam in hoc discrimen, statui proprium typographum habere, quamvis magno et paene intolerabili sumptu, qui mea imprimat. Habeo enim non pauca cum latina tum Hispanica, in quibus multis jam annis laboravi. Cum igitur hic dispicerem de aliquo viro fideli et artis typographicae perito, cui hanc rem tuto committerem, venit ad me Petrus Mechliniensis, quem forte nosti, et laudavit multum fidem ac diligentiam typographi

vestri, Augustini Frisii. Addebat quoque, fore opus pium, juvare hominem aere alieno oppressum et omni alioqui praesidio destitutum. Placuit mihi beneficium conferre potius in hominem bonum et penuria laborantem, quam in alium non perinde probatae virtutis. Venit igitur is ad me, et cum eo pactus sum, sicut ipse voluit; quoniam imprimit ipse mihi non paulo majori sumptu quam alii a me postulabant, sicut ab eo poteris cognoscere. Oravit is me ut ad te literas scriberem teque orarem ut vel per te vel per amicos tuos, quos ad hanc rem putabis idoneos, apud magistratum vestrum curares, ut bona ipsorum venia ad suam oblatam utilitatem dimitteretur, et quidem cum accurata commendatione suae virtutis ad nostrum magistratum. Facies igitur opus pium et tuae professioni congruentissimum, si bonum hominem juvabis. Praeterea, quoniam audio eum a quodam papyrario Bernensi premi magis quam a caeteris creditoribus, quem putat brevi venturum Tigurum, ut eum urgeat, si is papyrarius descendet huc cum typographo, curabimus ut res eorum ita componantur ut progressu temporis non solum sit satisfactum chartario, sed etiam sciat locum ubi possit distrahere chartam omnem quam poterit efficere. Fac igitur ut bonus homo sentiat quantum pietati et virtuti afflictorum faveas. semel possem extricari istis curis molestissimis, nihil magis optarem quam venire ad vos, ut vestra communicatione post longas molestias aliquantulum possem recreari. vale cum omnibus fratribus et symmystis.

Basileae 17 die Martii 1550.

Tuus ex animo Franciscus Dryander.

L.

Bürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 25. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, Tiguri.

S. D. Scripsi nuper ad te per hunc ipsum typographum, qui nullum abs te attulit responsum. Unde in suspicionem venio, non esse tam perspicuam ejus virtutem

quam ab aliis apud me praedicatur. Deinde si talis fuisset qualem se praedicat, non mansisset Tiguri tam longo tempore in tantis angustiis. Nam vel tuo vel aliorum bonorum hominum praesidio fuisset adjutus, quos ego arbitror natos esse ad juvandos homines. Proinde te per amicitiam oro ut clarissime ad me scribas quid omnino de hoc typographo sentias quod nec illi nec ulli mortalium erit fraudi, sed mihi erit admonitio ut sciam quomodo posthac sit guber-Spopondi enim ipsius nomine pro satis magna summa pecuniae, ut miser homo possit habere ingressum in suam domum, quem audio illi esse interdictum Bernensis creditoris nomine. Quodsi is fidem datam praestet, fiet hoc fortasse sine meo magno damno, nam labore suo poterit sibi parare quantum sufficiat ad se alendum et aes alienum dissolvendum. Si natura ad laborem propensus est, erit illi bene; sin aliter, illi et mihi male. Deus adsit omnibus, et te oro ut nihil apud me dissimules. Bene vale et per hunc typographum rescribe, qui promisit se rediturum intra dies quindecim aut viginti post festum paschatis, aut certe per alium si prius detur.

Basileae primo die Aprilis anno domini 1550.

Tuus. Franciscus Dryander.

## LT.

Sanct Gallen, Stabtbibliothef. VII, 80. Clarissimo viro, domino Joachimo Vadiano, consuli Sangallensi, Sangalli.

S. D. Ex Anglia scripsi ad te literas per manus Saileri, ad quas nullum accepi responsum. Paulo vero post, quoniam multa erant apud me scripta, quae in lucem edere volebam, quam ad rem apud Britannos non erat opportunitas, statui me referre Basileam, ut, quod a me laboratum esset, commune facerem nostris hominibus. Jam autem, cum Tigurinos veteres amicos nostros inviserem atque in hoc diversorio invenirem vestrae urbis ministrum eum, qui me olim a vobis deduxit Memingam ad Sailerum, nolui

permittere, ut sine meis literis ad te rediret. Scito igitur, doctissime Vadiane, me Basileae commoraturum, donec meum institutum absolvero; quo in loco, si quid a me fieri poterit, quod tibi sit gratum, invenias me paratiorem quam antehac unquam. Sailero nostro accidisse aliquid adversi in Belgico accepi ex Antuerpia, sed tamen ita, ut acceperim postea, eum esse extra periculum. De Caesare varii rumores circumferuntur. Sunt qui arbitrentur, eum e vivis excessisse. Sed scio esse rumorem vanum. Valet ille quidem et res non vulgares meditatur; utinam fiat cum bono reipublicae Christianae. Si quid erit, quod tua interesse scire putabo, diligenter te admonebo. Idem abs te postulo, ac me laboresque meos tuis in precibus Deo commendato. Bene vale.

In Thermis 19 Aprilis 1550.

Tuus ex animo Franciscus Dryander.

#### LII.

Zürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 24. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, Tiguri

S. D. Male sit Antichristo, cujus occasione non solum expellitur Christus, sed alia etiam laudabilia studia interdicuntur. Prohibitus hic est Antichristus, et simul communi lege prohibitum ne ulli omnino libri hic imprimantur alia lingua quam Latina, Graeca, Hebraica et Germanica. Neque satis scio utrum mei etiam libri in hoc edicto comprehendantur, nam antea mihi erat a senatu permissum imprimere omnia quae vellem, modo non pertinerent ad religionem, cum antea mihi fuerit persuasissimum facilius ac libentius eos admissuros sacra scripta quam profana. Sed haec nobis ferenda sunt. Utcunque res cadat, non movebor a meo instituto, neque meus labor aut industria per Dei gratiam istiusmodi judiciis retardabitur. Neque enim orbis terrarum in una urbe Basiliensi continetur. Si adesse t typographus, cito deliberarem quod esset faciendum.

Expecto eum hac hebdomoda sicut promisit se venturum. Quod nisi tibi esset molestum, vellem curares eum urgeri. Si quid postea extiterit novi, te admonebo. Saluta meis verbis omnes fratres. Bene vale.

Basileae 22 Aprilis 1550.

Tuus ex animo Franciscus Dryander.

#### LIII.

Bürich, Staatsarchiv. VI, 156, fol. 23. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, Tiguri.

Magistratus Basiliensis prohibuit hic omne genus librorum linguis non usitatis, sicut antea scripsi, cum idem magistratus mihi fecerit facultatem imprimendi omnia quae vellem in literis humanis, exceptis literis sacris, semel per scribam urbis et iterum per Marcum concionatorem apud Jam Augustinus vester scribit novas Divi Leonardi. miserias: se quidem vendidisse domum, sed papyrarium rursus occupasse pretium, proinde me orat ut denuo eum Ad hoc respondeo, me velle iterum ad me recipere hoc debitum papyrarii ac efficere ut ejus summae causa nihil ab eo postulet, sed ea lege ut ille descendat cum suis prelis et typis ad laborandum vel hic vel Argentinae vel in aliquo vicino loco ubi commodius licebit. Quodsi hoc facere volet, habebit omnia praesidia quae antea promisi et plura. Sin vero repudiabit, ego accipiam alium typographum et liber ero a sponsione papyrarii. si isti non permittant hic imprimi libros in literis humanis, sicut antea promiserunt, sum in dubio quo in loco debeam esse. Argentinae posset haec res fieri commodissime, sed non erit mihi certa securitas. Apud vos securitas erit major personae meae, sed an licebit per vos et per magistratum vestrum et per commoditates rerum necessariarum ad hoc opus ignoro. Peto abs te ut amice consilium des de eo quod in hac re mihi faciendum putares. Scribas

autem per hunc ipsum qui statim est reversurus. Bene vale.

Basileae 28 Aprilis 1550.

Tuus ex animo F. Dryander.

#### LIV.

3ürich, Staat8archiv. VI, 156, fol. 22. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero, Tiguri.

S. D. Habetis hic vestrum Frisium rursus ab Orco liberatum, quod utinam cum bono illius et non cum meo damno sit factum. Sicut antea scripsi, neque leges Basiliensium me deterrebunt, neque putabo totum orbem esse in hac urbe circumscriptum. Incommoditates eas, quas scribis de vestra urbe, noveram ante, ac proinde nec ego ero tibi molestus in tentandis ducentorum voluntatibus, et vitabo, si potero, ea incommoda quae scribis. Deus gubernet nos et universum vitae nostrae cursum ad gloriam suam. Reliqua a Frisio cognosces. Bene vale cum omnibus fratribus.

Basileae 10 Maji 1550.

Tuus ex animo F. Dryander.

## LV.

Zürich, Stadtbibliothet. Ep. t. 45, p. 408. Clarissimo viro, domino Osualdo Myconio, patri carissimo, Basileae.

S. D. Gratias age Deo mecum, pater, qui mihi adduxit meam familiam incolumem et rectissime valentem. Delectatus sum conspectu filiolae et matris. Haerebimus hic aliquamdiu donec illi quiescant et ego constituam res meas, postea migrabo ad vos. Paulo post adventum meorum advenit quoque 1) Philippi nuncius ad me cum literis amoris et suavitatis plenis. In eis literis continentur

<sup>1)</sup> Bor Philippi ein Zeichen, das weber ein D, noch ein S zu sein scheint, sondern ein F, doch ohne Punkt dahinter.

quaedam historica quae ad te mitto, ut iterum quoque gratias Deo agas, qui post tam diuturnas et saevas tempestates tandem mittit, quasi aliquod laetum nuncium sequuturae serenitatis. Accipio quoque ex Antuerpia ducem Saxoniae liberatum iri his comitiis. Lantgravio etiam propositae sunt liberationis condiciones, quas existimatur amplexurus. Et cum omnia quasi ad tranquillitatem spectare videantur, tamen Argentinenses celebrant missam. Deus restituat tandem toto orbe terrarum suum honorem et animum addat hominibus ut tueantur veritatem. Salutat te mea conjux officiosissime et mea filiola quoque, quod mihi visu et blandis gestibus declaravit. Bene vale, ac meo nomine saluta matrem.

Argentinae 14 Junii 1550.

Tuus ex animo Franciscus Dryander.

#### LVI.

Bürich, Stadtbibliothef. Ep. t. 45, p. 409. Clarissimo viro, domino Osualdo Myconio, patri carissimo, Basileae.

S. D. Carissime pater. Legi cum voluptate literas tuas, ad quas responderem diligentius, nisi temporis angustia me premeret. Tantum hanc harum significationem dare volui domino Erardo a Cunheim et eius socio, juvenibus piis et eruditis, de veteri amicitia mea et studiorum conjunctione, nobili familia Prutenica natis. Reliquerunt enim Philippum nostrum ante duos fere menses, ut hanc partem anni peregrinando lustrandisque regionibus et cognoscendis viris doctis consumerent. Sequuti sunt Imperatorem Spiram usque. Inde huc se contulerunt, ubi me praeter eorum et meam opinionem invenerunt. Autor illis fui, ut Basileam et Tigurum venirent. Ab eis igitur cognoscere poteris plura privata et publica quam ab aliis. Peto igitur abs te pro tua humanitate, ut eos amice accipias, atque officio et benevolentia tua eis ut ne desis. Dabis quoque literas ad dominum Bullingerum, ad quem ego scriberem, si per tempus liceret. Nam eam ecclesiam et viros eis commendavi.

29

Alias volente Deo plura. Meis verbis et meorum saluta tuam uxorem, dominum Sultzerum et reliquos amicos. Bene vale.

30 Junii 1550.

Tuus F. Dryander.

# LVII.

Ioachimo Camerario. Argentinae 3 Julii 1550.

Gebruck in Ioach. Camerarii Libellus novus, epistolas... complectens, Lps. 1568, fol. N 7.

## LVIII.

Caelio Secundo Curioni. Argentinae 8 Januarii.

Beröffentlicht p. 73. 74 in Caelii Secundi Curionis selectarum epistolarum libri duo, Basileae, hinten: 1553 mense Martio; und in den an Olympiae Fulviae Moratae opera angehängten neuen Ausgaben dieser selectae epistolae Basil. 1570 und 1580, beide Male p. 333—335. Das Jahr des Briefes ist in keiner dieser drei Ausgaben angegeben; mir scheint nur zwischen 1551 und 1552 die Wahl zu bleiben, ersteres Jahr habe ich aus den Briefregistern der Simserischen Sammlung angenommen.

## LIX.

Genf. Cod. 112, fol. 70.

Calvino. Argentinae 12 Martii 1551.

# LX.

Bürich, Staatsarchiv. VI, 164, p. 120 b. Clarissimo viro, domino Henrico Bullingero,

ministro verbi Dei fidelissimo, Tiguri.

S. D. Etsi non frequenter ad te scribo, tamen tibi certo affirmare possum, eundem mihi adversum te animum esse qui semper fuit, id quod multis rationibus probare possem, si opus esse judicarem. Nam et tua insignis virtus excellensque doctrina meretur omnium bonorum perpetuum favorem, et honestos decet, prudenter eligere quos ament et constanter amicitiam retinere. Ac nisi me istae bellorum turbationes domi retinuissent, constitum mihi erat vos invisere, ut post diuturnum laborem languescentem animum cemmunicatione vestra recrearem. Sed manendum mihi est

in statione mea, et cum republica periculum subeundum quod impendere videtur, nisi Dei benignitate a nobis aver-Cum igitur esset profecturus Tigurum adolescens Paulus Fagius, filius viri doctissimi et memoriae honestissimi Fagii, statui ad te breves literas scribere, ut veterem amicitiam renovarem et ipsum adolescentem tibi commendarem. Venit superioribus diebus ex Anglia, qua in regione dedit operam literis, a quo poteris cognoscere de ejus regni statu, quod fortasse aliorum literis non significatur. quoniam apud nos scholae non sunt admodum frequentes, de amicorum consilio voluit se ad scholam vestram conferre, ut isthic in doctrina literarum et religionis instituatur. Curabis igitur pro tua innata pietate, ut in aliquo bono loco collocetur, ubi multum in literis et pietate possit promovere. Cuperet habitare apud dominum Gualterum, quem arbitror non gravatim ei locum in aedibus concessurum. Quid hic feratur, ab adolescente cognosces. Ac si Deus permittet aliquam tranquillitatem, vel ad vos veniam, vel scribam copiosius. Interea hoc tantum dico, quae olim ad me scripsisti Basileam de Frisio, vaticinia fuisse verissima. Sed ego deceptus sum specie pietatis, quam in homine esse putabam, cum experientia me docuerit nihil eo esse magis impium. Saluta meis verbis dominum Pellicanum, dominum Bibliandrum, dominum Gesnerum, Lelium et reliquos amicos. Bene vale.

Argentinae secundo die Maji 1552.

Tuus ex animo Franciscus Dryander.

## LXI.

Genf. Cod. 112, fol. 71.

Calvino. Argentinae 30 Octobris 1552.

Berichtet unter Anderem von Melanchthons Brief an Oryander • vom 5. Oct., Corp. Ref. VII, 1098.

## LXII.

Straßburg, Thomasarchiv.
Clarissimo viro, domino Christophoro Soelio,
amico et fratri carissimo.

S. D. Remitto ad te libros tuos Ciceronis, et grati-

am habeo, teque oro ut boni consulas meam incivilitatem quod tam diu eos retinuerim fretus virtute tua, et quod tibi non fuisse interea necessarios putarem. Quodsi pecuniam pro eis malles, mittam quoque quantam tu significabis. Si quid te absente in rebus tuis curare possum, experieris, mihi ad res tuas curandas neque fidem neque diligentiam defuisse. Deum aeternum patrem liberatoris nostri Jesu Christi toto pectore oro ut institutum tuum ad suam gloriam promoveat. Bene vale, carissime Christophore, et cras rursus Deo volente conveniamus.

Tuus. Franc. Dryander.

## LXIII.

Straßburg, Thomasarchiv. (Aufgeklebt auf Brief LXII.) Domino Christophoro Soelio, amico carissimo.

S. D. Si velles nobiscum venire ad coenam, erit nobis valde gratum, ut liceat aliquando communicare; id quod erit integrum hoc vesperi, nisi horreas aspectum humilis casae. Tecum adduces umbram eam quam voles. Bene vale, carissime Christophore, et intermisso luctu depone severitatem domi ad breve tempus, et hilaritatem aliquam nobis adducito. Quae utrique nostrum erit profecto necessaria 1).

Tuus F. Dryander.

<sup>1)</sup> In der bei der Simlerischen Sammlung auf der Stadtbibliothet zu Burich befindlichen Abschrift fieht unter diesem Brief die Bemerkung, wahrscheinlich Simlers: ad Junium 1550.

# IX.

# Jakob Reidinger.

Ein Altenftud aus ber Zeit bes Confessionstampfes in ber Pfalz.

Mitgetheilt

pon

#### J. Schneiber.

Bfarrer zu Finkenbach bei Rockenhausen in der Bfalz.

Der Kampf, welchen in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts Lutheraner und Reformirte in der Pfalz führten, ift eine der interessantesten, aber auch eine der traurigsten Partieen der Geschichte des deutschen Protestantismus. Der ganze Jammer dieses Kampfes mit seinen traurigen Folgen enthüllt sich einem erst recht deutlich, wenn man einen Einblick in die Details bekommt, wenn man aus dem Allgemeinen dieses oder jenes Einzelbild herausgreift.

Aus einem vollständig erhaltenen Proceg diefer Art entnehmen wir die fignificantesten Actenftude und bemerten gur nabern Erffärung Folgendes. \_\_\_\_ Etwa zwei Stunden nördlich von ber frangofischen Grenze in der Pfalg gieht fich vom Sardtgebirge bis jum Rheine eine Reihe fehr volfreicher und wohlhabender Ortschaften bin, welche vor ber frangofischen Revolution gur Berrichaft Gutenberg gehörten. Bu Anfang bes 16. Jahrhunderte befagen Rurpfalz und Zweibruden diefe Berrichaft gemeinschaftlich, und von Zweibruden aus, mo Schweblin, ein Freund und Befinnungsgenoffe Melanchthons und Buters, die Reformation einführte (feit 1523), drang diefelbe auch in die Gemeinschaft Gutenberg. Später schenkte Kurfürst Ottheinrich von der Pfalz feinen Theil an den ihm eng verbundenen Bergog Bolfgang von Zweibrücken, fo bag biefer nun im alleinigen Befite ber Berrichaft mar. Bergog Bolfgang wich die mehr unirte Richtung einem ftrengeren Lutherthum; es erschienen Mandate nicht allein gegen die Wiedertäufer, fondern auch gegen Zwinglianer und Calviniften; Männer wie Tremellius u. A. mußten weichen, ja Tremellius um seines Calvinismus willen längere Zeit im Gefängniß figen.

In diese Zeit fällt auch die folgende Geschichte.

Satob Reidinger (Memilius), Pfarrer zu Candel, einem burch feine ungewöhnliche Lange mertwürdigen Orte, neigte fich schon seit mehreren Jahren zum Calvinismus bin und machte enblich im Berbft 1565 mit Bulfe bes reformirten Superintenbenten von Germersheim den Berfuch , beimlich fortzuziehen. Er murde aber vom Landschreiber in Minfeld arretirt, in den Thurm gefett und später nach Zweibruden geschickt. Auf fein Bermögen murbe Arreft gelegt. Es war vergebens, daß fich feine Frau, die vor Schrecken und Rummer ein tobtes Rind gebar und frant wurde, auf ben Weg nach Zweibruden machte, vergebens, bag fich felbft Friedrich III. von der Bfalg für ihn verwendete. Endlich burch eine halbjährige Gefangenschaft murbe gemacht, gab ber charafterichmache Mann ben Befehrungsversuchen der lutherischen Theologen Gehör und unterschrieb eine Urfehde, morin er unter anderm verfprach, in Zweibruden und Canbel öffentlich auf ber Rangel feinen calvinifchen Frrthum zu widerrufen, zur Warnung Anderer zu ergablen, wie er von ben Calvinischen verführt worden fei, und bei ber Augsburgifchen Confession zu bleiben. Er unterschrieb biefe Urfehde nicht allein, er beschwor sie- auch und war boch nicht einmal gefonnen, fie zu halten. Denn faum mar er frei, jo nahm er, ohne in Candel zu widerrufen, in der reformirten Bfalz ein Amt an.

Denn wolgebornnen, edlenn ehrnvestenn, hochgelertenn, ehrenhafftenn fürstlichenn Statthalternn vnnd Rethenn zu Zwayenbrücken 2c.

Wolgebornen Eblenn u. f. w. Es ist nechst verruckt Freytags zu Nacht der Pfarherr von Germmerscheim mit zwahenn Herenns Wagen gegen Abent ghen Reynzabernn tomenn. Hat der Pfarher vonn Germerscheim ein jungenn Bauwern vonn Reynzabernn zum Pfarher ghen Candell geschickt, ime anzuzeigenn, (daß) er do seine. Wie der jung Bauwer ghen Candell tomen, dem Pfarher solchs gesagt, hab der Pfarherr zu Candell gesagt: "Ich bring dir dieseun

fplbernen Becher vol Weins aus; fag bu dem Bfarherr vonn Germerscheim, alle Ding fein ferttig; bas ift's Warzeichen." der Baumer wider ghen Renngabernn als baldt inn der Racht gelauffenn, folche bem Bfarber vonn Germerschenm gefagt. Sat ber Bfarher ime auch ein Becher voll Beins bracht zum Barzeichenn. vnnd ber Bfarber vonn Germmericheim den Furleutten beuollen. (bak) fie inspannen; ift ix Aumer (9 Uhr) inn ber Nacht gewekenn. feint binben zu vom Feld ins Bfarbers Saus zu Caubel gefarenn. ba bie Wegenn wol geladen mit zupactenn Ragernn vnnd Ardenn. und Morgens umb fur . . . zeit wider zu Rehnzabern geweffenn. vnnd das Gut gn Germerscheim in's Pfarhaus gefürt. big in Erfarnus tomen, hab ber Pfarber alfo ben Racht vffgebr . . ., hab ich nach bem Pfarher vonn Canndel geschickt, imme inn Benfein iii Berfon gefragt, marum er bas Sein bei Nacht ongewon Weg hinmeg fürr; hat er's geleugnet und gefagt, er hab bem gemegnen Pfarher ju Fredenfeld ein Bett und ettlich Bucher gelaumenn, die er hat holen lagen, wie es Tag geweßenn hinweg fürenn lou; funft hab er feines Sausrhödts nichts hintmeg gefürt, beger nit hintweg, Bnd ba ich ime zugemut, (bag) er mir Treuw gebenn foll und ein vffgeregten Undt schworenn, (baf) bem alfo war fen, er fein Sansrödt, auch nichts flüchtigerr wenß hinmeg gefürt oder hinmeg wölle, hat er mir die Sandt wöllenn bieten, gelobenn pund schworenn; hab ich ime gefagt, wie er fo freuelhaft Treuw zugebenn beger und die Barbeit nit anzeig. Sat geftandenn, es sey die Warheit. Da ich ime nun fürhult vnnd Runtschafft anzeigt wie obgeschrieben, (bag) er if Wegenn wol geladenn hintmeg gefürt, inen gefenglich angenommen bund ermant, (daß) er bie Barbeit fagenn folt, ich wölt inen funft peinlich fragen lakenn. u. bekant er, bas er bas Sein also bej Nacht ingepackt, ins Bfarbere Saus ghen Germmerscheim füren lagen, vnnd were bie Brfach, (bag) er ime ein Gewifen vnfere Glaubens des Nachtmals halber zu fein. Were mit dem gewegnen Bfarber zu Fredenfeldt, Baftian Bellers, ghen Sandelberg jogenn, barbej gemefenn, bo er examinirt bund angenommen wer wordenn. Sette Licentiat Bulegerr zu ime, Bfarber zu Candel, gefagt, er horte, er ftimpt mit inen bes Nachtmals halber auch zu, wie wöl es nit Recht,

(dag) ein her dem andern sein Diener abdingte, dieweil er mit inen auftimpt vnnd begert bei inenn au dienen, wölttenn fie ime Dienst gebenn; bettenn ime aber noch feinen erneut. Bff folches er plundert hette vand Willens gemefenn, volgent fein Gemute Guch zu erclerenn vnnd Brlop zubegerenn. Nach diefem ich inn Erfarnus tomen, (dag) er Rarch. Must und anderst verfaufft hette vnnd bas Bieche fenl gebotten, auch Beum, Omet, Alles vertaufft, lütell mheer ime Baus, fich ju ber Flucht geruft vund zuuor nit Brlop genommenn, vonn fein Schöffenn weichenn wollenn, ehe fie ein andern hirtten hettenn. Er mir viel Unwarheit gefagt: vnnd ich bie Rrepsfenger noch ime Thurm ju Minnfeldt hab, vnd nit gewift, wo ich benn Pfarber vonn Candel mit geringftem Coftenn ficher erhaltenn mochte, hab ich benn Pfarher von Canndell geftert Sonntage ghen Derrenbach inn Thurm geschickt. Bolgent hab ich fein Bauffraum beschickt, gefragt, ob fie nit mige, wohin er gezogen wolt fein, vnnd warumb er alfo heimlich bas Sein hintweg geschickt; fagt fie, (bag) er noch fein Dinft hab, vnnd er hab bas Sein barumb hintmeg geschickt beforgent, bieweil ime bas Baus inn guetem Baum geliffert, er bas hab lagenn inn Digbaum tomen, man werde 3me bas Sein nit volgenn lagenn, er erbaum Auch ift die Sage, er folt aben ban bas Bfarhaus widerr. Altenn (Alzei) tomenn. 3ch hab auch alsbalbt benn Schulthaifenn von Canndell inn Beifein iii Rirchennschöffenn vfffchregbenn lon, mas noch ime Baus fen. Ift gar wenig, dann der beft Bausrhöbt, ber Fraumen Rlegder, Sylbergefchirr, Seegen u. Alles hinmeg in Also hat er sich mit dem Globenn vergekenn wöllenn. der Nacht. berohalbenn ich inen am meiften zu Thorn geschickt, vnnb bas Sicherheit beschee, bas Saus erbaumen werbt. Wes ich mich nun weitter mit ime haltenn foll, mogenn G. Gn. vnnd Bonftenn mich Der Dyacon versicht das Ampt, und were gut, perstendigenn. (bag) ein gottesforchtigerr, erfarner, ftiller vnnd nüchterner Dan ju einem Pfarber dabien geordnet murbe.

Dat. ben 4ten Septembris. anno 65.

E. G. vnnb Gonften willigerr

Baltherr Bofchmann Guetenberger Gemeinschafft Lanbfchr.

Bnnfern Grus junor. Lieber Landichreiber, auter Freundt! Wir habenn emer Schreibenn, ben Pfarrer zu Candel belangend, empfangen und unnder Underm baraug verftanden, welchergeftallt berfelbige fein Saufrath bei nechtlicher Beil enteuffert und volgende baffelbig gegen Euch, ale ob er es nit gethan, verlaugnen und leichtfertiger weis mit handtgebener Trem angeloben und ein Aidth baruber thun wollen 2c. Diemeil er bann hiebenor, als wir noch zu Unnweiler gemefen, auch bei bus in bem Berbacht geftanben, bas er caluinischer Opinion souil be Nachtmal des Herrn belangt zugethan, berhalb er auch one verurfacht, ine geburender Daffen mit Ernft baruber zureben zu feten, fo hat er boch bamals folches nit geftanden, fonder miderfprochen unnd gleichfalls, wie er Guch itt auch gethan, die Bnnvarheit anngezeigt. Der Brfachen megen und nachdem er alfo betrüglich unnd vermeffenlich gehandlet, ift vnnfer Beuelch. das Ir ine nit auf dem Thurm thut, er hab Euch ban fur hundert Gulben jum Freuel und ju Widererbawung besihenigen, fo er im Pfarrhaus eingeen laffen, Burgen geben, und das folde Burgen hinder unferm a. F. und B. daheim feien. Do er aber deren feinen betommen möcht, das er vis wenigft folche Burgen gebe, die, do fie ichon anderstwo gefeffen, omb fouil begutet fepen, alfo das er folden Freuel in einem virtel Rar Euch Reben dem und damit bemelt Bfarrhaus befto ebe wider in richtigen Bam gebracht werde, fo wollendt ine daifenig, fo er noch zu Candel hatt und man ime villeicht auch schuldig fein mocht, nit volgen laffen, es feie bann zunor basibenia, fo burch fein Bermahrlofung in foldem Bfarrhaus Schaben genomen, miber gemacht. Wan er ban Guch bemelter geftalt die Burgichaft, an benen man wol hebig, gelaiftet hat, jo wellen ine vf ein geschworne geschriebene Brphedt, die er felbe mit aigener Sand ichreiben foll. ledig und hinziehen laffen, doch ime feine Salltens tein Abschiedt mitgeben. Ir mogen ime auch barneben wol anzeigen, do er in folder verfurischen Opinion gemesen, hette ime, wo er nit mit Bedrug vmbging, geburt, one baffelbig, ale wir ine gured geftellt, ju bethennen, diemeil er wol gemift, bas auftatt unfere a. F. und Berrn wir folden Schwirmern nit allein hinmeg zuziehen gern erlauben, fonder auch berfelben teinen in feiner f. . Dberteit

ben Abdrag zubehalten oder nit. Wollen wir Euch nit bergen, bem also wissend nachzusetzen. Seind Euch zu Gutem geneigt. Datum Zweyb. 13 Octob. ao 2c. 1565.

Berordnete Rethe ju 3menb. 2c. 2c.

Au Landschreiber Guttenberger Ambts.

Supplication an die edlenn, ehrnvesten, hoch = vnd wolgelerte Hern, Hern Landrichter und Rethe zu Zweibrücken.

Eble u. f. w. E. E. feindt mein arme, gehorfamliche onterthenige Dienst zuvor, mit boch fleisfiger bemütiger Biet, meine groffe flegliche und hochdringende Rott gnediglich vorlefen hören. gunftiglichen zu Bertzen faffen und zuerwegen. Bnd zu bem Erften, nach bem mier nicht zweifelt, E. G. feindt und bragen gute Wieffen, wie und in maß Geftallt mein lieber herr und Ehgemahl, ju Randel Pfarber, gefendlich angenommen und ferner alfo fendlicher weiß gen Zweipruden gebracht worden, albo noch fendlich gehalten Darvon ban allen E. E. und Gunften weitter viel zu erzelen auß ermelten Brfachen feinswegs von Roten. Wie groffen und vnaufsprechlichen Schmerten, Jammer und Drübfal mier armen Framen bieg her daraug enstanden und noch teglich on Bnterlag entftebe, ift bie fchrifftlich onmöglich zu erzelen, aber E. E. vnd einem ibem verftendigen leichtlich vnd wol zuermeffen. Dan nicht allein dieg meines hern und lieben Gemalhle (sic!) Gefendnis, welches boch an ihm felbe nicht allein ihm, fondern auch mier hochbeschwerlich anliegen und zu Berten gehn, fo ift auch vber bas Alles, wie Iderman alhie gant wolwieffend, bas ich aus fonderlichem Erichreden, herhlichem Schmerzen vnd auf weiblicher Blöbigfeit von Zweiprücken heimwerts underwegs au Münchweiller, marcgreffischer (babischer) Berrschafft, erlegen, allda eines Rindes vberkommen, und on Zweiffel allein auß angeregten Brfachen tobt auff die Belt gepracht. Bu welchm ban Allem auch viel andere Bngefell, wie dan zugeschen pflegt, mier zukommen, alle vnaussprechliche Bruftgeschwer und anderer vnleidlicher Bert = vnd Leibswegtagen (sic!), Bier von auschreiben aber Iderman doch allhie mehr ban wieffenblich, mier aber am allerbeschwerlichsten. Bber bas Alles fommpt auch bas zu allem meinem vorgemelten Bngluck und Wiederwertickeit (darüber fich Bott ber Berr ewiglich erbarmen wolle), das mir aufe meine Sab ond Gutter verboten ond mier anzugreiffen onerlaubt, ich aber nun alfo franck vnd fcmach bei vierteben Tagen, von allen den Meinen allhie zu Münchweiller in's Birtshauß gelegen und noch meiner Befundheit feine Befferung fpure, viel weniger empfinde, nichts do weniger ein Zeit wie die ander Geltt auff gangen und noch teglich wie in biefen theuren Zeiten auffzugen pfleget, auch ber Wiert fortan auff Bezalung bringet, fo langet hierauff an E. E. Lieb und Bunften, folche meine anligende fcmergliche Unfech= tungen sammentlich vmb Gottes willen zu betrachten, und damit ich endlich auß meinenn offgemelten Nöten zum Theil erretten (sic!) ober boch jum wenigsten getroftet und gefteret werbe, E. E. wöllen mier mit Wieffen und Rath meines lieben Chaemalhe etlicher unfer Guter ju vertauffen, anzugreiffen, bamit ber Bierb und ander ber Schulben halben entricht und bezahlt merben mögen. Solches Alles verhoff und biet E. E. ich Arme höchlicher und herzlicher auß miltiger Barmherzickeit mehr ban zuschreiben muglich zu bebencten und mier gnebige Sulff querzeigen, den lon von Gott bem Almechtigen, eim Bergelter alles Guten, gewartende. Thu mich hiemit E. E. vntertheniglich und gehorfamlich bevelhe, umb ein anedige Antwort biettendt.

E. G. B. gehorfame

Ottilia, Pfarrerin zu Randel.

pst. Zweybrücken ben 29. Octobris Ao. 2c. 1565.

Friderich von Gottes Gnaden Pfaltgraue ben Rein, des hehligen römischen Reichs Erttruchsäß und Churfurst, Herhog inn Beirn 2c. 2c.

Bufern Gruß zunor, Erfamen vund Lieben besonndernn. Wellchergestallt Buns peto bes verhafften Jacob Repbings, ge-

wesnen Pfarhers zu Canbel Hauffram supplicando diemuetigst erssucht, ir vmb Erledigung gedachten Irs Haußwürths an Euch Furschrifft mitzutheiln, das habt Ir bepligend zunernemen.

Dieweil Wir nun ir der Frawen Pitt nit fur vnzimlich erwogen, auch Bnns auß chriftlicher Lieb vnnd Rengung darzu schuldig
erkandt, vnnd dann irem Furbringen nach die Sachen allso geschaffen, das billich ein hertzlichs Mitleiden vnnd Erbärmbb beidersents zu haben, so ist demnach Bnnser gnedigs Gesunnen, Ir wöllend, da diesem allso (ist), gegen obberurtem verhafften Pfarher nun mehr die Guet vnnd Milterung der Scherpff fursetzen, vnnd ihn auff ein gewohnlichen Brpheden der langwürigen Gesengknus vnuerlenngd erlassen, seinem armen Weib vnd lieben Kindlin inn diser beschwerlichen Zeit notturfftiglichen haben furzustehn.

Damit werbet Ir one allen Zweiffel bem hochgebornen Fursten, Buserm freuntlichen lieben Bettern, Bruder und Genattern, Hertzog Wolffgangen Pfaltgrauen 2c. nichts Widerigs noch entgegen verhannblen, wellches Wir umb ire Lieb inn Gleichem unnd Mehrerm peder Zeit freuntlichen beschulden, unnd gegen Euch hinwiderumb mit sondern Gnaden erthennen wöllen.

Datum Beybelberg ben 29ften Mouembris anno zc. Erv (65).

Schreiben des Statthalters zu Zweibrücken an Herzog Wolfgang in Neuburg.

Durchlauchtiger u. s. w. Wir haben, als ich der Statthalter alhero zur Eanzieh komen, Jakob Reiding, den gewesenen Pfarrer zu Candel, sonderlich der Wort halben, dz er sich vernemen lassen, dz die Besten au E. F. G. Hoff sehner vinnd also des Caluinischen Irthumbs sehen, mit besonderm Ernst zu Reden gesetzt, dieselben E. F. G. benamlich zu machen. Bif solches er sich zum allerhöchsten entschuldiget, dz er keinen wisset und dz er mitt solcher Reden Herhog Gerhog Georg Hansen 1), Pfattgrafen,



<sup>1)</sup> Der Gohn von Bergog Bolfgange Ontel Ruprechit, ber bie Linie Belbeng fliftete, welche Gutenberg in Gemeinschaft mit Zweibwüden befag.

Dhiener, fonderlich D. Bhilotum ond ein Engellender, fo fein R. G. am hoff haben foll barumb, weil fein &. G. mitgemeiner Berr im Umpt Guttenberg, bamitt gebeuttet. Rachbem wir auch von ime zu miffen begert, mas bie Brfach, bg er vber zu Unweiller beschenem Eramen vnnd Subscription der geftelten Confession alfo baldt abtrunnig worden, barauff er uns zu Anttwortt geben, es hab inen nichts anderft, ben ba Sigifmundus Rintinger, ber Superintendens ju Germerfheim, ettlich Berheigung und Bertroftungen gethan, baneben ime ettliche Bucher zugeschickt, jum andern hette inen des Landtichreibers zu Guttenberg Tiranen und grobes Anfahren, fo er gegen allen feins Ampts Pfarrern vbet und furnimbt, ond ban zum britten D. Johann Marpache Buch, fo er de Coena doming aufgehn laffen, bargu beweget, welches er gelefen und diemeil darinen fonderlich zwei argumenta, fo auf bes Dliuiani Bredigen genomen gefett, angezogen werben, betten 3me biefelben, wiewol fie doch burch D. Marpachen abgeleinet murben. ein solchen Zweiffel pracht, ba er nit gewuft, welchem Theil er benfallen folt, und wiewol er fich gegen obgemelten Landschreiber erstlich entbotten, beswegen mitt Jemandte in Disputation einzulaffen und ba er gejrret wolt er fich unnberrichten laffen, hette es ime boch nit gedhepen mogen; also weher (mare?) er noch bes Erbiettens mit Jemandt begwegen zu converfiren, und ba er ein beffer Meinung vernemen fonndt, wolt er fich gehrn weifen laffen; ba ime aber sein Meinung nit widerlegt, verhoff er, man murdt; Inen von der mahren Seligfeitt auch nit begeren abzumenden. Sierauff haben wir vor gutt geachtet Cumanno (Runmann Flinsbach) dem Superintendenten zu beuelhen, beswegen mit ime ein Underrede ju haben, und haben mir ime bem Pfarrer ba Scriptum Cberi be coena boming, Biblia und ander Bucher gus itellen laffen, fich ein Tag zwen ober brej (!) nach Roturfft zw erfehen. Als nun Cumannus geftern Sontags nach ber Mittagpredig wiederumb zu ime tomen vnnb gefraget wie ime folches Cherj Scriptum gefahl, hatt er ime zu Antwortt geben, er bab es gleichwol hieuor nit gelegen, befinde aber, da er hochlich geirret. Bnb wiewol Cumannus inen erinnert, er folt wider fein Gemifen nitt handlen, fonder fich in folchem hochwichtigen Buncten wol bebenden, und nitt etwan durch folche Renocation Erledigung der Gefengnus suchen; darauff er nochmals angezeigt, dz inen nichts anders dan der Superintendens, Landschreiber zu Guttenberg und D. Marpachs Buch dahin wie obgemelt bewegt und also irre gesmacht; seh erbüttig deswegen solches seines Irthumbs offentlich Wiederuff zu thun, auch bej der Lehre der augspurgischen Confession hinfurther bestendig zu pleiben, und damit man solches ihm Werk spüren konde, woll er sich an kein caluinisch Ortt, sonder da nach der augspurgischen Confession und deroselben Apologia gelernet würde, begeben.

Biewol wir nun jum Theill darfur gehalten, es folt omb ber Brfachen willen er bie Rirch zu Candel turbirt, E. R. G. undertheniglich gurathen fein, das er ferner bafelbft gelaffen murbe, bamitt er folche wiederumb reconcilijrte, fo tragen wir boch bie Rurforg, dieweil folder fein Abfahl in difer Art tundbar, er merbe nachmals wenig baselbsten erbamen. Wehren berowegen, mo biezwischen drei ober vier Bochen von E. R. G. vne fein anderer Beuelh zufompt, bes underthenigen Furhabens, inen Pfarrer ber aufgestoffenen Wortt halben, by die Besten an E. R. G. Boff feiner Meinung fein folten, mit allem Ernft wiederumb zu Reden ju feten, ond ba er feinen nennen fondt, inen ein offentlichen Bieberuff thun auch folches feiner Brobeben inferiren gulaffenn. barauf man vernemen fonde, das wir ober E. F. G. andere Rathe oder Diner def vnbegrundten Bezugs bei meniglich genugfam purgiret feien. Bum andern, by er nitt allein albie zu Zwegbrucken fonder auch zu Candel folchen feinen Errorem de coena dominj offentlich vff der Cangel corrigiren und daneben anzeigen folt. welchergeftalt er burch bie Caluinischen zu folchem Abfahl und Irthumb beweget, damitt meniglichen abnemen und fpuren fondte, mit mas Practiden die Caluinisten ombgangen, und by folches ein Exempel, damitt nit allein ander Pfarrer, fonder auch E. F. G. Bnberthanen befto weniger fich mit berogleichenn Sacramentschwirmern in Gemeinschafft begeben, und ihm Sahl ettlich zu Candel burch seine Bredigen mitt bem Caluinismo vergifftet und Ihrrig gemacht worden, by dieselben also burch fein Wieberuff tondten wider gewonnen und im rechten Berftandt confirmirt werden.

Wo er nun bergeftalt seinen Irthumb corrigirt, darzu ein lange

Gefengnus vhgeftanden und hiezwischen nichts Einkomens gehabt, seine Haußhaltung gahr zertrent, und also seiner Narung in Abgang gerathen, zudem seiner Hausf(rau) vff dem Wege als sie inen gebetten sonder Zweiffel durch Schrecken nitt allein einer Misgeburtt, sonder auch anderer Kranckheitt halben (wie wir dessen Wisseburtt, fonder auch anderer Kranckheitt halben (wie wir dessen Wisseburtt, fonder auch anderer Kranckheitt halben (wie wir dessen Wissenstellungen Bufahl zugestanden, hilten wir undertheniglichen vor rhattsam, E. F. G. solte denn miltisten Wege fur die Handt nemen und Inen auß obgesagten Brsachen des abgesorderten Abtrags, insonderheitt weill er es nit wol vermag, gnediglich erlassen.

Was funft im Bfahrhauf burch inen in Abgang tomen, ift er schuldig wiederumb zu ergenten ond in Befferung zu ftellen, wie er dan begwegen auch angehalten und als dan hinweggelaffen werden Dann wir ihe by Bebenden tragen, by es nitt nutlich, wo er weitter folt zu Canbel gelaffen werben, in Erwegung bas er wenig Rut daselbst ichaffen, und jederzeitt die Bnderthanen und feine Bfarrfinder fich an ime ergern murben; ba er auch ettwan mitt einem Bnderthanen ju ichaffen beteme, mochte ime folder Abfahl jederzeitt furgeworffen oder von den Caluiniften, fo ine hieuor zu folchem Werck verurfacht, wider verfurt werden, barauf ban andere Beittläufigfeitten endftehn mochten. 3hm Fahl er fich aber an ein rechtgeschaffen Ortt thut vnd vermog feiner Bufage ber augspurgischen Confession gemeg lernte, sich auch ettwan ein Ihar oder mher vnergerlich und wol hilte und algban in E. F. G. Fürstenthumb sich wiederumb zubegeben gemeint were, alsouerre er gute Testimonia vflegen murbe, fonden er ale ban wiederumb vffzunemen und ettwan ein Pfarr zu beuelhen. Solches Alles haben E. R. G. wir undertheniglich nit verhalten follen und thun berofelben uns zu Gnaden undertheniglich beuelhen. Datum 3mei= brucken den 14" Ranuarij anno 2c. 1566.

E. F. G. vnderthenige gehorfame Statthatter und Rhett zu Zweib. Silberborner. An meinen a. K. und H.

Ich Jacob Neiding, gewessener Pfarrer zu Candel, bekenne und thue kundt mitt disem Brieff, bemnach ich durch ettliche casluinische und zwinglische Theologen, sonderlich Sigismundum Rinsgeitschrift f. b. bist. Theol. 1870. III,

(bag) ein Ber bem andern fein Diener abdingte, diemeil er mit inen auftimpt vund begert bei inenn au bienen, molttenn fie ime Dienft gebenn; bettenn ime aber noch feinen ernent. Bff foldes er plundert hette vnnd Willens gemefenn, volgent fein Gemute Euch ju erclerenn bund Brlob jubegerenn. Rach biefem ich inn Erfarnus fomen, (bag) er Rarch, Muft und anderft vertaufft hette unnd bas Bieche fent gebotten, auch Beum, Omet, Alles verkaufft, lütell mheer ime haus, fich zu ber Flucht geruft pund zuvor nit Brlob genommenn, vonn fein Schöffenn weichenn wollenn, ebe fie ein andern hirtten hettenn. Er mir viel Unwarheit gefagt; vnnb ich die Rrepsfenger noch ime Thurm zu Minnfeldt hab, und nit gewift, wo ich benn Pfarher vonn Canbel mit geringftem Coftenn ficher erhaltenn mochte, hab ich benn Pfarher von Canndell geftert Sonntage ghen Derrenbach inn Thurm gefchickt. Bolgent hab ich fein Bauffraum beschickt, gefragt, ob fie nit miße, mobin er gezogen wolt fein, vnnd warumb er alfo heimlich bas Sein hintmea geschickt; fagt fie, (bag) er noch fein Dinft hab, vnnd er hab bas Sein barumb hintmeg geschickt besorgent, bieweil ime bas Baus inn guetem Baum geliffert, er bas hab lagenn inn Digbaum tomen, man werde 3me bas Sein nit volgenn lagenn, er erbaum ban bas Bfarhaus widerr. Much ift die Sage, er folt ghen Algenn (Alzei) tomenn. 3ch hab auch alsbalbt benn Schulthaifenn von Canndell inn Beifein iij Rirchennschöffenn vffichregbenn lon, mas noch ime Saus fen. Ift gar wenig, dann der beft Bausrhobt, ber Fraumen Rlegder, Splbergeschirr, Seegen u. Alles hinmeg in ber Nacht. Also hat er sich mit bem Globenn vergegenn wöllenn. berohalbenn ich inen am meisten zu Thorn geschickt, vnnd das Sicherheit beschee, bas Saus erbaumen werbt. Wes ich mich nun weitter mit ime haltenn foll, mogenn E. In. vnnd Bonftenn mich verstendigenn. Der Onacon versicht das Ampt, und mere aut, (daß) ein gottesforchtigerr, erfarner, ftiller vnnd nüchterner Dan ju einem Pfarher dabien geordnet murbe.

Dat. ben 4ten Septembris, anno 65.

E. G. vnnd Gonften willigerr

Baltherr Bofcmann Guetenberger Gemeinschafft Landschr.

Bunfern Grus zuuor. Lieber Landichreiber, auter Freundt! Wir habenn emer Schreibenn, ben Bfarter ju Candel belangend, empfangen und unnder Anderm darauß verftanden, welchergeftallt berfelbige fein Saufrath bei nechtlicher Beil enteuffert und volgende baffelbig gegen Euch, ale ob er es nit gethan, verlaugnen und leichtfertiger weis mit handtgebener Trem angeloben und ein Aidth daruber thun wollen 2c. Diemeil er dann hiebenor, als wir noch ju Unnweiler gemefen, auch bei vne in bem Berbacht geftanden, bas er caluinischer Opinion souil bz Nachtmal des Herrn belangt augethan, berhalb er auch one verurfacht, ine geburender Dlaffen mit Ernft baruber zureden zu jegen, fo hat er boch bamals folches nit geftanden, sonder widersprochen vnnb gleichfalls, wie er Euch itt auch gethan, die Bnnvarheit anngezeigt. Der Briachen megen und nachdem er alfo betrüglich unnd vermeffenlich gehandlet, ift onnfer Beuelch, das Ir ine nit auf dem Thurm thut, er hab Euch ban fur bundert Gulden jum Freuel und ju Widererbawung besihenigen, fo er im Pfarrhaus eingeen laffen, Burgen geben, und das folche Burgen hinder unferm a. F. und B. dabeim feien. Do er aber beren feinen betommen möcht, bas er vis wenigst folche Burgen gebe, die, do fie ichon anderstwo gefessen, omb fouil begutet fepen, also bas er solchen Freuel in einem virtel Sar Guch erlege. Neben dem und damit bemelt Bfarrhaus befto ehe wider in richtigen Baw gebracht werde, so wollendt ine bzihenig, so er noch zu Candel hatt vnd man ime villeicht auch schuldig fein mocht, nit volgen laffen, es feie bann zuuor basihenig, fo burch fein Bermahrlofung in foldem Bfarrhaus Schaben genomen, wider gemacht. Wan er ban Guch bemelter geftalt die Burgichaft, an benen man wol hebig, gelaiftet hat, jo wellen ine of ein geschworne geschriebene Brphedt, die er felbe mit aigener Sand ichreiben foll, ledig und hinziehen laffen, doch ime feine Salltene tein Abschiedt mitgeben. Ir mogen ime auch barneben wol anzeigen, do er in folcher verfurischen Opinion gewesen, hette ime, wo er nit mit Bedrug ombging, geburt, one baffelbig, ale wir ine gured geftellt, ju bekhennen, diemeil er wol gemift, bas auftatt unfere g. F. und Berrn wir folden Schwirmern nit allein hinmeg zuziehen gern erlauben, fonder auch derfelben feinen in feiner f. B. Oberfeit

zugedulben wissen. Wollten wir Euch darnach wissenn zurichten nit bergen. Sehndt Euch zu Gutem geneigt.

Datum Zweybr. ben 7. Septemb. ao. 1565.

Berordnete Rethe ju Zwenb.

per Zedulam. Wan Ir auch den Pfarrer zu Germerßh., der difem die Wagen zugeschieft, of onsers g. F. v. H. Oberkeit bedretten köndt, so wollen denselben in Verwirkung nemen, sich of Widereinmanen an Ort ond Ende, so ime benent wirdt, zustellen und on onsers g. F. v. Herrn v. onser Erlaubnus dauon nit zuweichen; ond ons dessen den zuberichten.

Dat. 2c.

Bunsern verordneten Rethen zu Zwapprugken, auch lieben Getrewen sambt vnud sonders.

Wolfgang vonn Gottes Genaden Pfaltgraf ben Rhein, Hertog inn Bahrn vnnd Graf zu Belbent.

Bunfern Grus zuuor. Liebe Getreme! Wir haben Gur Schreiben. ben abtrunnigen Pfarrer ju Candl betreffend, empfangen, Innbalte vernommen unnd befrembd unne nit menig, bas Ir beufelben vber fein begangne Leichtfertigfeiten pund bann, mas bie Wichtigkait difes Sandle mehr off ime tregt, allso ohne vnnfer Bormiffen ledig zulaffen Beuelch gegeben. Beuelben Guch bemnach hiemit gnedig vund ernftlich, wouerr gedachter Bfarrer noch verhanden, oder wider zuwege zubringen, dem Landtichreiber zufchreiben, den gehn Zweybrügken zeschigken, baselbe Ir ine inn ber Munch Gemach legen, auch wol verwaren vnnd nit von Statten tommen laffen follet, Ir habet vnne bann aine folden widerumb berichtet, vnnd Euch von vnns Beuelch, weß Ir Guch verhallten follen, barüber gegeben worden. Inmitle wellen wir mitt bem eblen vnnferm Stathallter vonn Zwappruchen, fo pho ohne das ben vnns allhie, ber Sachen nachgedenthen, wie biefelbig verners anzegreiffen. Wellen wir vnne zugeschehen verlaffen onnd find Euch zu Gnaden geneigt Datum Reuburg an der Thonam den riij (13) Septembris anno 2c. Erv (65).

Wolffgang Pfalkgraff 2c. manu ppria.

Bnnfern Grus zuuor. Lieber Landschreiber, guter Freundt! Bir haben beibe Emere Schreiben, den gemefenen Bfarrer au Candel belangend, empfangen, auf dem einen vernomen, wie Gr ben of vorigen Beuelch ledig zugeben, aber auf dem anndern verftanden, das Ir den big of vnnfern weitern Beicheidt behallten wollen 2c. Wann one ban vermög onfer Beuelhe ond emrer Antwort nit Zweifell, er feie noch vorhanden vnnd verwarth, fo ift onnfer Beuelch, das Ir dennfelben alsbaldt, doch in aller Still und one weitleuffige Gefchren auf dem Thurm thuet, unnd wol verwarth gen Bergkzabern dem Laudtschreiber baselbst gefengklich pberlifern laffet, alfo das er morgen gen Abendt in Bergtzabern Der hatt von vnns weitern Beuelch, mas mit ime foll furgenomen merden. Wollendt auch die Sachen in der Geheim halten laffen und benen, fo ine furen, beuelben, auff ime gut Acht Bollen wir Ench barnach miffenbt zu richten nit ver-Seind Euch ju Gutem geneigt. Dat. Zweyb. ben 22. Berordnete Rethe ju Zweyb. 2c. 2c. Septemb. 20 2c. 1565.

An Landschreiber Guttenberger Ambts.

Lieber Lanbschreiber, guter Freundt! Es hatt vns des gewesenn Pfarrers zu Candel Haußfraum, als die itzundt alhie gewesen, supplicando bitten lassen, weil ir Alles in Berbott vnd Arreft gelegt worden seie, also das sie sambt irem Kindte ire Narung nit mogen haben, das wir doch bei Euch die Borsehung vnd Beuelh thun wollten, damit ir von Früchten vnnd Anderm souil möchte zugelassen werden, damit sie sich sambt gemeltem irem Kind desto das möge erhalten. Wan dan dasselbig nit vnbillich, so ist vnnser Beuelch, das Ir derselben wochentlich ettwas, damit sie ire Leidsnarung notturstiglich dauon haben konde, reichen lasset, vnd dan im Fall sie noch Bhie im Pfarrshof hett, so wollendt ihr gleichergestallt die Futerung darzu widerssharen lassen, damit bessen geburlich gewarttet vnd nit verderbt werde. Doch das die Fürsehung geschehe, das es nit hintweg komme, dis vnser g. F. v. H. weitter Beuelh gibt, ob es für

wesnen Pfarhers zu Canbel Hauffram supplicando diemuetigst erssucht, ir vmb Erledigung gedachten Irs Haußwürths an Euch Furschrifft mitzutheiln, das habt Ir bepligend zuwernemen.

Dieweil Wir nun ir der Frawen Pitt nit fur vnzimlich erwogen, auch Bnns auß chriftlicher Lieb vnnd Nengung darzu schuldig
erkandt, vnnd dann irem Furbringen nach die Sachen allso geschaffen, das billich ein hertzlichs Mitleiden vnnd Erbärmbb beidersents zu haben, so ist demnach Bnnser gnedigs Gesunnen, Ir wöllend, da diesem allso (ist), gegen obberurtem verhafften Pfarher nun mehr die Guet vnnd Milterung der Scherpff fursetzen, vnnd ihn auff ein gewohnlichen Brpheden der langwürigen Gefengknus vnuerlenngd erlassen, seinem armen Weib vnd lieben Kindlin inn diser beschwerlichen Zeit notturfftiglichen haben furzustehn.

Damit werdet Ir one allen Zweiffel dem hochgebornen Fursten, Buserm freuntlichen lieben Bettern, Bruder und Genattern, Hertzog Wolffgangen Pfaltgrauen 2c. nichts Widerigs noch entgegen vershannblen, wellches Wir umb ire Lieb inn Gleichem und Mehrerm peder Zeit freuntlichen beschulden, unnd gegen Euch hinwiderumb mit sondern Gnaden erthennen wöllen.

Datum Hendelberg den 29sten Nouembris anno 2c. Exv (65).

Schreiben des Statthalters zu Zweibrücken an Herzog Wolfgang in Neuburg.

Durchlauchtiger u. s. w. Wir haben, als ich der Statthalter alhero zur Canzley komen, Jakob Reiding, den gewesenen Pfarrer zu Candel, sonderlich der Wort halben, dz er sich vernemen lassen, dz die Besten au E. F. G. Hoff seyner vernd also des Caluinischen Irthumbs seyen, mit besonderm Ernst zu Reden gesetzt, dieselben E. F. G. benamlich zu machen. Bff solches er sich zum allerhöchsten entschuldiget, dz er keinen wisset und dz er nitt solcher Reden Herzog Georg Hansen<sup>1</sup>), Pfalkgrafen,

<sup>1).</sup> Der Gohn von Bergog Bolfgange Ontel Ruprechit, ber bie Unie Belbeng ftiftete, welche Gutenberg in Gemeinschaft, mit Zweibwilden befag.

Dhiener, sonderlich D. Philotum und ein Engellender, fo fein &. G. am Boff haben foll barumb, weil fein &. G. mitgemeiner Berr im Ampt Guttenberg, bamitt gedeuttet. Nachdem mir auch von ime zu miffen begert, mas die Brfach, da er ober zu Unweiller beschenem Eramen vnnd Subscription ber gestelten Confession also baldt abtrunnig worden, barauff er one ju Unttwortt geben, es hab inen nichts anderft, ben ba Sigifmundus Rintinger, ber Superintendens zu Germerfheim, ettlich Berheifung und Bertroftungen gethan, baneben ime ettliche Bucher zugeschickt, zum andern hette inen des Landtichreibers zu Guttenberg Tiranen und grobes Unfahren, fo er gegen allen feine Umpte Bfarrern vbet und furnimbt, und ban zum britten D. Johann Marpachs Buch, fo er de Coena domini aufgehn laffen, bargu beweget, welches er gelefen und diemeil barinen fonderlich zwei araumenta, fo auf bes Dliuiani Bredigen genomen gefett, angezogen werden, hetten 3me biefelben, wiewol fie both burth D. Marpachen abgeleinet murben. ein folchen Zweiffel pracht, bg er nit gewuft, welchem Theil er benfallen folt, und wiewol er fich gegen obgemelten Landschreiber erftlich entbotten, begwegen mitt Jemandte in Difputation einzulaffen und da er geirret wolt er fich unnderrichten laffen, hette es ime boch nit gedhepen mogen; also weber (mare?) er noch bes Erbiettens mit Jemandt beswegen zu conuerfiren, und ba er ein beffer Meinung vernemen fonndt, wolt er fich gehrn weifen laffen; ba ime aber fein Meinung nit widerlegt, verhoff er, man wurdt Inen von der mahren Seligfeitt auch nit begeren abzumenden. hierauff haben wir vor gutt geachtet Cumanno (Runmann Klinebach) bem Superintendenten zu beuelben, beswegen mit ime ein Underrede zu haben, und haben wir ime dem Pfarrer ba Scriptum Cheri be coena doming, Biblia und ander Bucher gustellen laffen, fich ein Tag zwen ober brei (!) nach Roturfft zw ersehen. Als nun Cumannus geftern Sontags nach ber Mittagpredig wiederumb zu ime tomen unnd gefraget wie ime folches Eberj Scriptum gefahl, hatt er ime ju Untwortt geben, er hab es gleichwol hieuor nit gelegen, befinde aber, by er hochlich gegreet. Bnd wiewol Cumannus inen erinnert, er folt wider fein Gemifen nitt handlen, souder sich in foldem hochwichtigen Buncten wol bebenden, vnd nitt etwan durch folche Renocation Erledigung der Gefengnus suchen; darauff er nochmals angezeigt, dz inen nichts anders dan der Superintendens, Landschreiber zu Guttenberg vnd D. Marpachs Buch dahin wie obgemelt bewegt vnd also irre gemacht; seh erbüttig deswegen solches seines Irthumbs offentlich Wiederuff zu thun, auch bej der Lehre der angspurgischen Confession hinfurther bestendig zu pleiben, vnd damit man solches ihm Wert spüren konde, woll er sich an kein calninisch Ortt, sonder da nach der augspurgischen Confession vnnd deroselben Apologia gelernet würde, begeben.

Biewol wir nun jum Theill barfur gehalten, es folt omb ber Brfachen willen er die Rirch zu Candel turbirt, G. F. G. undertheniglich zurathen fein, bas er ferner baselbft gelaffen murbe, bamitt er folche wiederumb reconcilijrte, fo tragen wir boch die Rurforg, diemeil folder fein Abfahl in difer Art fundbar, er merbe nachmals wenig bafelbften erbamen. Wehren beromegen, mo hiezwischen brei ober vier Wochen von G. F. G. uns fein anderer Beuelh zutompt, des onderthenigen Furhabens, inen Pfarrer ber aufgestoffenen Wortt halben, by die Besten an E. F. G. Boff feiner Meinung fein folten, mit allem Ernft wiederumb zu Reden au feten, und ba er teinen nennen tondt, inen ein offentlichen Wiederuff thun auch folches feiner Brpheden inferiren gulaffenn. barauf man vernemen fonde, das wir ober E. F. G. andere Rathe ober Diner deg unbegrundten Bezugs bej meniglich genugfam purgiret feien. Bum andern, by er nitt allein albie ju 3megbrucken fonder auch zu Candel folchen feinen Errorem de coena domini offentlich vff ber Cangel corrigiren und baneben anzeigen folt. welchergeftalt er burch die Caluinischen zu folchem Abfahl und Serthumb beweget, bamitt meniglichen abnemen und fpuren fondte. mit mas Practicen die Caluiniften umbgangen, und ba folches ein Erempel, bamitt nit allein ander Pfarrer, fonder auch E. F. G. Bnberthanen befto weniger fich mit berogleichenn Sacramentschwirmern in Gemeinschafft begeben, und ihm Sahl ettlich zu Candel burch feine Bredigen mitt bem Caluinismo vergifftet und Ihrrig gemacht worden, by biefelben alfo durch fein Wiederuff tondten wider gewonnen und im rechten Berftandt confirmirt werden.

Wo er nun bergeftalt seinen Irthumb corrigirt, darzu ein lange

Gefengnus vhgeftanden und hiezwischen nichts Einkomens gehabt, seine Haußhaltung gahr zertrent, und also seiner Narung in Abgang gerathen, zudem seiner Haussschauß (rau) uff dem Wege als sie inen gebetten sonder Zweiffel durch Schrecken nitt allein einer Misseburtt, sonder auch anderer Kranckheitt halben (wie wir dessen Wisseburtt, sonder auch anderer Kranckheitt halben (wie wir dessen Wissehnst tragen) Bnfahl zugestanden, hilten wir undertheniglichen vor rhattsam, E. F. G. solte denn miltisten Wege fur die Handt nemen und Inen auß obgesagten Brsachen des abgesorderten Abtrags, insonderheitt weill er es nit wol vermag, gnediglich erlassen.

Bas funft im Pfahrhauf burch inen in Abgang tomen, ist er schuldig wiederumb zu ergenten und in Befferung zu ftellen, wie er dan begwegen auch angehalten und als dan hinweggelaffen werden folt. Dann wir ihe ba Bedenden tragen, ba es nitt nuglich, mo er meitter folt zu Canbel gelaffen werben, in Erwegung bas er wenig Rut baselbst Schaffen, und jederzeitt die Underthanen und feine Bfarrfinder fich an ime ergern wurden; ba er auch ettwan mitt einem Bnderthanen ju fchaffen beteme, mochte ime folder Abfahl jederzeitt furgeworffen oder von den Caluiniften, fo ine bienor zu folchem Werd verurfacht, wider verfurt werben, baraug ban andere Beittläufigkeitten enbftehn mochten. Ihm Fahl er fich aber an ein rechtgeschaffen Ortt thut vnd vermog seiner Zusage ber augfpurgischen Confession gemeg lernte, sich auch ettwan ein Ihar ober mher vnergerlich und wol hilte und algban'in E. F. G. Fürstenthumb sich wiederumb zubegeben gemeint were, alfouerre er aute Testimonia vflegen murbe, fonden er ale ban wiederumb vffzunemen und ettman ein Pfarr zu beuelben. Solches Alles haben G. F. G. wir undertheniglich nit verhalten follen und thun berofelben vns zu Inaben undertheniglich beuelhen. Datum Zweibrucken den 14'en Januarij anno 2c. 1566.

E. F. G. vuberthenige gehorsame Statthatter und Rhett zu Zweib. Silberborner.

An meinen g. F. und H.

Ich Jacob Neiding, gewessener Pfarrer zu Canbel, bekenne und thue kundt mitt disem Brieff, bemnach ich durch ettliche casluinische und zwinglische Theologen, sonderlich Sigismundum Rins Beitschrift f. b. bift. Theol. 1870. 111.

inger. Bfarrer in Germerkheim, burch fonbere Bertroftungen abin bewegt worden, by ich mich von der augspurgischen Confession zu solchem Arthumb begeben und mein haufrhatt von Candel bei Nacht und alfo beimlicherweife hinmeg furen laffen. Bnd ob ich wol durch ben Landschreiber zu Guttenberg zu Reden gefezt, hab ich doch nitt allein damals gegen ime follich mein wiffentlich Furnemen verleugnet, sonder auch . . . . mit Bflichten betheuern wollen, auch mich öffentlich vernemen laffen, da die Beften und Fürnembften an des durchleuchtigen hochgebornen Furften und Berrn, Berrn Wolffgange Bfaltgrauens bei Rhein. Bertoge in Baiern und Grauens ju Belbent, meines gnedigen Furften und herrn hoff follicher Meinung fegen, berowegen fein furstliche Gnaden Brfachen genomen, noturfftige Anquisition und Berhor ber Sachen furzunemen und berohalben mich auch zu 2mei= brucken in Berftrickung und Berwarung anzunemen, zubehalten und mich ber Noturfft nach barüber zu besprechen und zu Rebe ftellen zu laffen. Diemeil bann bem alfo, und ich auf beichene Bermanung und Erinnerung in Barbeit bej mir befunden, bas ich vnrecht gehandlet, auch entlich bedacht bin, die irrige Opinion des Caluinismi und Zwinglianismi junerlassen und bei bem mahren Berftandt ber Lehr, auff welche die augspurgifche Confession gegrundet ift, zupleiben, und bann mit ben Worten ale obsteet bochgebachts meines g. F. und Berrn, Pfaltgrauen Wolfgangs Statthalder Rethe und Diener gar feinen gemeint, fonder des durchjeuchtigen hochgebornen &. und Berrn, Berrn Georg Sanfen, Bfaltgrauens u. f. m., auch meins gnedigen &. vnd herrn, Dhiener Doctorem Joannem Bhilotum und ein Engellender, fo fein f. G. an dero hoff, verstanden habe: fo bethenne ich folche hiemit offentlich, will auch obgemelten meinen Errorem nitt allein offentlich ju Zwehbrucken, fonder auch ju Candel off ber Cangeln corrigirn, und daneben die Buborer berichten, welcher Geftalt ich in folden Irthumb geführet worden. Neben bem fo foll und will ich daienig, fo an bem Pfarrhauß zu Canbel burch mich in Abgang tommen und baufellig worden, ergenten. Bnd das ich berhalben die erlittene Thurmstraff wol verbient, auch Brfach gegeben hab mich hoher zu straffen, bieweil aber vff mein selbs und meiner

Saufframen befonder vilfaltiges Bitten ich berfelben auch weitrer Gefengnus erlaffen, fo thu ich mich beffen in aller Bnberthanigfeit bedanten. Ich foll und will auch die erlittene Bermahrung ober Berftridung noch einichen Sandel, fo mir bifer Sachen vor ober nach widerfahren, gegen hohermeltem meinem g. F. vnd Berrn, feiner f. G. Statthaltern, Rhetten, Amptleutten, Beuelhabern, noch allen benjenigen, fo ihren f. G. nunerforechen (sic!) fteen und ben mir in Berbacht waren, fonderlich gegen dem gandichreiber Buttenberg, Balther Bofcmann, berofelben Leib und Guttern in Argem oder Bnauttem nimmermehr die Tag meins Lebens auden, rechen, efern, noch Solches burch Undere zu geschechen anrichten ober verschaffenn beimlich ober offenlich in tennerlen Beife, bab and berohalben it alebalbt aute Billene und ungetrungen Bemutte versprochen, angelobt, und ein leiblichen andt ju Gott gefcomoren, obbemelten Buncten allen bud jeden infonderheitt alfo würdlich nachzuseten, und nimmermehr darwider au thun ober ichaffen gethon zu werden. Db ich aber fo untheur, und bifer meiner Bufage nit nachteme, fonnber barwiber handlen würbe, (darfür Gott fein well!) fo foll und mag offthochgedachter mein g. F. und Berr, feiner f. G. Statthalter und Rhett, Ambt - und Beuelholeuth nach meinem Leib zugreiffen, vnnb mich ale einen Erhlofen und Meinaidigen ires Gefallens zuftraffen gut Fug. Recht und Dacht haben. Bor bem Allen foll mich, mein Leib. Leben ober Gutt nit fregen, friben, friften, fcbirmen noch offenthalten ainig Gnabe, Frepheitt, Gleidt, Berbott, Gebott, Gericht ober Recht geiftliche ober weltliche, Burg, Stadt, noch Landtrecht, Minung ober Bundtnus ber Fürsten, Berrn, Stadt ober Lander, Relaxation, Restitution, Dispensation, noch Absolution ber Renfer, Ronig, Bapft ober Anderer, auch fonft fein Aufzug und Behelff ober etwas, fo ich ober Jemaubte von meinetwegen ichirmsweiß hierwieder furwenden fondt oder mochte. ban ich mich des Alles und Jedes fambt dem Rechten gemeiner Bergeihung wiedersprechendt gang verziehen und begeben habe, verzeihe und begebe mich auch beffen itt als ban und ban als itt wiffentlich in Crafft big Brieffs, Alles getreulich ju halten; und bes zu Brtunde hab ich bife Schrifft vber mich geben und mich mit aigenen handen underschrieben, deroselben auch mein gewonlich Bittschafft zu Endt offgedruckt, die geben ist zu Zweibrücken den brepzehnden Februarij ao 2c. 66.

Na: Bf biefe Brphebe, wie bie . . . . und von ime subscrisbirt vorhanden, ift er ber Gefengknus leidig worden 14 geb. ao 1566.

Dem Ersamen vand furnemmen Hans Rottenn, Schulthaisenn zu Cannbell, meinem lieben Gevatter.

. . . Wie folt ich bann einen andern Abscheibt von Euch aenommen, dan wie Ihr mir felbst gebenn habt? Ich bin genugsam von Guch und Andern am Narrensepl gefürt, und für Bilatum unnd Cappham geftellt morden, nun aber burch Gottes Onadt auf folder Tyrannen Gewalt vnnd Sandt erloft u. Unnd wiewol ettlich gang ichmehlich vnnb gottelefterlich vonn mir vnnb ber Religion, fo inn durfürstlicher Pfalt ift angericht wordenn, reden, die boch fonfte Saab vnnd Guet, Eher vnnd Gefüer vonn dem Churfürftenn betomen vnnd erlangt, fo fein doch biefelbige folche wetterwendische und machmettische Leute, bas fie unuerschampt bannoch fro feint, das fie ire Rinder ju vne inn Dienst vnnd Berpflichtung under unfer Religion gebenn, unnd mit unne die zwinlische Sofffuppen egen lagen; wo ich Guch biefelbigenn nennette, murbenn fie Euch wolbetant, vnnd hierinnen will ich weitter nit Richter fein, fonnder dem beuellen, der mein unnd aller Menfchen Berten maig, onnd murt ans Liecht pringenn basjenig, fo iegunder verporgen ift. 3ch amar beger fein Rach nit, fonnder beuelhe es Gott, der Alles hat, vnnd ob Ir mir icon das Dein auffhaltenn, verpietenn, bas hinmegt gebenn vnnd verschenkenn, die Euch lieb bamit verebren, ligt mir nit Großes baran. Es ift viel befer bei Gottes Feindenn vnnd Berfolgernn des hepligen Guangelions bas zeittlich Guet verlieren unnd verlokenn nach ber Leer und Beuelch Chrifti, bann bas man folt verlieren basjenig, bas ewig vnnd himlisch 2c. . . . . Siemit wünsch ich Euch Bug vnnd Befferung, glückfelige Beit vnnd ein gnebigenn Gott, bem feint benollen.

Jacob Neydingerr, Schuldiener zu Neuhausen.

Guter Freundt! Wir haben ewer Schreiben, ben abtrünnigen Pfarrer zu Canbel betreffend, empfangen, was er auch an ben Schultheissen geschriben verlesen. Das er nun allso trewloß wordenn, müssen wir geschechen lassen; vnser Beuelch ist aber, wo Ir ine wider in unsers g. F. und H. Oberkeit zu bedretten wisst, das Ir ine gesengklich einziehen, damit er seins freuentlichen lugenshafften Schreibens halben nit ongestrafft bleibe. Bas er auch noch zu Candell hatt, sollt Ir ime nit volgen lassen, sonder damit handlen, wie die vorige Beuelch ausweisen. Wolten wir Euch nit bergen. Seind Euch zu Guttem geneigt. Datum Zweyb. 8 Mah ao 2c. 1566.

Berordnete Rathe ju 3megbr. 2c. 2c.

Un Landschreiber Guttenberger Umbts.

Die Geschichte Reidingers hat noch ein merkwürdiges Rachspiel. Derfelbe Raplan, Stephan Schötter, ber 1565 von Betrübnig erfüllt mar, weil fein Pfarrer am Glauben Schiffbruch gelitten habe, trat am Simmelfahrtefefte 1591 felbit mit ber reformirten Lehre von der Perfon Chrifti und dem heiligen Abendmahl por die Gemeinde. Auch dies Mal maren es wiederum furpfälzische Beiftliche, die benfelben wie 25 Jahre friiher ben Jatob Reibinger zu fich hinüberzogen. Ueberhaupt entfalteten die Calviniften einen ungemeinen Gifer für ihre Lehre und fie fanden in Begenden, wo noch viele Schüler Melanchthons maren, wie in Zweibruden und ber Pfalg, leicht Gingang. Bergog Georg Bans mare ohne Zweifel mit Schötter ebenfo verfahren, wie einft Bergog Bolfgang mit Reibinger. Da aber fein Mitgemeiner Johann I. von Zweibruden reformirt mar, hatte Schötter an ihm einen Beschützer und blieb unangefochten in feinem Umt. Freilich nahm die Bemeinde Aergernig an ihm und wollte von bem Calviniften nicht das heilige Abendmahl empfangen, und noch am Nachmittag jenes Simmelfahrtsfeftes hielt ber Raplan Beit San eine mit allen Grunden ber lutherifchen Orthodoxie mohl ausgerüftete Predigt zur Wiberlegung bes calvinischen verbammlichen Arrthums. Aber fo wenig Achtung uns ber calvinische Martyrer einflößt, der es fo leicht nimmt mit Gib und Sandichlag, fo wenig Achtung flößt uns ber lutherische Raplan ein, ber nicht allein wegen feines unwürdigen Benehmens, feiner Exceffe und Ausschweifungen in den Thurm tam, fondern fogar im folgenden Jahre megen Chebruche entlaffen werden mußte. Es tann uns taum Bunder nehmen, daß folde fittliche Schaden porhanden maren, menn mir feben, wie auf ber einen Seite alle Anftrengung nur auf Befeis tigung, auf ber andern nur auf Erhaltung des lutherischen Betenntniffes gerichtet mar. Die Ueberzeugung fo vieler theuren Gottesmanner, die um bes Bemiffens willen unerschütterlich feftbielten an ber einen ober andern Confession, und wirkliche Marthrer ihres Glaubens murben in allen Ehren, laffen fich boch bie traurigen Folgen diefes Brudertampfes nicht leugnen. Befahren für bas fittliche Leben find immer vorhanden, mo ber Begenfat zwischen Lutheranern und Reformirten überfpannt wird und in ben Borbergrund tritt. Darum find biefe Actenstücke fo lehrreich für die Gegenwart: "fie find in ber That ein Spiegel, in bem fich bie Begenwart beschauen follte".

### Eine Predigt

## M. Seinrich Erzbergers,

Diacon ju St. Beter in Bafel, gehalten am Weihnachtstage 1570.

Mitgetheilt

bon

#### 3. A. Tinder,

Pfarrer gu Regolbswil, Canton Bafel (Schweig).

Ehe wir die Predigt Beinrich Erzbergers hier mittheilen, seben wir uns veranlagt, einige geschichtliche Bemerkungen vorauszuschieden, die uns zu genauerer Orientirung in jener von religiösen Streitigkeiten tief bewegten Zeit dienen follen.

Bei bem Sacramenteftreit hatte fich Bafel nie in ben Borbergrund gedrängt, sondern eine lobenswerthe Mägigung beobachtet. In ber That hatte es auch einen eigenen Stand. Un der Schwelle bes schweizerischen Sochlands, den Uebergang bilbend in das Belande Deutschlands und bes Elfaffes mar es am meiften ber Gefahr ausgesett, amifchen amei Feuer au gerathen und fich entweder ben Borwurfen ber Strafburger, beren Confession fich so ziemlich an die lutherische Unsicht vom Abendmahl anschloß, oder benjenigen ber Züricher auszuseten. Indeffen hatte es im Jahr 1534 feine eigene Confession (erfte Basler Confession) herausgegeben, und es läßt fich leicht begreifen, warum in der Lehre vom Abendmahl bereits auf den Streit Rudficht genommen murde, ohne dag darum die Confession als durch den Streit selbst hervorgerufen braucht angefeben zu werden. Der Artitel über bas Abendmahl mar in ber That fo milbe gehalten, daß Bucer in Strafburg hoffnung ichopfen tonnte, in diefem Buntte eine Berftandigung amifchen den Stragburgern und Baslern erzielen zu konnen, mas feinem Freunde Wolfgang Capito, ber früher Achnliches versucht hatte, nicht gelungen mar.

Im Jahr 1531 hatte Defolampad, der Basel'sche Antistes, seine irdische Lausbahn beschlossen, und an seine Stelle war Oswald Myconius getreten. Bei ihm, der ohnehin kein Freund des Streites war, sinchte sich Bucer durch einnehmendes Wesen zu empfehlen, und es gelang ihm auch soweit, daß derselbe den sog. Wittenberger Artikeln (1536), denen die Strasburger eine eigene Auslegung zu geben suchten, wenigstens keinen offenen Widerstand entgegensetzte, als es sich um deren Annahme von Seite Basels handelte, was jedoch erst lange nach Myconius' Tode auf einige Zeit geschehen ist.

Wegen seiner versöhnlichen Gesinnung hatte sich Bucer seiner als thätigen Werkzeugs bei seinen Unionsbestrebungen in Bern bedient, was indessen zur Folge hatte, daß Myconius bei den Zürichern in den Berdacht der Abtrünnigkeit gerieth und die Basel'sche Kirche selbst des Lutherthums beschuldigt wurde. Ehe er jedoch vom Schauplatze abgetreten ist (sein Tod erfolgte im Jahr 1553), hatte er sich dieselben durch Mittheilung seines Glaubensbekenntnisses vollkommen versöhnt.

Un feine Stelle trat nun Simon Sulger, ein geborener Berner, ber zuerft in feinem Beimatlande, in Bern felbit, theils als Lehrer ber Theologie, theile ale Rirchendiener angestellt murde, jedoch im Jahr 1548 bafelbft wegen feiner hinneigung jum Lutherthum sowohl in Bezug auf feine Unficht vom Abendmahl als auf andere bemfelben eigenthümliche Cultusformen entlaffen murbe. wollte er feine Stelle als feine Ueberzeugung jum Opfer bringen. Er felbst ergablt, daß er aus reinem Intereffe für die Sache im Jahr 1538 eine Reife nach Wittenberg unternommen und ba in Folge einer perfonlichen Unterredung mit Luther fo nachhaltige Gindrude empfangen habe, daß er beffen Unficht vom Abend= mabl für die einzig mahre halte. 218 Untiftes einer reformirten Stadt glaubte er auch diefelbe insofern verantworten gu tonnen, ale die Baster Confession in diesem Artifel eine weit= herzige Deutung ibm zuzulaffen schien. Freilich trat er damit nicht öffentlich auf und befampfte ebenfo wenig die Zwingli'sche Abendmahlelehre, bagegen fuchte er im Stillen unter feinen Collegen Freunde für feine Anficht zu gewinnen, mas ihm benn auch bei mehreren gelungen ift.

Indessen konnten mehrere Umstände, wie 3. B. daß auf seinen Betrieb Basel sich weigerte, die im Jahr 1566 erschienene helvetische Confession zu unterschreiben, wodurch dasselbe sich anderen schweizerischen reformirten Kirchen entfremdete, sowie Sulzer's steter Berkehr mit den ersten Bertretern des Lutherthums nicht versehlen, tiefes Mistrauen gegen ihn zu erwecken, so daß ein späterer Zusammenstoß unvermeiblich war.

Dieser erfolgte benn auch im Jahr 1570, wo am Beihnachtstage Heinrich Erzberger, Diacon zu St. Beter in Basel, ein junger gesehrter Mann, mit einer geharnischten Predigt wider Sulzer, jedoch ohne dessen Namen zu nennen, aufgetreten ist und das Abweichen Basels von seiner Confession bitter beklagte.

Wenn auch diese Predigt nicht ohne Leidenschaft gehalten wurde, so athmet sie doch eine solche Wärme für die Erhaltung der Confession, daß fie wohl verdient, als ein interessantes Actenstück zur Geschichte der Homiletif in extenso veröffentlicht zu werden, was hiermit geschehen soll.

"Anno 1570 nach Erlöfung menschlichen Geschlächts uff den heiligen Christag begab sich on allen Zweisel aus besonderer Anschiedung u. Antrib Gottes, daß ich ein Predig hätt nach Imbiß zu St. Peters von der Menschwerdung Jesu Christi, unsers Heilands, In welcher Ich uß Rechtem u. Bequemlich Anlaß von persönlicher Bereinigung der zwo Naturen In Christo gehandlet u. endlich uff die würklich herfürgelesene Allenthalbenheit u. also 11st den Mißverstand Im h. Nachtmahl kommen, wie hernach folget von Wort zu Wort."

Der Anfang dieser Predig war also: "Wir haben abermals erlebt von Gottes Gnaden den freudenreichen Tag der Wiedersgedächtnuß der herzlichen u. seilgen Geburt u. Menschwerdung unsers Herrn u. Heilandes Jesu Christi; Gott der Allmächtig wolle, daß wir mitt mehr Dankbarkeit, denn Bisher beschähen, gesgen seiner Güte erkennind, u. zu seines Namens Lob solche Gutsthat mit allem Ernst anlegind u. bruchind durch änderung u. Besserung des Lebens, Berläugnung aller Bosheit, Lichtsertigkeit, Untreue u. Nids, Abstellung böser Secten u. Berkertmeinungen, durch wahren Glauben In Christum, unsern Erlöser, rechten

Anrufung Gottes u. Berehrung nitt in Brot u. Win, sondern Im Geift u. in der Bahrheit, durch ein mäßig, zuchtig, erbar, gottfälig Leben, In mahrer Christlicher Liebe u. Ginigkeit, Amen.

Das ift mein Begaren u. wünschens euch allensamen, zu eim guten Antritt u. Ingang In bas neue Jahr von Herzen.

Hiernff bin Ich zur Hiftori Luc. 2 getreten, dieselbige auf das allerkürzest zu durchlauffen, und als ich die Worte angerüret (u. es geschah, als die Tag ersüllet waren, daß sie, Maria, gebären solt, n. sie gebar Ihren Erstgeborenen Sohn, n. wicklet ihn in Windeln), zog ich neben anderem an: hiemit wurde allen Feinden u. Widersachern der wahren Menschheit Christi das mul verstopset, es wäre Marcio, Manichäus oder andere Beraltete, die sy In dem Lib Marien n. in den Wiegen angefallen, oder Neue, die Sy Im Himmel zur gerechten Gottes zu einem Gespenst zu machen, freventlich, troplich, grob n. geschrifttwidrigen Glauben vnterstanden, daß wir des Menschen Christi gewertig sehen nitt vom Himmel, sondern von Allenthalben, also auch der Höllen, daß wir nitt nach der Lehr Pauli ob sich uns richtend zu Christo, sondern im Brot, n. so wir In mündlich gessen (so Lehren si), In unserm Magen suchend und anbettend.

Nach solchem bin Ich In Erklärung der Hiftorien fürgefahren, u. als Ich damit fertig worden, etlichs bis uff nächst kunftigen Sonntag geschoben, hab ich obangeregten Handel, wie folget, fast zu mitler Predig zu Handen genommen.

Nun lassend uns, sprach Ich, für das Letst auch etwas bedenten von dem Unbegrifflichen u. unussprächlich Wunder nit allein, daß eine reine Jungfrau einen Sohn geboren, sondern daß sie den Sohn des Allerhöchsten geboren (Matth. 1), das ist, daß Gott Wensch worden ist, wie Johannes schrybt, das Wort ward Fleisch, u. Baulus 1 Timoth. 3, daß Gott geoffenbaret ist im Fleisch, welches er dann auch nennt ein groß Geheimniß der Gottseligkeit. Und bises will ich mit den Alten Reden und handlen, die zugegen sind.

So finden, hör ich wol, sich zwo Naturen In einer Person Christo, nähmlich die Göttliche u. die Menschliche, u. wie ein Mensch us Lib u. Seel zusammengeset, also machen die zwo Naturen ein Christum, Heiland, Erlbser, u. ift Christus ein wahrer

Gott u. ein mahrer Menfch, welches auch vonnöthen mar. halben man verläugne fon Gottheit, oder fin mare, beständige umschribene Menfcheit, fo verleugnet man ben gangen Chriftum. Dann die zwo Raturen In der Geburt Chrifti bermaffen find vereiniget worden, daß fie fich In die Emigfeit nimmer icheiben noch trennen lond, wenn fich schon die eine nit so wat streckt, als bie andere, die alles erfüllt, libhaftig in Chrifto wonende. Und bak alfo mit eim Ramen, man nenne Gott ober Menich, alle Bit ber gange Chriftus verstanden mird, u. alfo mas ber Menfchbeit eigen ift, Gott jugefdriben, ale bag er gelitten, gefrütiget worden, (εδιωμάτων κοινωνία) und hergegen was der Gottheit eigen ift, bas fie als wenig mit ber Menschheit theilen tann, als nit Gott fein, bas wird ber Menschheit auch jugeschriben, als bag er vom himmel fommen feie, u. Im himmel gfin, ba er mit Nicodemo uff Erbrich geredet. Das thut die perfonliche Bereinis gung, daß er foviel ale ein Substang ift, ein vnooraois. Dargegen aber fo find fie barum nit miteinander vermifchet morben. u. behaltet jedwede Natur Ihre formales und natürlichen Eigenschaften. Der Gottheit Eigenschaft (alfo greden) find diefe: unendlich fein, von Emigfeit zu Emigfeit, Allenthalben, Allmächtig. Allwiffend, beren Reine tann Gott von 3hm geben, u. einer Creatur, wie Chriftus ift, nach fyner Menfcheit mittheilen. er wölle bann einen andern Gott uffrichten, fo fanns auch fein Creatur empfahen, fassen, tragen, bas Gefchopf tann ja nit ber Schöpfer inn.

Der Menscheit Eigenschaft, barus Ihr Wesen besteht, sind aber biese: endlich spu, umschriben spn, zumal in einem Augenblick nit mehr, dann an einem Ort spn, sichtbar spn, ist eines wahren Lybs Eigenschaft, betästlich sein, wie Christus nach siner Ufferständniß spnen Jüngern anzeigt Luc. 23. Diese kann Christus nach siner Menscheit so wenig verlieren, als nit ein wahrer Mensch mehr spn. Darum wenn wir also lesen in der Schrift, daß Christus spricht: Ich din bei euch dis zu End der Welt, wird solches wohl geredet vom ganzen Christo von wegen der personlichen Bereinigung, aber wir sollen wissen, daß es erfüllt wird, wie Augustin u. Bigilius reden, nach spner ewigen Majestet u.

Sottheit allein, also auch der Spruch: Eh daß Abraham war, bin Ich. Herwiederum sind folgende Sprüch von spner Menschheit, zum ersten nämlich, daß der Engel sagt: Er ist nit hier, er wird euch vorgehen in Galiläa. Item, daß er selbs redt, der Armen werdet Ihr allewegen han, mich aber werdet Ihr nit allerswegen han.

Stem, im Glauben der geftorben ift, begraben, ufferftan= ben, uffgefaren u. f. w.

Soviel antrifft die zufälligen Anhäng der Menschheit Chrifti berfelbigen als Schwachheit, effen, trinken, schloffen, Tödtlichkeit u. s. w., leeret uns die h. Schrift, daß sie der Herr gutwillig von unsertwegen an sich genommen, aber hingelegt habe im Grab, in spiner Urstande (Auferständniß) dahinden gelossen; benn er ein clarificirten Lyb bekommen, herrlicher denn die Sonnen, ist einmal gestorben, stirbt nimmermehr, welchem auch sollen am Tag der allgemeinen Ufferstandnuß unsre Körper glychförmig werden.

So bekennen wir darby, daß die Menschheit Christi von der vereinigten Gottheit geziert sei mit himmlischer göttlicher Bysheit, Krafft, Heiligkeit, Herrligkeit für alle spine Mitgenossen — denn er unser Haupt hatt syn sollen, uß deß völle (Fülle) alle Glieder schöpfen Gnad u. alles guts nach der Maaß, die der Vater einem jedlichen beschieden shatt.

Ueber das, das Christus sei uffgefürt (erhöht) worden in syner Menschheit über alle Himmel, nemlich in den allerhöchsten Himmel, gesetzt über alle Fürstenthumb, Oberkeit, Herschaften, Macht, Serwalt, das Ihm Alles unter syne Füße gethan, also daß er im obersten Grad sehe nach Gott, der nächst by Gott, ob allen Ereaturen, aber doch nitt desto minder unter Gott blyde u. minder, denn er selbst nach syner Gottheit ist, wie er selbs bekennet, der Bater ist grösser denn Ich, u. Paulus, das Haupt des Man=nes-ist Christus, Christi Haupt ist Gott. Item, er wird das Rych dem Bater überantworten, der Son wird sich alsdann auch unterwersen dem, der Ihm es Alles unterthan hatt, uff das Gott spe Alles in Allem. Und diese Erhöhung der Menscheit Christi verstönd wir durch das Sigen zur Gerechten Gottes.

Diese Bereinigung hat verleftert Reftorius, der also barum

gehalten, daß er die zwo Naturen gesündert, us einer Person Christi zwo gemachet, — Zween Christos. Ist Ihm wenig anders Gott in Christo gesyn, denn in Petro. Den schröckenlichen Irrthum hat verdammt Synodus Ephesina, welcher für recht katholisch langist erkennet u. angenommen worden. Darnach ist ein anderer Reger entstanden, Eutyches mit Namen, der hat geleert: die zwo Naturen sehen durch einander vermischt worden. Diesen grausamen Grewel mit sammt dem andern hat verdammt Synodus Chalcedonensis mit solgendem Bekanntniß:

, Wir bekennen einen einzigen Jesum Christum Son u. Herrn, Eingebornen in zwo Naturen, unvermischt u. unverwandelich, unzertheilt, unzertrennlich erkennet u. geprediget, also daß die Berseinigung der Naturenunterscheid ganz u. gar nitt hineinwirft, sonsbern vylmer jedwederen Natur Eigenschaften erhaltet, die da in Ein Person oder Substanz zusammen sind Kommen.

Das ist der Glaub der ersten Rylch, das ist die gesunde Leer des h. Evangelii von Christo u. fyner Person.

Nun leuget, was der Tüffel kan, der unkraut seyet, das dozumol usgerupft u. usgerüttet ward, das godt nit erst wieder hüttigs
Tags uff, sondern grunet mit aller Macht, hat tiese Wurzeln gewonnen u. thut dem guthen Samen merklichen Abbruch u. Schaden. — Denn dahin ist es kummen, daß vorangezogene zween
Irrthumb an einander gewachsen u. zusammengeschmulzen werden
in einerlei Leer, von einerlei Lehrern versochten. Aber den ersten
um der Kürtze willen lossen wir berowen (beruhen), der andere ist
verstendtlicher, das sy nemlich die Eigenschaften der Naturen vermischen u. wie Eutyches die Gottheit vernichtiget u. getisset (getisgt) hat in der Menschheit, also thuend sy u. tilken die Menschheit
durch die Gottheit, darum sy sehren, was Gott der Son eigens
habe, das habe er in die Menschheit geschüttet u. derohalb so sehe
das Fleisch Christi allenthalben, darmit sy dann beide die Warheit
bes Fleisches verläugnen u. Gott lästern.

Nun was wollend fy Guts uffbawen (aufbauen) mit der schönen Leer (man foll fy billich unter die Heiligen zellen, die fy erfunden von des stucks wegen) daß Christus Lychnam wesentlich im Brot des Nachtmable sey und mit demselbigen mündtlich, mündtlich sagen

sy, empfangen und geeffen wird, von allen die zugehnd, sy seien Judas od. Petrus, etlich kömmen so wyt, daß sie fry dürsen sagen: Er werde mit den Zänen zermalen, dahin sehen sy, denn wann myn Tochter nicht ein wehrwort 1) hette, so wäre sy langist zur Hure worden, wenn sy die erdichtete Allenthalbenheit nitt zum Behelff hätten, wär Inen langist niedergelegt die arbenzelige (arbeitstelige — erdärmliche) Meinung.

Giltet gleich, daß in mit Regern, Teuffern, Spirituffern, Saframentirern. Schwermern. Tüfflen au uns werfen, giltet auch aluch. daß große Doctores im Spyl find, fie haben nit Gemalt uns einen Glauben gu feten; wenn's ichon Engel maren, wollten wir's bennoch nit annehmen, die fchryfft ift ftart barwieber; wann ichon Luther felbs were, Er muß inn Leer eben fomol den propheten u. aposteln Leer unterwerffen, ale mol er folches ben Bäpften. Batribus und ben Concilien thon batt. Ach Gott, er ift ein Menich gfin, Gott hatt 3m großen Berftand verlyhn, berrliche Ding burch In gewirkt, bas nyemandt laugnet, folgt barumb. bag er nitt hatt irren fonnen, dag er fein unverftand mehr gehapt (gehabt) u. daß teine fleischlichen Anfechtungen in 3m ginn, daß er on magen erlüchtet ginn fene? Ach lafe man fnue Schriften. Wir halten hoch vom Im u. billich, aber wir follten In by mytem ben Aposteln nitt glich feten. Warumb? Was Betrus in fpuen Epifteln leeret, bas barf feines myteren Urtheilens ober probierens für fich felbft, benn es ift Gottes mahrhafftig Bort. Bas Luther geredet, bas giltet für fich felbft nitt, man muß zuvor über ben probierstein Gottes Worts damit geben - mag's beston, fo nimpt man es an, nitt von Luthers Namens wegen, fondern daß es us ber schrufft ift - ift es Im aber zuwider ober ftimpt nitt mitt 3m, hat keinen Grund barinnen, fo ift es zu verwerffen und menn zehntaufend Luther dahinter ftienden!

Darum darf man uns mitt dem Namen nitt erschrecken, verblenden oder überlegen inn, man wölle denn soviel Bibeln machen, so vil usleger sind, Christenglauben uffe ungewiß setzen und ein nem Bapftthum anrichten.

<sup>1)</sup> Luther in conf. magna laudat. Nicol.

Was hend aber wir damit zu schaffen? Leider unr zu vyl, benu wenn wir schon allendingen des Jrrthumbs fren u. loß wären, solten uns doch an anderen Gemeinden, so dormitt behafftet, beschwäret, der unroth (Unrath) so doruß entstodt, zu Herzen gon. Ich schwyg, daß Fürsichtigkeit Christenlüthen, besonders Hirten wohl anstodt, daß sy dem ybel (Uebel) by Zyten wehren, ob es Jnryst. Nun aber die wyl es dis unter uns geschlichen, so ist es frylich zu anden und diewy nyemandt den Fuchs byssen (beißen) will 2), so muß Ich's than.

Es beduret mich, wie Jung ich bin, das man in unser Kilchen zu Basel den groben Irrthumb (so wird ich In heißen, wyl mir der Othem (Athem) godt), nemlich im Nachtmahl so theff (tief) hat innisten (einnisten) lassen u. daß eben die Kylchen ir Erste Gestalt so verloren, die sy ghan hat zu Zyten des hochverständigen, GottesGelerten, uffrechten u. gottfeligen Mannes Dekolampad, der nach Gott unserer Kylchen Reformator u. Fundator gewesen, welche Gestalt man auch in unserer Basterischen Consession als in ein Spiegel sicht — man diege sich, wie man wölle, so mag sy Ihnen zu dem Irrthumb die Hand nitt byeten.

Detolampad, lebte byn Leer, sowol auf unfren Kanzeln als in unfren Hergen, als dyn Bildniß am Todtentanz 3) eigentlich gesehen wird, wie wollte ich so lustig predigen, möchte ich eher beston (bestehen); dann ich glaub, du wurdest ein besser Examen haben, auch nitt uff frindschaft u. derglychen sehen, damit du gelerte Lüt hättist — tonnten sie schon nit thönen wie du — gälte dir gleich, dörffen auch nit dyne Predigen uswendig studieren, daß man meint, sie weren so geschickt.

Was wünsche ich aber vergeblich! Ich forg, wir werden bald

<sup>2)</sup> Ohne Zweifel ift unter biejem "Fuchs" niemand anders als der damalige Antifies Simon Sulzer zu verstehen, der sich zur lutherischen Abendmahlslehre hinneigte, darüber aber fich sehr vorsichtig außerte.

<sup>3)</sup> Auf dem fog. Todtentanz in Basel befand sich das Gemälbe eines Predigers, welches man für dasjenige des Oelolompad hielt, welches freilich von einer spätern Hand herrühren mußte, da der Todtentanz durch Hans Aluber schon hundert Jahre vor der Reformation gemalt war. — Diese Notiz verdanken wir Herrn Prof. Hagenbach in Basel.

ein ander Lyed (Lied) fingen. Unfre Konfesion klebt noch, bient ber Eidgenoffenschaft u. dem Rych, möchte mans nicht lupfen (ausheben) wie des Wolfgang Wyssendurger Büchlein, mochten wirs nit in Berstand der Augspurgischen Konfession zum mindsten (mindesten — wenigsten) bringen, denn es ligt uns im Wäg, daß die Burgerschafft järlich daruff schweret oder möchten wir sonst eine kommliche Uslegung drüber machen, die uns dient. Zwar wenn Ir firfaren (fortsahren) wie angesangen nach und nach uszubrechen, wenn man so geduldig durch die Finger sieht, halte ich schier, es möchte Euch gelingen.

Im Ramen Gottes, ich will mone Conscientz geledigt haben - wird es das mehr, das wir annemen mugen die Leer, darob ber Span ift, bag Chriftus nach ihner menschheit nitt im Simmel ale an einem Ort fepe, fondern allenthalben, bas er lublich u. mundtlich im Brot, ber natürliche Lub Chrifti nemlich gegen werbe nothwendiglich jum Benl u. f. w. wider aller Saframente Gigenschaft, des Glaubens Art u. unfre eigene Confession mit anhangender Abgötterei, letem Bertramen, Bermuftung bes rennen Gottesbienfte im Geift - wolan fo will ich gerne mone Luden andere vertreten loffen, nitt besto weniger will ich nitt bargn huchlen, noch vyl minder darzu helffen - gilt glych, daß ich jung bin, die Leer, fo ich verficht, ift vor Inen in der Rylch hie gange. Ber ift nun jung ober Alt? urtheilt ir's! Stem, daß ich in minderm Stand bin, bin ich doch Myemands in mym Dienst, denn Christo u. den Rylchen unterworffen, die die Oberfeit schirmen foll - frag auch gar feinem Schengeln, Stechen, Bertleinere nut noch, wenn es dormit usgerichtet mar, uff ben Ranzeln zu stechen, wiewohl ich nitt druf geneigt bin, glaub ich boch, ich wollte ichier mehr Anlag finden. Gott verzuch es benen, die es thuend u. fo es müglich (möglich) auch benen, die uff ein andre fiten (Seite) gefchlagen. Gott weiß's, bag es us feiner hoffart geschieht, mas ber Boct an ihm felbs weiß, bas trauet er ber Beiß (Riege). Es ift ein Altes, bag die vor eigenem Sochmuth wohlgefallen ufhupsen, ftinten möchtn, am allermeiften barwiber fchreien, bag man's an ihnen nit fpure.

Fryeden (Frieden) beger ich von Bergen gu nahren (nahren),

aber es ist zweierlen, der ein mitt Gott der Worheit, der andre neben der Worheit wider Gott, deß wollend wir nitt, es soll eher Alles zu Schittern (scheitern) oder zu Trümmern gon, ehe wir die Ehr Gottes im mind'sten verrothen, verletzen sollind lossen. Man rechne es dann für ein unzytigen Pffer (Eifer) oder nitt; dann glaub ich wäre er zittig (reif), wenn die sach schon gewunnen, nitt mehr möchte abgeschafft werden.

Doch will ich mich nicht riemen (rühmen), allein bitt ich, daß Ir mir soviel trawet, daß dieß us teines Fleisches-Anfechtung ich rüge, und daß ich mich suche. Ich erhol' doch wenig Gunst's, könnte durch schweicheln baß firen (beffer fahren) — Run man leg mir's uß, wie man wölle — Gott ist Richter, der weiß's.

Jest soll' ich firfaren und etwas von der vylfältigen Rusbarteit der Menschenwerdung Christi anzeigen, aber die 3st ist übere (vorbei) bis Sonntags darnach. Der Herr wölle das Gehörte in unsern Herzen wohl anlegen!,, —

Diese Predigt, kräftig, lebendig, in kühnem jugendlichen Trotse gehalten, versehlte nicht einen tiefen Eindruck zu machen, so daß sich die Regierung veranlaßt sah, einzuschreiten. Nach mehrsachen Berhören, in denen Erzberger beinahe von allen Kollegen verlassen wurde, fällte der Rath das Urtheil: Soll Erzberger der Ranzel stille stehn dis nach Austrag der Sache. Da aber derselbe keine Anstellung mehr erhielt, ob er sich schon vielssach um eine solche beward, so war darin zugleich seine Entsetzung vom Amte enthalten. Bald darauf bezog er die Universität zu Paris, um daselbst den theologischen Studien obzuliegen. Laum war er wie durch ein Bunder bei Anlaß der Pariser Bluthochzeit dem Tode entgangen, wurde er als Pfarrer nach Mülhausen im Elsaß berufen, wo er im Jahr 1576 seine kurze Lausbahn beschloß.

Unterbessen hatte es Sulzer, ber nun festen Boben gewonnen zu haben glaubte, so weit gebracht, daß laut Beschluß der Regierung die sämmtlichen Pfarrer auf jene oben berührten Wittenberger Artikel sammt Declaration, welche von Bucer verfaßt eine modificirte Auslegung derselben enthielt, verpflichtet wurden, was freilich nicht ganz ohne Widerstreben geschehen kommte. Hatte doch schon Erzberger klar und bundig die Differenzpunkte der Lehre Dekolam-

pads und Luthers, was namentlich das Abendmahl betraf, in's Licht geftellt. Daffelbe that nun auch Joh. Hospinian, Professor in Basel, mit jenen Wittenberger Artikeln, die er einer scharfen Kristik unterwarf. Indessen wurde auch ihm Stillschweigen geboten.

Später suchte nun auch Sulzer die Concordienformel, an deren Abfaffung er felbst auch Theil hatte, in Bafel einzuführen; allein dieses Borhaben scheiterte am Widerstande der Regierung, deren Stimmung plöglich in die entgegengesetzte umgeschlagen hatte.

Den Grund biefer plötlichen Wendung ber Dinge haben wir in Rurich ju fuchen, wo bie Beiftlichkeit fich veranlagt fah, burch bas Organ ihrer Regierung den Rath zu Bafel vor einer allmäligen Ablösung ber Baster Rirche von ben übrigen reformirten Rirchen ber Schweiz zu marnen, und fo ließ bann berfelbe bas Berbot ausgehen, bei Strafe ber Amtsentsetzung bie Bandora (fo nannte man die Concordie) zu unterschreiben. Bu derfelben Beit mar in ber Person des J. 3b. Grynaus, nachherigen Antiftes' zu Bafel, welcher früher felbft der lutherifchen Abendmahls= lehre gehulbigt hatte, aber bann burch einen feiner Bermandten. Arat Eraftus, wieder für die reformirte Lehre gewonnen murbe. ein ebenburtiger Begner aufgeftanden, der fomohl in Binficht auf Gelehrsamteit als prattifches Geschick überhaupt feinem Gegner die bie Spite bot. Sulzer, des Streites milde, beschlof fein mit mancherlei Rämpfen verwobenes Leben im Jahr 1585 und hatte genannten Grynäus zum Nachfolger, welcher nicht faumte, fogleich bei Antritt feines Amtes die Basler Confession, "bas quilbene Rleinob", wieder auf den Leuchter zu ftellen.

Berthes' Budbruderei in Gotha.

## Zeitschrift

für die

# historische Theologie.

IV. Heft. Jahrgang 1870.

## XI.

## Johann Jatob Wetstein's

## widrige Schicksale

während ber erftern Zeit feiner Anftellung am remonstrantischen Seminarium zu Amfterbam,

nach ben Mittheilungen

ber Remonstranten Abrian Stolker 1), emeritirtem Lehrer zu Rotterbam, und Abr. bes Amorie van der Hoeven 2), Dr. und Prof. der Theologie am Seminarium der Remonstranten zu Amsterdam,

bargeftellt von

## Beinrich Bottger,

Dr. phil., tonigl. Bibliotheffecretar und Rath ju Sannover.

"Sit documento, quid dirum illud et inexorabile odium theologicum possit."

Der Name Betftein ift ein in der theologischen Belt so gefeierter, daß es wahrlich keiner Entschuldigung bedarf, zur Aufpellung seiner Lebensgeschichte irgend etwas beitragen zu wollen, und dies um so mehr, je größere Lücken dadurch ausgefüllt werden. Bekennt nun aber ein Beurtheiler Wetstein's, der Prof. Hagen bach zu Basel, der in seiner Abhandlung: "Johann Jakob Wetstein, der Kritiker, und seine Gegner. Ein Beitrag zur Geschichte des theologischen Geistes in der ersten Hälfte des 18.

<sup>1)</sup> Geschiedenis, inrigting en tegenwoordige staat van het Seminarium, of de Kweekschool, der Remonstrantsche Societeit, S. 8—14, vorkomende in het Mengelwerk der Vaderlandsche Letteroefeningen voor December 1825.

<sup>2)</sup> Het tweede Eeuwfest van het Seminarium der Remonstranten te Amsterdam op den 28. October 1834 plegtig gevierd. Door Abmdes Amorie van der Hoeven, Phil. theor. Mag. Litt. hum. et Theol. Doct. etc. Leeuwarden 1840, S. 44—46. 140—170.

Jahrhunderts"3), den Streit zwischen den weiland Basel'schen Theoslogen Iselius, Frey und Wetstein unübertrefslich mitgetheilt hat: "Ueber das Speciellere von den Schwierigkeiten, die der Herausgabe des Neuen Testamentes (durch Wetstein zu Amsterdam) in den Weg gelegt wurden, und von den Verdächtigungen seiner Orthodoxie ist mir bisher nicht gelungen eine genauere Kunde zu erlangen"<sup>4</sup>), so wird die Erfüllung seines Wunsches: "Wöchten die Holländischen Theologen, die sich in den Ruhm Wetstein's (wie in den des Erasmus) mit uns Baselern theilen, sich bewogen sühlen, ein Mehreres darüber zu sagen"<sup>5</sup>), unzweiselhaft jeden Verehrer desselben mit Dank erfüllen, und ein solcher wird auch mir, dem Uebersetzer und Combinator, dafür geneigt werden.

Das Zeugnif bes Dr. theol. van ber hoeven: ein Beift pon Mäßigkeit und edeler Wahrheiteliebe charakterifire die gange Abhandlung Sagenbach's, wird auch feinen eigenen Mitthei= lungen in dem Folgenden Niemand absprechen wollen, dagegen aber mit Freudigkeit den Frrthum Sagenbach's 6) befeitigt feben, es feien jene "Schwierigfeiten zc. auch von den Arminianern" bereitet, da gegentheils die Arminianer ihren Lehrer und resp. Umtegenoffen in beftmöglichsten Schutz nahmen, eben um feinen wohl anerkannten, gewichtigen Besitz sich zu sichern. Mas aber Wetstein felbst auf's höchste stellt in seinem gefährdeten Aufenthalte zu Umfterdam, ift eben bas, warum man ihn am leichteften verkennen konnte : - fein bochft weifes Sichfügen in bie Nothwendigkeit ber Gegenwart zur Stillung und zu einem allmählich ganglichen Aufhören des Sturmes, ber über ihn fich erhoben hatte und zugleich die Exiftenz der ganzen remonftrantischen Rirche auf's Spiel feste. Wer flügelnd barum ihn zu meiftern ein Belüfte fühlt, ber moge, nach gebührender Erwägung jenes Zeitgeistes den Arminianern gegenüber zumal in Holland, zuvor

<sup>3)</sup> Fligen's Zeitschrift für die historische Theologie, Heft I, Jahrg. 1839, S. 78—152.

<sup>4)</sup> Daf. S. 145.

<sup>5)</sup> Dai. S. 145.

<sup>6)</sup> Daf. S. 145.

selbst ein weiseres Benehmen an den Tag legen. — Doch zur Sache!

Johann Rafob Betftein, am 5. Marg?) 1693 gu Bafel geboren und einem ansehnlichen, berühmten Geschlechte entstammend 8), hatte ichon in feinem dreizehnten Jahre folche Fortschritte in ber lateinischen und griechischen Sprache gemacht, baf er zu ben atademischen Borlefungen zugelaffen murde, drei Jahre fpater ben Grad eines Doctors der Philosophie fich erwarb und im zwanzigften Jahre (1713) jum Diener bes göttlichen Worts angenommen murde, nachdem er unter bem Borfite des Brofeffors Fren, feines fpater unverfohnlichen Feindes, feine Differtation: "de variis Novi Testamenti lectionibus" öffentlich vertheidigt hatte. 3ch führe bies an, weil es nicht ohne Bewicht für das Folgende ift und zugleich feine ganze Lebensrichtung an den Tag legt. Denn das Bergleichen alter Sandschriften und bas Sammeln ber Barianten bes Reuen Teftamentes werben von nun an fein Sauptgefchäft; eben dies Geschäft aber jog all fein Ungemach über ihn zusammen. Nach besfallfigen Reisen burch die Schweig, Frankreich und England murde er im October 1716 Felbprediger bei einem Regimente Schweizer in hollanbifchen Diensten, wodurch er zuerft, doch nur ein halbes Jahr lang, Holland's Einfluffe nabe mar, nicht ahnend, daß Holland ihn einft, von der Baterftadt geachtet, nach langen und heftigen Sturmen hüben und drüben in feinen Schoof aufnehmen werbe. Jahre lang war er barauf in vollem Frieden und Ehren in feiner Baterftadt felbst wirksam als Prediger und zugleich als Lehrer der akademischen Jugend baselbft. Da murde er plötlich und heftig von feinem vormaligen Lehrer Fren wegen feiner zu veranftaltenden Ausgabe des Neuen Teftamentes angefochten, als Irrlehrer vor



<sup>7)</sup> alten Stile.

<sup>8)</sup> Sein Urgroßvater, an fremden Höfen der König der Schweizer genannt, war 1650 als Gesandter zu Wien vom Kaiser Ferdinand III. sammt all seinen Nachsommen in den Adelstand erhoben. Ueber die Berdienste des berühmten Geschlechts der Wetstein lese man Jacobi Krighout Sermo funedris in oditum V. Cl. Jo. Jac. Wetstenii. Amst. 1754.

einem völlig unbefugten Gerichte verklagt und, von diesem leichts hin verurtheilt, 1730 seines Amtes entsetzt trotz der ernsten und nachdrücklichen Einreden vieler gewichtigen Männer. — Dies ausseinanderzusetzen, umständlich mitzutheilen und als ungereimt zu erweisen, gehört nicht zu unserm Borhaben ), es geht uns nur insofern an, als die folgenden Schicksale Wetstein's hierin ihre Basis sinden.

Wetstein's nahe Anverwandte zu Amsterdam, die geslehrten und angesehenen Buchhändler, welche Jahre lang ganz Europa mit vortrefflichen Ausgaben von den besten Erzeugnissen der alten und neuern Literatur versahen und auch mit unserm Wetstein über die Herausgabe seines Neuen Testamentes bereits in Unterhandlung getreten waren, luden ihn zu sich ein. Dieser Einladung mochte er um so lieber folgen, als Basel einen immer düsterern Grund für ihn annahm. Kaum hatte er einige Monate in Amsterdam verweilt und alsbald freundschaftliche Berbinsbungen mit einigen vornehmen und gesehrten Männern aus der Brüderschaft der Remonstranten angeknüpft, als diese auf ihn ausmerksam wurden und sich überzeugten, daß er ein würdiger Nachsolger des hochverdienten, aber bereits alt und erschöpft geswordenen Elericus 10) werden würde. Wetstein bezeigte sich hierzu nicht abneigt. Die Remonstranten untersuchten seine

<sup>9)</sup> Man s. bartiber J. Krighout l. c. und "Memoria Wetstenii vindicata; seu Jacobi Krighout epistola responsoria ad stricturas V. Cl. et Ven. J. L. Frey ad sermonem funebrem in obit." etc.; auch Chauffepié Dictionaire, tom. IV. p. 690—692; insbesondere Wetstein's "prolegomena" vor seiner Ausgabe des N. T.'s, und vor allem Hagenbach in der obigen Abhandlung.

<sup>10)</sup> Fir Clericus war 1684 ber erste Lehrstuhl eines Professons ber Philosophie am Seminarium errichtet worden. Er war zugleich Professor der hebräischen und griechischen Sprache, und als nach Limborch's Tode im Jahre 1712 Abr. van Cattenburg zum Professor der Theologie erwählt wurde, erhielt Clericus gleichsam zur Entschädigung die Borlesungen in der Kirchengeschichte zugewiesen, die der achtungswürdige vierundssebenzigsährige Greis auf sein Gesuch 1731 mit vollem Gehalte in Ruhestand versehr wurde. Er starb am 8. Januar 1736, neumundssebenzig Jahre alt.

Bafeler Angelegenheiten, fanden ihn in den Sauptfachen mit Unrecht angeschuldigt und verurtheilt, und erklärten sich bereit, ihn an ihrem Seminare anzustellen. Sie verlangten jedoch von ihm, baf er por bem Untritte biefer Stelle, fei es in einer gebruckten Schrift, ober in Berson, por dem Rathe zu Basel sich öffentlich von der auf ihn geworfenen Berleumdung reinigen folle; benn fie meinten, daß fowohl feine eigene, als bie Ehre ber remonftrantischen Brüberichaft, wenn er in beren Dienft treten wolle, dies forbere. mablte eine mundliche Rechtfertigung. 218 er beshalb im Spatjahre 1731 nach Bafel gereift mar, hatte ber Burgemeifter San Trip, Berr van Berfenrode (im Monate September) bem Brofeffor der Theologie van Cattenburg nebst einigen andern Mitgliedern bes remonftrantischen Rirchenraths angefündigt: .. baß die Ermählung Wetftein's von Seiten ber Remonftranten ben Burgemeiftern zu Umfterbam burchaus nicht angenehm fei, da berfelbe nicht allein bei ben Burgemeistern, fondern auch und zwar insonderheit bei ber theologischen Facultät zu Leiden und verschiedenen andern Berren Theologen für eine Berfon von gang beterodoxen Unfichten gelte und fest erachtet werbe, und beshalb hier im Orte gang und gar für unguläffig du irgend einem Unterrichte, wohl aber für verurtheilunge = werth um - u. f. w." fei. Bei einer mündlichen Unterredung mit dem Professor Cattenburg und andern Remon= ftranten tam ber Burgemeifter Jan Trip ju folder Ginficht von dem Stande der Dinge, daß er erflatte, wie er Riemanben ungehört verurtheile, fo wolle er auch abwarten, bis Betftein, von feiner Bertheibigungereife gurudgefehrt, bei ihm Aubieng gehabt habe. -

Der Erfolg dieser Reise, daß namentlich ber Rath zu Basel im Marz 1732 nach Cassirung des früher gegen Wetstein ergangenen Urtheils ihn wieder zum Kirchendienste und zur Ausibung aller damit verhundenen Obliegenheiten ohne irgend einen Borbehalt, vielmehr unter Belodung seiner frühern Umtsführung befugt erklärte, ist bekannt; so auch, daß er unmittelbar darauf ein ganzes Jahr hindurch von dieser Besugniß sowohl in der Kirche, an welcher er früher gestanden hatte, als auch in andern Kirchen

zu Basel Gebrauch machte; ja daß er sogar 1733 vom Rathe ber reformirten Gemeinde in Straßburg zur Wahl für eine vacant gewordene Lehrerstelle daselbst brieflich empsohlen wurde <sup>11</sup>). — Der Burgemeister Jan Trip war indessen gestorben; wenn er noch lebte, glaubten die Remonstranten in Amsterdam nach solcher glanzvollen Rechtsertigung Wetstein's voraussetzen zu dürsen, würde er nun mit ihm zufrieden sein. Sie drangen desshalb bei diesem auf seine baldige Ankunft.

Im Dai 1733 fehrte berfelbe auch nach Umfterbam gurud. Doch hier erwartete ihn neuer Widerstand. Satte die Brüderschaft fich mit der hoffnung geschmeichelt, jener unangenehme Ginbruck, movon San Trip Zeugnif abgelegt hatte, merbe burch ben langen Reitverlauf und vor allem burch ben glangenben Ausgang, womit Betftein's Bertheidigung ju Bafel gefront mar, wenn auch nicht völlig verwischt, so boch jest beträchtlich vermindert fein: ber Erfolg täuschte ihre begründete Hoffnung. Raum hatte Bet = ft ein feinen Unterricht in bem remonstrantischen Erziehungeinfti= tute angefangen, ale er, zum Rathhause citirt, von den Burgemeistern die Weifung erhielt, fortan fich des Unterrichts in der griechischen und lateinischen Sprache zu enthalten, weil bies bem Athenaum (ber erlauchten Stadtschule ju Amfterbam) Abbruch thue. In der Philosophie und Rirchenge= schichte folle ihm die Fortsetzung ber Borlefungen fo lange erlaubt fein, als Ihre Ebeln Boch = Achtbaren (bie Burgemeifter) feinen Professor in diesen Fachern anftellten 12), unter dem Borbehalte jeboch, daß er feine Studenten anderer Glaubensgefinnten, als ber Remonstranten zu feinem Collegium zulaffen und fürder tein Collegium in feinem Saufe, fondern irgend anderswo halten murbe. Bon Seiten der Remonstranten murde biergegen amar eingewandt,



<sup>11)</sup> Statt der letztern Auszeichnung rechnet Stoffer ierthumlich hierher die erft fpater zu erwägende Aufnahme Wetstein's in die Liste der Candidaten um die vacant gewordene Stelle eines Professors der Beredtsamkeit zu Basel. S. unten.

<sup>12)</sup> Schon seit ber Bersetzung von Tib. hem fterhuis nach Fraueder war ber Lehrstuhl ber Philosophie an bem Athenaum unbesetzt geblieben, was über 60 Jahre fortbauerte.

baß ihr Seminarium bereits seit einer langen Reihe von Jahren bie Freiheit genossen, einen eigenen Lehrer in jenen Sprachen zu besitzen (seit 1684), obgleich das Athenäum in denselben den seinigen gehabt habe, und Wetstein berief sich zwar auf die ihm zustehende Besuguiß, als Philosophiae doctor et artium liberalium magister sowohl öffentliche als Privat-Borlessungen halten zu dürsen; doch ward dem kein Gehör gegeben. Ja diese Unannehmlichkeit war nur das Borspiel eines weit größeren Widerstandes, welchen er kaum einige Monden später ertragen mußte. Ein sorgfältiger und getreuer Bericht davon ist dem Kirchensrathe der remonstrantisch=reformirten Gemeinde zu Amsterdam von den Abgeordneten in dieser Sache übergeben und in die "Handelinsgen" dieses Kirchenrathes eingetragen worden. Derselbe lautet wörtlich:

"Nachdem befagter Berr Wetstein, in Folge ber obigen Beifung von den Burgemeiftern und barauf genommener Refolution biefer Berfammlung, einige Zeit hindurch feinen Unterricht in dem Collegien - Zimmer biefer Rirche gegeben hatte, ereignete ce fich, daß im Beginne des Monate Rovember (1733) der Berr Brofeffor Cattenburg bem Berrn Burgemeifter Jan van be Boll begegnete und von diefem Wohlebeln angefprochen murbe, indem derfelbe fagte, dag er fich mit dem Professor wohl einmal über die Sache des Berrn Betftein befprechen und bagu die Beit ihm miffen laffen wolle; [bag ber Professor Cattenburg auch] gleich barauf, ben zweiten folgenden Tag nachmittags gegen halb drei Uhr, nach dem Saufe des genannten Burgemeifters entboten murbe und [bafelbst] erschienen ift, und furz darauf gleichfalls da= felbst im Zimmer ber Berr Professor d'Drville ankam; und geruhte Burgemeifter van de Boll eine ausführliche Erzählung von den Rlagen zu machen, die gegen den Berrn Wetstein von bem reformirten Rirchenrathe hiefelbft ben Burgemeiftern überbracht maren, mit Bingufügung in dem hierzu dienenden Befuche, daß gemeldeter Rirchenrath nicht allein amtehalber verpflichtet mare, seine Rlagen vorzubringen, sondern auch, um sich in dieser Sache vor feiner Claffis und Synode zu rechtfertigen, und daß, fofern fie (die Burgemeifter) nachläffig blieben, andere angefebene

Theologen sich erheben und die Sache höheren Orts verfolgen würden 2c. 13)

"Daß überdies Burgemeister sehr verwundert wären, nachbem sie durch den Professor d'Orville berichtet worden seien, den Remonstranten sei von dem Herrn Burgemeister Jan Trip vor geraumer Zeit untersagt worden, den Herrn Wetstein in ihren Dienst zu nehmen, gemeldete Remonstranten bennoch, ohne solches zu respectiren, nach dem Tode des Burgemeisters Trip darin weiter gegangen und S. Edeln angestellt hätten.

"Worauf ber Professor Cattenburg mit entschiedenen Grunden ben herrn Betftein vertheibigte, und nachdem er zu diefem Ende aus der Bekanntmachung Gr. Edeln Bekenntnig über bie Lehre von der Dreieinigkeit vorgelefen und die Unrechtmäfiafeit ber Broceduren zu Bafel gegen ibn zugleich durch bie Bultigfeit feiner Wiedereinsetzung von der Soben Obrigfeit daselbft nachgewiesen hatte, so ging ber Professor Cattenburg über zur Biderlegung der angebrachten Unwahrheit hinsichtlich des Interdicts vom seligen Burgemeifter Trip und erklärte, daß, nachbem S. Wohledeln barüber mit (ihm) bem Brofeffor Cattenburg und andern Mitgliedern unferer Rirche gesprochen und von der Beschaffenheit der Dinge unterrichtet worden mar. S. Wohledeln barauf zu antworten geruht hatte, bag, weil er Riemanden ungehört verurtheilen wolle und der Berr Wetftein nach Bafel zur Berantwortung gereift fei, S. Bohledeln ihm nach feiner Rückfehr Gehör verleihen wolle.

"Welche alle und viel andere Gründe mit viel Mäßigung



<sup>13)</sup> Wir sind in dem Obigen van der Hoeven gefolgt. Stoller theilt dasselbe mit, wie solgt: "Man hatte nämlich bei den Burgemeistern von Amsterdam eine Borstellung eingebracht, in der man die frühern Beschulzdigungen gegen Wetstein erneuerte und durch Auszüge aus seinen damals schon gedruckten Prolegomena in's N. T. \*) und aus den von seinen Feinden aufgestellten und herausgegebenen Acten von dem mit ihm zu Basel sich Ereigneten zu beweisen suche weshalb man, darauf gestützt, bat, daß ihm aller Unterricht verboten werden niöge, und erklärte, sosen dem kein Genüge gesische, man die Sache höher versolgen werde", u. s. w.

<sup>\*)</sup> Bergt. dagegen unten Note 18, wo nachgewiesen wird, daß diese Prolegomena erst vie I später gebrudt worden find.

vom Burgemeifter van de Boll angehört, jedoch Idabin | beantwortet murben, daß Burgemeifter geneigt maren, ihre Stadt in Rube zu erhalten, die leicht geftort werden murde durch die ernfte Borftellung des Ehrwürdigen Allgemeinen [reformirten] Rirchenrathe: dag beshalb die Remonstranten fich bes Dienstes von bem Berrn Wetftein entäußern milgten; bag bie Sachen jest in Rube maren, es jedoch fo ftebe, baf, wenn S. Ebeln im Dienfte blieben, viel Aufregung daraus hervorgeben murde; daß die Remonftranten der leidende Theil maren, daß fie fich viel Unannehmlichkeiten auf ben Sals laden murben, daß man die Grunde ihrer Befugnig zu einem Seminarium dann untersuchen murbe, und burch andere berartige Borftellungen, die mabrend biefer Unterhaltung mehrmals wiederholt wurden 14); daß man deshalb wohl Acht haben und ber Rirchenrath ber Remonstrauten ben Berrn Wetftein in feinem Unterrichte innehalten laffen moge; bag gemelbeter Burgemeister den Entschluß des Rirchenraths auf's balbigfte erwarten folle, mahrend S. Wohlebeln inzwischen am folgenden Tage in ber Rammer ber Burgemeifter Bericht erftatten wolle von bem,

<sup>14)</sup> Stolter fügt bingu: "bag die Remonftranten Betftein'en wohl Brod aus ihrer Caffe geben konnten, wenn er auch teinen Dienst thue u. f. w. Bas nun hiegegen gefagt murbe, mochte nicht helfen. Der Burgemeifter wieberholte baffelbe wohl fünf ober feche Mal und mit fehr viel Nachdruck, felbst bis auf der Thurschwelle beim Geleite des Brofeffors." - - Ferner : "Auch Wetftein murde zu demfelben Burgemeifter gerufen, wo ihm diefelbe Er= flärung gegeben und auf gangliches Aufhören feines Unterrichts gebrungen wurde. Er brachte gegen alles bescheiben das Seinige ein und erflarte fein Borhaben, eine Bertheidigungeschrift berauszugeben; allein ber Burgemeister erwiederte bierauf. daß bie Berren einen Biderwillen gegen Streitichriften hätten und daß fie ungern feine Bertheidigung gebrudt feben würden, um aller Unruhen und Trennung zuvorzukommen. Er fragte Wetftein, ob er geneigt mare, mit einigen ber (contra = remonstrantischen) herren Brediger ju fprechen, um ju feben, ob er fie zu einer andern Ginficht bringen tonne. Diefer erklärte fich hiezu bereit; boch murbe tein naherer Erfolg davon vernom-Der tiefe Eindruck inzwischen, den diefer Borfall sowohl bei den Remonftranten, ale bei bem Beren Betftein felbft ermedte, und bie Furcht, welche man vor den Folgen hatte, wenn man nicht mit der äußersten Umficht gu Berte ginge, verursachten, bag man einstimmig gut befand, den Unterricht eine Beile ruben au laffen."

was in seinem Hause verhandelt wäre. Worauf der Professor Cattenburg nochmals sagte, wie er im Beginne wiederholt gesthan hatte, daß S. Edeln, als Privatmann entboten, auch nur als Privatmann spreche, ohne irgend dazu beauftragt zu sein; daß selbst unser Kirchenrath dahier nur Private sei, und da der Herr Wetste in durch die Vereinigung all unserer Kirchen angestellt sei, diesen folglich von dieser Sache auch Nachricht gegeben werden müsse, als wozu auch Zeit erfordert werde. Doch gemeldeter Burgemeister verblieb bei dem Oringen auf baldigen Bescheid, weil die Sache in der Kammer Ihrer Edeln Hoch Achtbaren pressire.

"Worauf am 8. November große Versammlung angesetzt und, nach gethanem Rapport vom Professor Cattenburg über obensemeldete unerwartete Begegnung, in ernste Erwägung genommen wurde die bekümmerliche Gefahr, mit der diese Kirche und vor allem das Seminarium bedroht würde, wenn man gegen so nachdrückliche Erklärung und Benachrichtigung von Burgemeistern den Herrn Wetstein in dem Vortrage seines Collegiums sortsfahren ließe.

"Weshalb mit Stimmeneinheit beschlossen ist, Sr. Ebeln missen zu lassen, daß S. Ehrwürden provisorisch belieben möge, mit dem Geben seiner Borlesungen inne zu halten.

"Und überdies, daß von dem Borgefallenen und Resolvirten sofort und aussihrlich dem Shrwürdigen Kirchenrathe von Rottersdam Bericht gegeben; gleichwie auch, daß durch den Brofessor Cattenburg hievon dem Herrn Burgemeister van de Poll Rachricht gegeben werden solle.

"Was alles auch am 9. November vollbracht ift, und worauf genannter Herr Burgemeister dem Professor seine Zufriedenheit zu bezeugen beliebte, daß Sr. Ebeln ernstes Anrathen proviso-risch befolgt ware, was S. Ebeln den andern Herren gleichfalls bekannt machen wolle.

"Indessen der Herr Wetstein auf die Ankundigung der obigen Resolution dem Dr. de Goebe und Dr. Oftens zu anteworten beliebte, daß er dieselbe annehme und sie ihm wohlgefällig sei, weil er selbst darum gebeten haben wurde aus Bekummereniß, daß er sonst proscribirt werden möchte.

"Wonach noch weiter fich ereignete, daß der Berr Betftein gegen die Mitte des Monats November eine umftandliche Darleaung ber Sache bem Allgemeinen (b. i. reformirten) Rirchenrathe überlieferte, fich turz barauf mit einem Befuche an Burgemeifter manbte und barauf nochmals, gegen ben Monat December, eine genguere Darftellung an den obgemeldeten Rirchenrath eingab, worin augleich Gr. Edeln Befenntnig über die Lehre von ber Dreieinigkeit u. f. m. enthalten und einige Attefte von Bafell angelegt maren; mas alles bennoch nicht hat verhindern können, bag Gr. Ebeln von Zeit zu Zeit nachtheilige Gerüchte zu Ohren kamen, fo daß er am 16. December fich entschloß, unfern Abgeordneten in diefer Sache anzuzeigen, dag er in Folge betommenen Berichts fowohl von feinem Reffen Rudolf Betftein als Anderen vor einem nachtheiligen Beschluffe in seiner Sache beforgt fei, und daß unter anderem auch vorgegeben werde. die Remonstranten felbit murben gern von ihm befreit fein.

"Worauf noch an demselben Abende eine Bersammlung der sämmtlichen Bevollmächtigten stattfand und durch Ihre Shrwürden, nach Bernehmung des gemeldeten Herrn J. J. Wetstein und seines Neffen, des Herrn Rudolf Wetstein, einstimmig beschlossen worden ist, sowohl um dem Einen zuvorzukommen <sup>15</sup>), als insonderheit zur Hemmung falscher Gerüchte und zu einem eclatanten Beweise von der Geneigtheit der Remonstranten für seine Berson und Lehre, sich morgen früh mit einem Gesuche an Ihre Edeln Hoch Achtbaren zu wenden; auch ist dasselbe noch an diesem Abend ausgesetzt und zur Ueberreichung an Burgemeister der Herr

<sup>15)</sup> Bei Stolfer heißt es weiter: "Nun schien die Verfolgung auch zu ruben; doch gegen das Ende des Jahrs vernahm man, daß Burgemeister des Sinnes wären, erstertags in der Sache einen Endbeschluß zu sassen. Da nun der Kirchenrath der Remonstranten zu Amsterdam, welcher von der Societät derselben besonders ermächtigt war, in der Sache Wetstein's bei plöglich eintretenden Fällen die allgemeinen Interessen zu beherzigen, fürchtete, daß der von den Burgemeistern zu nehmende Beschluß sehr ungünstig werden nicht nachher eine Abänderung nicht leicht würde bewirft werden können, so beschloß derselbe unverzüglich, mit einem Gesuche bazwischen zu kommen."

Professor Cattenburg nebst dem Herrn Jakob Biruly bevoll= mächtigt. [Das Gesuch] ist folgenden Inhalts:

"An die Ebeln Soch = Achtbaren Burgemeifter und Regierer ber Stadt Amfterdam geben mit ichuldiger Ehrerbietung bie Bevollmächtigten bes Rirchenraths ber remonstrantischen Gemeinde innerhalb diefer Stadt zu miffen, daß die Societät ber Remonstranten im Sahre 1731 die Berfon bes Johann Safob Betftein. bamals zu Bafel wohnend, zum Inftructor ihrer Studenten in ber Bhilosophie. Rirchengeschichte und hebraifchen Sprache, nachdem fie vorher von ber Orthodorie feiner Anfichten in Betreff ber Religion fich verfichert, angeftellt hat; [bag] berfelbe Robann Ratob Betftein vor einigen Monaten zu vorbenanntem Zwede fich hier innerhalb biefer Stadt auch niebergelaffen und barauf feine Bedienung mahrgenommen bat, bis einige Zeit nachber gegen benfelben Johann Jatob Betftein einige Befchul= bigungen aufgefommen find, von wo an er, Johann Jafob Betftein, mit bem Geben feines Unterrichts proviforisch innegehalten hat. Da nun die gedachten Studenten durch das Entbehren folden Unterrichts großen Rachtheil leiden und der vorsitzende Rirchenrath über die Fortbauer des mehrermabnten Johann Satob Wetftein im gemelbeten seinen Dienste fich in Unficherbeit befindet, fo wenden fie fich an Em. Edeln Grofachtbaren, demüthigst bittend, von Em. Edeln Soch-Achtbaren zu erfahren. ob berfelbe Johann Satob Betftein in Betreff folder Befculbigungen Em. Boch = Achtbaren gehörige Benüge und Befriedigung gegeben bat, fo daß berfelbe Johann Jatob Betftein mit dem obengemelbeten Unterrichte der vorgengnnten Studenten gur Befriedigung ber hoffnung und Geneigtheit ber gedachten Societat wie zuvor murbe fortfahren fonnen.

"Was gewährend u. f. w.

"In Folge jenes Entschlusses wurde vorstehendes Gesuch am 17. December durch genannte Herren Ihren Steln Hoch = Achtbaren überreicht, und hineinkommend geruhte der Herr Burgemeister van de Poll zu erwiedern, er sei verwundert, daß man nicht lieber nach seinem Hause gekommen sei, um in Freundlichkeit über die Sache zu sprechen, statt ein Gesuch zu überreichen; worauf der Herr Professor Cattenburg einwendete, daß S. Ebeln, täme er zu dem Burgemeister, nur als Privatmann reden könne, dies Gesuch aber im Namen des ganzen Kirchenraths spreche. Endlich wurde nach Erwägung von den Burgemeistern beschlossen und durch mehrgenannten Herrn van de Poll dem Professor Cattenburg mitgetheilt, daß Sr. Ebeln gemeldetem Professor näher bestimmte Zeit wissen lassen wolle, um, wenn man es gutsinden würde, öfter nach S. Ebeln Hause zu kommen; daß S. Ebeln alsdann daselbst den Herrn Burgemeister van den Bempden, der neben Sr. Ebeln Polizeicommissär und welchem diese Sache von Ihren Ebeln Hoch Achtbaren übertragen sei, ersuchen solle, dann daselbst ausssührlich darüber sprechen zu können.

"Den sämmetlichen am Abend versammelten Bevollmächtigten munde der vorstehende Bericht erstattet und zugleich mitgetheilt, daß bereits der Burgemeister van de Poll gegen den folgenden Rachmittag um 4 Uhr ein Comité in seinem Hause erwarten wolle; zu demselben wurden dann der Prosessor Cattenburg, Dr. Ostens nebst den Aufsehern Emilius und Willink gewählt; auch wurde noch diesen Abend dem Kirchenrathe zu Rotters dam vom Vorgefallenen Kenntniß gegeben.

"Am folgenden Tage sind zur bestimmten Stunde die obengenannten Beauftragten (ausgenommen den Herrn Emilius) zum
Hause des Burgemeisters van de Poll gekommen und haben
daselbst auch den Burgemeister van den Bempden vorgefunden.
Nach einer freundlichen Aufnahme und Niederlassung wurde von
dem Burgemeister van de Poll das Wort geführt, und weitläufig und umständlich alles wiederholt, was seit einer geraumen
Zeit in der und über die Sache und Person des Herrn Wetstein
vorgefallen war; welchem von dem Herrn Burgemeister van den
Bempden nachher im allgemeinen nicht nur zugestimmt, sondern
insbesondere und mit ernster Rede die drei folgenden Punkte vorgestellt wurden, über welche Ihre Edeln Hoch Achtbaren sehr unzufrieden wären:

"Erstens: daß die Remonstranten gegen das gethane Berbot des seligen Herrn Burgemeisters Trip gleichwohl nach dem Tode des genannten Herrn mit der Berufung des Herrn Wet= ftein, von bem man gewußt habe, bag er unter ber Cenfur und fehr ichlechter Unfichten berüchtigt fei, fortgefahren maren.

"Zweitens: daß man die Gemeinde der Remonstranten, die seit einiger Zeit in gutem Ruse gewesen wäre, auf solche Weise bloß stellte, um mit dergleichen schädlichen Lehren und Jrrthümern befleckt zu werden, wogegen Ihre Edeln Hoch Achtbaren Sorge tragen müßten, daß diese Ansichten in ihrer Stadt nicht fortgespflanzt würden.

"Drittens: daß Ihre Ebeln durch ihre [reformirten] Prediger (welchen Ihre Ebeln als Männern von Berstand und Gemüth auch Glauben schenken müßten) unterrichtet und versichert wären, daß J. Betstein, ungeachtet seiner Behauptung, er verwerse die Ansichten des Socinus, dennoch sechs oder sieben von den vornehmsten Stellen, die gegen die Ansichten des Socinus dienen, durch seine Auslegung abschwäche 16).

"Worauf sowohl von dem Professor Cattenburg als Dr. Oftens mit allen erdenklichen Gründen dahin getrachtet wurde, diese Bedenken zu entfernen, und zwar vorerst, daß Ihre Edeln, da sie beide gegenwärtig gewesen seien bei dem Ausspruche des seeligen Herrn Burgemeisters Trip, bezeugen könnten, S. Wohl=

<sup>16)</sup> Wie es scheint, glaubten fie, in seinen Borlefungen über bie Rirchengefchichte. Denn einerseits, wir meinen bei ber obigen Ausschließung "des Unterrichts in ber griechischen und lateinischen Sprache" aus feinen Borlejungen, murben ihm biejenigen ,in ber Philosophie und Rirchengefchichte" geftattet; andrerfeits aber blieb ihm in Folge ber fraglichen Untersuchung, wie wir balb feben werden, nur die Erlaubnig, "in der Philosophie und hebraifchen Sprache" zu unterrichten, obgleich bas obige Befuch ber Remonstranten vom 17. December ihn ausdrücklich als "Instructor ihrer Studenten in der Philosophie, Rirdengeschichte und hebraifchen Sprache" bezeichnet hatte. Entschieden weist darauf auch Stolker bin, ba er fagt: "Man entschuldigte fich beswegen mit allen erbenklichen Gründen und bat mit allem möglichen Nachbrucke, daß man ferner Freiheit haben möge, von dem Dienste Betftein's Gebrauch ju machen. Die Berren erklärten nun, bag bie meifte Schwierigkeit in dem Unterrichte in der Rirch engeschichte (welchen fie zuvor zugeftanden hatten) liege, weil man barunter viel verberblichen Samen von ichablichen Anfichten murbe mengen tonnen u. f. w."

edeln habe niemals anders gefagt, als daß er vor dem Urtheilen die Berantwortung Betftein's abwarten würde.

"Daß die Remonstranten barauf auch nicht zu rasch zu Werke gegangen wären, sondern 1½ Jahr lang gewartet hätten, und da während dem der Herr Wetstein durch die Hohe Obrigsteit in Basel wieder angestellt worden sei und alle kirchlichen Bestienungen wieder wahrgenommen habe, wir dadurch vollkommen im Stande zu sein meinten, um mit der Anstellung Sr. Edeln hier fortzugehen.

"Daß, was ben ferneren Bunkt betreffe, der Herr Wetstein sich mehr als einmal deswegen öffentlich erklärt und verantworstet hätte, sowohl mit Stellen aus der heiligen Schrift in Sr. Edeln Predigten als anderswie; daß in Sr. Edeln Unterhaltung mit den Herren Predigern allhier deswegen wohl einiger Mißversstand habe statthaben können, weil S. Edeln der niederländischen Sprache nicht sehr mächtig wäre u. s. w.

"Als über alles dieses noch zu wiederholten Malen für und wider gesprochen war, bezeugten Ihre Wohledeln, dennoch für die Berson des Herrn Wetstein besorgt zu sein; doch daß ihre Wohlsebeln andererseits zu Gunsten der Remonstranten, deren Wohlsein Ihren Ebeln lieb sei und worin Ihre Edeln Hoch = Achtbaren dieselben gern erhalten würden, wohl einige Gefäligkeit würden gebrauchen wollen, wie solches unbeschadet der allgemeinen Ruhe und des Friedens geschehen könne, zumal nachdem Ihre Wohledeln selbst Antheil an der Sache nehmen und gern wünschen, daß die Christen, die in so geringen Sachen von einander ab = wichen, in Liebe und Dulbsamkeit lebten.

"Borauf, nachdem Ihre Wohledeln einige Zeit im Stillen mit einander gesprochen hatten, der Herr van de Poll zu sagen gezuhte, daß, weil Ihre Edeln vertrauten, die Remonstranten im Allgemeinen und die Abgeordneten insbesondere würden als Leute von Ehre und Gemüth wohl Sorge tragen wollen, damit keine schädlichen Ansichten unter ihnen gelehrt und verbreitet würden, S. Wohledeln einmal eine vermittelnde Vorstellung machen wolle, um zu sehen, ob die Sache dadurch abgefunden werden könnte; doch daß Ihre Edeln als bloße Bevollmächtigte Ihrer Edeln Hochgeitscrift f. d. hist. Theol. 1870. IV.

Achtbaren ebendeswegen nichts Beftimmtes beschließen könnten, sondern zuvor Bericht erstatten mußten, und diesen nach Bermögen gunftig und vortheilhaft darftellen wollten.

"Borauf, nach einigen gemachten Borstellungen, diese Zussammenkunft unter der Berabredung aufgehoben ist, daß Ihre Bohledeln die Zeit wissen lassen würden, wann Abgeordnete wiederskommen sollten, um den Beschluß Ihrer Sdeln Hochs Achtbaren zu hören, mährend beim Abschiede die Sache und Berson des Herrn Betstein nochmals der Güte Ihrer Wohledeln anheimgestellt wurde.

"Bon diesem Vorgesallenen ist noch an demselben Abend durch unsere Abgeordneten dem Herrn Wetstein in seinem Hause umd im Beisein seines Neffen Rubolf Wetstein Kenntniß gegeben, und solches mit Freudigkeit von dem Einen und Andern gehört, auch mit den höchsten Bezeugungen von Zufriedenheit und Dankbarkeit für die angewandten Mühen der Abgeordneten erwiedert worden.

"Demnächst sind unsere Abgeordneten am Sonnabend ersucht worden, am barauf folgenden Moutag, den 21. December, morgens um halbzehn Uhr nach dem Saufe des wohlgemeibeten herrn Burgemeifters van de Boll ju fommen, mojelbft nach ihnen auch ber Berr Burgemeifter ban ben Bempben, Berr Johann Jatob Wetftein, affiftirt von feinem Reffen, bem Berrn Rudolf Wetftein, erfchienen, und erflarte Berr van de Boll, Ihre Edeln habe infolge ber gulett gemachten Berabredung Ihren Edeln Boch = Achtbaren hinsichtlich ber Sache bes herrn Betftein gunftigen Bericht erftattet, welcher auch den gludlichen Erfolg gehabt, daß Ihre Edeln Boch - Achtbaren beichloffen batten, genannter Berr Wetftein folle fich in diefer Stadt fernerhin aufhalten und fortfahren durfen mit dem Geben feines Unterrichts an die remonftrantischen Studenten fomohl in der Philosophie, ale hebraifchen Sprache 17); boch ausbrücklich unter nachfolgenden Bedingungen:

"Erftens, bag G. Edeln in den Bortrag des genannten Un-

<sup>17)</sup> Stoller fett hingu: "Doch mit Ausschließung ber Rirchenges fcichte." Bgl. Anm. 16.

terrichts weber direct, noch indirect irgend eine Ansicht Socin's mischen, noch dieselbe vertheidigen und vertreten würde; und daß Ihre Edeln Hoch Achtbaren um so mehr vertrauten, S. Sedeln würde solchem in aller Aufrichtigkeit nachkommen, da S. Edeln mündlich bezeugt hätte, gegen obgemeldete Ansichten allezeit einen Abscheu gehabt und noch zu haben.

"Zweitens, daß S. Ebeln annehmen und geloben würde, Sorge tragen zu wollen, daß sein vorhabendes griechisches Testament weder hier, noch anderswo, es sei direct, es sei indirect, auf welche Weise es auch sein wurde, im Drucke herauskomme.

"Drittens, daß, wenn S. Edeln irgend welche theologische Schriften sollte herausgeben wollen, S. Edeln dies unter ber Aufsicht der Remonstranten wurde thun mussen, damit diese danach sähen, daß S. Edeln nichts als mit ihrer Lehre Uebereinstimsmendes drucken ließe.

"Biertens, daß seine Gbein auch teine Apologie ober Berantswortung seiner Sache herausgeben murde, weil daraus einige Unruhe wurde hervorgehen können.

"Nach Borftellung diefer Artitel fragte Berr van de Boll ben herrn Wetstein, ob er alle dieselben mohl verftehe, und fügte Berr van ben Bempben noch hingu, bag, ba G. Ebeln bas Riederdeutsche nicht gang verftande, Ihre Wohledeln bereit maren, eine andere Sprache zu reben; und ungeachtet ber Bezeugung, es wohl begriffen zu haben, murde alle daffelbe durch Berrn Rubolf Wetstein nochmals in hochdeutscher Sprache wiederholt, und abermale von S. Edeln gefragt, ob er fich bemfelben unterwerfen und auf diesem Standpunkte mit feinem Unterrichte bei den remonstrantischen Studenten fortfahren wolle, antwortete S. Edeln: Ja; indeg herr Rudolph Wetftein es übernahm, fo viel als möglich auch dafür Sorge tragen zu wollen, doch zugleich bat, wie auch Berr Johann Jatob Betftein that, dag, damit fein Stillschweigen und bas Nichtherausgeben feiner Rechtfertigung feiner andern Urfache als dem Gehorfam gegen die Befehle Ihrer Edeln Boch = Achtbaren zugeschrieben werden moge, S. Edeln davon einen schriftlichen Beweis besiten mochten; von welchem Besuche Ihre Bohledeln die Billigkeit einsahen und unfern Abgeordneten 33\*

anzubefehlen geruhten, von allem Borgefallenen und Beichloffenen eine gehörige Aufzeichnung zu machen und bann in einer Covie bavon dem herrn Wetstein ein Zeugniß zu geben; worauf unfere Abgeordneten erwiedert haben, daß, da es die gewöhnliche Ordnung unfere Rirchenrathes mare, von allem gehörige Aufzeichnung zu halten, hiervon auch der gebührende Beweis dem Herrn 3. 3. Betftein murbe gegeben werden fonnen; boch damit es ju jeder Beit offenbar fein moge, folches geschehe auf ausbrudlichen Befehl, ob es erlaubt fein wurde, die Namen Ihrer Bohledeln in gedachte Scheine ju feten, mas von Ihren Bohlebeln gern zugeftanden murbe unter Beifügung, baf Ihre Ebeln, wie auch Ihre Ebeln Boch = Achtbaren, die Berren Burgemeister, vertrauten und erwarteten, daß, im Falle in der Folge etwas gegen bas Beschloffene und somit gegen ben 3med ber Burgemeister Streitendes gethan oder gelehrt werden mochte, bavon geborige Renntnig gegeben werben folle.

"Worauf, nach gegenseitiger Zuwünschung von Gottes Segen, diese Unterhandlung beendigt ift." —

Während dieser bedenklichen Unterhandlungen war die Stelle bes Professons der Beredtsamkeit zu Basel erledigt. Wetstein, der die Fortdauer seines Berbleibens in Holland und seines kaum übernommenen Berhältnisses zu der remonstrantischen Erziehungsanstalt für unsicher hielt, beschloß, nach dieser Stelle zu streben. Er wurde durch den akademischen Senat dazu ernennbar erklärt, indeß sein Name nach der daselbst bestehenden Gewohnheit auf die Liste der Candidaten, woraus die Wahl geschehen mußte, gezeichent wurde. Das ehrenvolle Schreiben, welches er deswegen aus Basel empfing, hat er in den vor dem ersten Theile seiner Ausgabe des Neuen Testamentes stehenden Prolegomena S. 216 ff. mitgetheilt 18). Doch der oben gemeldete Ablauf der Unterhandlung

<sup>18)</sup> Stolker läßt aus diesen Prolegomena schon zum Jahre 1733 "Auszüge machen", indem er annimmt, sie sein damals "schon gedruckt" gewesen (vgl. oben Anm. 13); wogegen aber streitet, daß Krighout in seiner "Memoria Wetstenii vindicata" nach dessen Tode im Jahre 1755 sagt: "qui ante tres annos et quod excedit Te ad refutandam suam defensionem provocaverat", was eben in den Prolegomena geschehen ist.

mit der Regierung von Amfterdam ließ ihn von allen ferneren Beftrebungen zur Erlangung des Professorats in seinem Baterlande und seiner Geburtsstadt absehen. Ban der Hoeven meint: "Durch lange dauernde Mühen und Berdrießlichkeiten gebeugt (?), unterwarf er sich den harten und höchst unredlichen Bedingungen (?), die ihm hier aufgelegt wurden, und Amsterdam sowohl als die remonstrantische Erziehungsschule durfte den Mann behalten, der später der Ruhm Europa's wurde" 19). Wir werden darauf zurrücksommen.

Soweit vorerst unsere Quellen. Che nun aber Jemand ein Urtheil fallt, fei es über Betftein felbft, fei es über die Dbrig. feit zu Amfterbam, moge er zuvor forgfältigft einen Blid auf die Beschichte ber Remonftranten überhaupt und insbesondere ihres Seminariums ju Amfterdam werfen, wodurch jedenfalls fein Urtheil fehr milde gestimmt werben burfte. Sachen hier vorliegen, erscheint ber Dagiftrat dem flüchtigen Beschauer fast tyrannisch, Wetstein aber muthlos, menn nicht feig ober gar unredlich gegen fich felbft und die Wiffen fchaft aus Furcht vor einer unangenehmen eigenen Zutunft. -Unvermögend, burch eine Berpflichtung auf die symbolischen Bucher in einem: »promitto, me in tradendis religionis Christianae doctrinis (sive veritatibus) normam librorum symbolicorum esse secuturum« in ein Brediger = oder Lehramt in meinem Baterlande als Theologe einzugehen, habe ich einer folchen wahrlich unfichern Zufunft gemiffenshalber im Jahre 1836 mich hingegeben. Doch unter gleichen Berhaltniffen, wie Wet ft ein daftand, murde mein Bemiffen teinen Anftand haben nehmen fonnen, vielmehr fich gedrungen gefühlt haben, ihm nachzufolgen. Richt fowohl feine eigene, fondern die Wohlfahrt der Remonftranten ftand auf dem Spiele, sobald er dem ftrengen Rechte willfahrt miffen



<sup>19)</sup> Die obigen Mittheilungen sind von van der Handelingen van den Kerkeraad der Remonstrantsch-Geresormeerde Gemeente te Amsterdam" in seine "Gebentschrift van het Seminarium der Remonstranten: het tweede Eeuwsest van het Seminarium der Remonstranten" S. 146—158 ausgenommen. Wir haben dieselben so wörtlich, als es uns möglich war, überset, um getreu zu reserven.

wollte, ja sobald er nicht die Nachgiebigkeit bewies, die als ein nicht geringer Diamant in seiner Strahlenkrone erscheint.

Ohne an die Reit der Enthauptung eines Oldenbarneveld und ber Gefangennehmung oder Berbannung der Gebildetften und Belehrtesten unter ben Sollandern zu erinnern, melde Reit für die Remonftranten feit dem Statthalter Frederit Bendrif nicht wiederfehrte, muffen wir doch auf die Bermittler jener Schreckens - und Schandtage unfer Auge richten und werden dann finden, daf Betftein's Gefahr ber Achtserflarung auch ju Amfterbam, ja vielmehr "die bekummerliche Gefahr, mit der (in ihm) die Rirche ber Remonstranten und por allem bas Seminarium bedroht wurde" (f. oben S. 484), mit eben diefen Beiftern in unmittelbarer Berbindung ftand. Es maren die Beifter des Anti-Remonftrantismus - ober ber Theologen, die nicht erlauben wollten, daß Gott allen Menfchen gnadig fei, fondern mahnten, daß der Allerbarmer den größten Theil derfelben ohne alle Ruckficht verdammen folle, indek fie felbft im ftolgen Eigendunkel natürlich für folche Schooklinder des allliebenden Baters fich bielten, bag durch keinen Frevel fie der Suld des Allgerechten verluftig In dem Sinne sträubten sie fich und stritten merden fonnten. fie lange gegen bie milbere Erfenntnif ber Remonstranten: doch nicht sowohl offenbar als vielmehr auf folche Weise, wie in Wetstein's Sache une ihr Streben flar werden mird. nur nach biefer Seite bin, alfo nur in Beziehung auf bas Seminarium ber Remonftranten zu Amfterbam, mas aber nichts weniger fagen will ale auf die Bernichtung bee Remonftrantismus felbft, wird uns ihr Widerftreben flar merden. Denn (mit Episcopius zu reden) "bie Remonftranten durften biefen Unterricht (zur Bildung junger Lehrer, welche bie alten und nach und nach fterbenden vertreten könnten) nicht unterlaffen, weil es fonft bald mit ihrer Sache gethan fein murbe".

Sobald jene Berfolgungen ber Remonstranten (vom Herbste bes Jahres 1626 an) insoweit nachgelassen hatten, daß sie an einigen Orten und namentlich auch in Amsterdam ihren Gottesbienst halten burften, tam es ihnen, zumal andererseits eine Biesbervereinigung mit der Landestirche immer unwahrscheinlicher

fich herausstellte, bald zum Bemuftfein, die Stiftung einer Anftalt zur Beranbildung mürdiger und geschickter Behrer und Rührer ber errichteten Gemeinden fei zur Bermeidung des Untergangs ihrer Brüderschaft mefentlich nothwendig. Rein Ort schien bagu indeffen paffender, weil mehr Sicherheit versprechend, als Umfterdam. Denn theile "lieken die vornehmiten Mitalieder der Regierung bafelbit ibre Aubanglichkeit an die Sache ber Remonftranten, beren gottesbienftliche Berfammlungen burch ibre Franen und nächsten Verwandten regelmäßig besucht murden, nicht undeutlich mahrnehmen" 20); theils mar foeben erft die "Durchlauchtige Schule" (das Athenaum der Reformirten) errichtet und an derfelben "Boffine und Barlaus, Die beide ihrer remonftrantischen Ansichten wegen ihrer Burde an der Sochschule zu Leiden entfett maren, von eben bem Dagiftrate in Umfterdam gu Brofefforen ber Beichichte und Philosophie angestellt worden" 21). Un ihren Borlefungen tonuten die Remonftranten ihre Boglinge theilnehmen laffen, und waren fomit nur eines Brofessors der Theologie und der damit verbundenen Biffenschaften für ihren 3med bedürftig. Bu diefem konnten fie aber Niemanden als den längit bemahrten Episcopius mablen. - Da er im Beginne des Jahres 1583 zu Umfterdam geboren und wegen feiner Auszeichnung schon iu der Jugend eben von dem achtbaren Rathe bafelbit jum Alumnus ber Stadt angenommen und auf ber Universität erhalten worden mar, hatte Amft erdam mobl ein Anrecht an ihn fich erworben. Seines Wirtens aber zu gegenseitiger Dulbsamfeit und zum Erftreben des Friedens in der Rirche ichon mabrend der feche Rahre feines Brofefforate in Leiden (von 1612 bis 1618) vor seiner Berbannung gewiß geworden (zu ftreben nach Bahrheit in Liebe, mar feine Lebensregel), tonnte eben ber Magiftrat von Umfterbam ihm nicht abgeneigt geworden fein, obwohl in der Zeit von 1630 mohl Riemand im höhern Grade als Remon = ftrant mochte angesehen werden fonnen, als er. Schon mabrend feiner Studien auf der Universität Leiden suchten ihm, jedoch ver-

<sup>20)</sup> Ban ber hoeven a. a. D., S. 36.

<sup>21)</sup> Daselbst S. 36.

gebens, die amfterdam'ichen Rirchenlehrer wegen seiner "icharffingelehrten Bertheidigung der Ansichten des Arminigen und nius" 22) die Gunft feiner Unterftuger, ber Stadtrichter von Amft er bam, zu entziehen und irgend eine Anftellung zum Bredigerbienste zu verhindern. Ueberdies mar er, 1618 durch die Generalftagten von Holland zur allgemeinen Spnode in Dortrecht berufen. "um ihr zu affistiren und mit autem Rath und Bericht beizuwohnen" 28), ale Arminianer, ohne fich gehörig vertheidigen zu können, bafelbft verurtheilt, feines Umtes entfett und bis 1626 perbannt. Die Remonstranten konnten zu obigem 2mede nur ihn mahlen, ber Magiftrat von Amfterbam, beffen Angehörige diefen Redner bei der Einweihung der neu erbauten Rirche der Remonstranten bafelbit (am 8. September 1630) gehört hatten, feine Liebe für ihn nicht aufgeben. Ginen treuen Bericht darüber hat ber spätere Brofessor van Limborch in feinem "Verhael van het Seminarium der Remonstranten" aufbewahrt in den Worten: "Inamifchen bezeigten (um 1630) einige vom Dagiftrate zu Amfterbam bei verschiedenen Remonftranten ihre Geneigtheit, ben Episcopius in ihrer Stadt zu haben, weil fie voraussahen, bag ihre vortreffliche Schule, in welche im Beginne nur wenige Studenten tamen, durch diejenigen von Episcopius etwas mehr Buftrömung erhalten murbe" 24). - Damit ftimmen auch die geschriebenen "Handelinge der Remonstrantsche Societeit" überein, melche noch hinzuseten: "weil viele Magistrate = und andere Berfonen von Rang bagu fehr geneigt maren, fogar ihre Rinder gum Boren feiner Borlefungen zu ihm ju fchicken; eine Sache (fagten die Abgefertigten der amfterdam'ichen Rirche in der Berfammlung der Borfteber, gehalten zu Rotterdam am 4. Auguft 1632), die von vielen gehofft merbe und von folder Wichtigkeit fei, dag viele an ber Fortdauer ber remonftrantischen Sachen vornehmlich innerhalb Umfterbame beinahe verzweifelten, und beshalb in ihrer guten Geneigtheit nach und nach erfalten murben, wenn fie nicht faben,

<sup>22)</sup> Ban ber Hoeven, S. 89.

<sup>23)</sup> Dafelbft S. 94.

<sup>24)</sup> Daselbst S. 81.

baß ein solches Seminarium baselbst errichtet würbe" 25). — Episcopius begann am 28. October 1634 seine Borlesungen zu Umsterdam, nachdem die Gemeinde zu Rotterdam, wo er nach seiner Rücksehr aus der lange dauernden Landesverweisung den Gottesdienst versehen, sich in den unersetzlichen Verlust desselben gefunden hatte.

Wir haben dies alles mitgetheilt, bamit einerfeits die Roth = wendigfeit und Unentbehrlichfeit einer folden Bilbung 8= anftalt und andererseite bas Berhältnig bes Magistrate von Umfterbam zu berfelben in's Licht trete. Das Semina = rium der Remonstranten in Amsterdam mar von vornherein und tonnte der Landestirche gegenüber nur eine gebuldete, obwohl vom Magistrat und andern angesehenen Männern in ber That gern geduldete Erziehungeschule für ihre Brebiger und Behrer fein 26). Als ein Privatinstitut einiger unter bem Schute bes Magiftrate ftebenber Mitburger in Amfterbam durfte daffelbe angesehen, ale folches mußte es bei allen Anfechtungen ftets behandelt werden. Dag es an Anfechtungen nicht fehlen werde, einzusehen, erforderte mahrlich keinen Bropheten= Daher mare auch die Erhebung des zu gründenden Semi= blict. nariums zu einer öffentlichen, alfo von den Generalftagten und dem Sofgerichte anzuerkennenden Sohen Schule ein Borhaben gemefen, beffen Unausführbarkeit aufer allem Zweifel lag. Dulbung mar ber einzige Anspruch, den damale bie Remon = ftranten machen fonnten; und Dulbung für bas Mittel ihres Beftebens, b. i. für die Ausbildung ihrer fünftigen Lehrer und Brediger mar einzig und allein nur in Umfterbam, weil von bem damaligen Magiftrate bafelbft für fie erfichtlich und durch=



<sup>25)</sup> Ban ber Hoeven, S. 82.

<sup>26)</sup> Man vergl. ben Ausspruch bes Burgemeisters van de Boll (oben S. 483): "daß man die Gründe ihrer Befugniß zu einem Seminarium dann untersuchen werde", wie auch (S. 489), daß er und Burgemeister van den Bempden zu Gunsten der Remonstranten die Sache vermitteln würden, insoweit die allgemeine Ruhe und der allgemeine Friede dies erstaubten.

führbar. — Beweise hierfür werden auch weiter unten gegeben werden.

Diesen Magistrat, die "Edeln Hoch Achtbaren Herren Burgemeister" zu Umsterdam, als thraunisch hinsichtlich Wetstein's anzusehen, nichte daher nicht wenig poreilig sein. Alf seine Winke und unter seinem Schutze ist das unentbehrsliche Seminarium der Remonstranten in Amsterdam crrichtet, durch seinen Schutz ist dasselbe unter allen Unsechtungen erhalten worden. Er ist in dieser Beziehung sich stets treu gesblieben, wie oft auch seine Mitglieder wechselten.

Das "odium theologicum" schwang auch hier als Furie seine Geißel über die soust glücklichen Menschen, — und die weltliche Obrigkeit in Amsterdam war auch hier die lindernde Potenz der brausenden Substauzen. — Den Beweis davon ersehe man aus dem Nachstehenden.

Raum hatte Episcopius feine Borlefungen aus der Stille feiner Bohnung in die "Rammer der Borfteber der remonftrautischen Gemeinde", ein Gemach in ihrer Rirche, verlegt, als auch das Mergerniß begann. Limborch theilt in feinem "Verhael van het Seminarium der Remonstranten aus den Aufzeichnungen des Epis= copius mit, "dag diefer auf den 8. Auguft 1636 gum Burgemeifter Jan Cornelis Geelvinct entboten murbe, der ibm im Ramen der Berren Burgemeifter fagte: die Berren hatten vernommen, daß er einige junge Studenten in der Theologie unterweise, darüber aber verschiedene Befchwerden gemacht maren, auch noch fürzlich, ja felbst in diefer Boche, und die Berren nicht umbin konnten, ihm zu fagen, daß er bies mit der bochften Diecretion thun moge, um folderlei Beschwerben zuvorzufommen, fo lange alles in einer aunftigen Rube mare; und daß fie fürchteten, die Beschwerben möchten weiter getrieben werben und an die Staaten fommen. - Episcopius erwiederte, er miffe nicht anders, ale daß alles mit Discretion gethan werde, ba er ja die Borlefungen in einem geschloffenen Zimmer unfere Berfammlunges plates halte und feine andern hinein famen als die Junglinge, die mir felbft unterhielten, um ftatt der Abgelebten und Beftor= benen gebraucht zu werden. Er fügte bingu, dag er diefelben erft in feinem Saufe gegeben habe (maren fie da geblieben! fagte ber Burgemeifter)" u. f. w. Der Burgemeifter wiederholte fein Befuch, doch mit aller Umficht zu Werke zu geben. Episcovius bezeugte, daß er alles, mas irgendwie Auffeben geben tonne, bisher vermieden habe und darin fortfahren werde; doch fügte er hingu, daß die Remonstranten diefen Unterricht nicht unterlaffen könnten, weil es dann bald mit ihrer Sache gethan fein mürde 27)." Birflich bezweckten jene Beschwerden nichts Beringe= res als "ein Berbot biefes Unterrichts". — Daß die Rlageführer aber, namentlich die "amfterdam'ichen Rirchenlehrer, feine und der Remonstranten Erzfeinde maren, mirb, follten barüber noch Zweifel fein können, aus dem Folgenden fich ergeben. boch ohne Erfolg, murben Rlagen und Besuche auch nach des Episcopius Tobe, mahrend Curcellaus (von 1643 bis 1659) fein Lehramt bekleidete 28), wiederholt. "Insonderheit (theilt van Limborch ferner mit), hat man dies Besuch zur Aufhebung des Seminariums mannigmal im Jahre 1655 erneuet - . Das Berücht ging, die Classis habe beschlossen, diefes Besuch jeden Monat (rect. jedes Rahr) zu wiederholen, um fo durch fortmahrendes Anhalten ein Berbot gegen das Seminarium der Remonftranten zu ermirten: diefes Befuch folle zugleich von ber Claffie der Abgeordneten der Nord - Hollandischen Synode ver-Beshalb die Berren Burgemeifter, um mit einem itärkt merden. Male diefes jährlichen Gefuche überhoben au fein, auf den Borschlag des damale vorsitzenden herrn Burgemeisters van Zuid Bolsbrock, die Zwölfzahl, beftehend aus regierenden und abgegangenen ober Alt. Burgemeistern, auf ben 16. Junius 1655 gufammenberiefen; in der Berfammlung ift (laut Secret Refolutie= boef der Beeren Burgemeefteren van Amfterdam) folgender Beschluß genommen:

"Ift vorgetragen, Burgemeifter maren berichtet, daß einige Deputirte der Nord-Hollandischen Synode versuchten wollten, daß



<sup>27)</sup> Ban ber hoeven, G. 84 f.

<sup>28)</sup> Etienne Curcelles, von einem abeligen Geschlechte in der Picardie stammend, mar am 2. Mai 1586 du Genf geboren.

führbar. — Beweise hierfür werden auch weiter unten gegeben werden.

Diesen Magistrat, die "Edeln Hoch Achtbaren Herren Burgemeister" zu Amsterdam, als thrannisch hinsichtlich Wetstein's anzusehen, möchte daher nicht wenig poreilig sein. All seine Winke und unter seinem Schutze ist das unentbehreliche Seminarium der Remonstranten in Amsterdam errichtet, durch seinen Schutz ist dasselbe unter allen Ansechtungen erhalten worden. Er ist in dieser Beziehung sich stets treu gesblieben, wie oft auch seine Mitglieder wechselten.

Das "odium theologicum" schwang auch hier als Furie seine Geißel über die sonst glücklichen Menschen, — und die weltliche Obrigkeit in Amsterdam war auch hier die lindernde Potenz der brausenden Substanzen. — Den Beweis davon ersehe man aus dem Nachstehenden.

Raum hatte Episcopius feine Borlefungen aus der Stille feiner Bohnung in die "Rammer der Borfteber der remonftrantijden Bemeinde", ein Bemach in ihrer Rirche, verlegt, als auch bas Mergerniß begann. Limborch theilt in feinem "Verhael van het Seminarium der Remonstranten aus den Aufzeichnungen des Epis= copius mit, "dag diefer auf den 8. Auguft 1636 jum Burge= meifter Jan Cornelis Geelvind entboten murbe, der ibm im Namen der Berren Burgemeifter fagte: die Berren hatten vernommen, daß er einige junge Studenten in der Theologie un= termeife, darüber aber verschiedene Beschwerden gemacht maren, auch noch fürzlich, ja felbft in diefer Boche, und die Berren nicht umbin konnten, ihm zu fagen, daß er bies mit der bochften Discretion thun moge, um folderlei Beschwerben zuvorzufommen, fo lange alles in einer gunftigen Rube mare; und daß fie fürchte= ten, die Beschwerden möchten meiter getrieben werden und an die Staaten fommen. - Episcopius erwiederte, er miffe nicht anders, als daß alles mit Discretion gethan merbe, da er ja die Borlefungen in einem geschloffenen Bimmer unfere Berfammlungeplages halte und feine andern hinein famen als die Junglinge, die mir felbst unterhielten, um ftatt ber Abgelebten und Beftorbenen gebraucht zu werden. Er fügte bingu, dag er diefelben erft

in seinem Saufe gegeben habe (maren sie ba geblieben! fagte ber Burgemeifter)" u. f. w. Der Burgemeifter wiederholte fein Wefuch, doch mit aller Umficht zu Berte zu gehen. Episcopius bezeugte, daß er alles, mas irgendwie Auffeben geben tonne, bisher vermieden habe und darin fortfahren werde; doch fügte er hingu, daß die Remonstranten diefen Unterricht nicht unterlaffen könnten, weil es dann bald mit ihrer Sache gethan fein murde 27)." Wirklich bezweckten jene Beschwerden nichts Geringe= res als "ein Berbot biefes Unterrichts". — Daß die Rlageführer aber, namentlich die "amfterdam'ichen Rirchenlehrer, feine und ber Remonstranten Erzfeinde maren, mird, follten darüber noch Ameifel sein können, aus dem Folgenden fich ergeben. boch ohne Erfolg, murben Rlagen und Besuche auch nach des Epis= copius Tode, mahrend Curcellaus (von 1643 bis 1659) fein Lehramt bekleidete 28), wiederholt. "Insonderheit (theilt van Limborch ferner mit), hat man dies Besuch zur Aufhebung des Seminariume manniamal im Jahre 1655 erneuet - . Das Berücht ging, die Claffis habe beschloffen, diefes Besuch jeden Monat (rect. jedes Rahr) zu wiederholen, um fo durch fortmabrendes Unhalten ein Berbot gegen das Seminarium der Remonftranten zu ermirten; diefes Befuch folle zugleich von der Claffis der Abgeordneten der Nord = Bollandischen Spnode veritarkt merden. Beshalb die Berren Burgemeifter, um mit einem Male diefes jährlichen Befuche überhoben zu fein, auf den Borschlag des damale vorsitzenden herrn Burgemeisters van Zuid Bolsbrod, die Zwölfzahl, beftehend aus regierenden und abgegangenen oder Alt. Burgemeistern, auf ben 16. Junius 1655 gufammenberiefen; in der Bersammlung ift (laut Secret Refolutie= boef der Beeren Burgemeefteren van Amfterdam) folgender Beschluß genommen:

"Bit vorgetragen, Burgemeister waren berichtet, daß einige Deputirte ber Nord - Sollandischen Synode versuchten wollten, daß

<sup>27)</sup> Ban ber hoeven, G. 84 f.

<sup>28)</sup> Etienne Curcelles, von einem abeligen Geschlechte in der Picardie stammend, mar am 2. Mai 1586 du Genf geboren.

gebachte Burgemeister belieben möchten, Befehl zur Wehrung des Seminariums der Remonstranten in dieser Stadt auszusstellen. Worauf, nach Erwägung, daß eben dasselbe schon viele Jahre hindurch successive versucht ift, gut gesunden wurde, wenn gemeldete Deputirte zu Burgemeistern kämen, dies Gesuch zu thun, solle denselben zur Antwort gegeben werden, Burgemeister würden Sorge tragen, daß in diesem Stücke nichts offenbar oder publik zur Hand genommen werde; andrerseits aber könnten sie es nicht gut sinden, zu untersuchen, was Jemand in dergleichen Sachen privatim in seinem Hause thun würde."

"Nachdem dieser Beschluß genommen war, ist von den Desputirten der Rordsholländischen Synode, die nach aller Wahrsscheinlichkeit davon Kenntniß erlangt hatten, jenes Gesuch nicht gethan und dann auf diese Sache bei den Burgemeistern von Amssterdam nicht weiter gedrungen worden." 29)

Wie sinnig und wohlwollend überdies die Burgemeister zum Schutze der Remonstranten damals zu Werke gingen, mag aus folgendem Beispiele zu ihrer Hochschätzung erhellen: "Während des Anlauss der Prediger zu Amsterdam gegen das Seminarium der Remonstranten wurde Eurcelläus von den Burgemeistern unerwartet das Bürgerrecht geschenkt am 23. Juni 1653 (zwei Jahre vor der Abwehr der immer häusiger und heftiger werdenden Gesuche zur Schließung des unentbehrlichen remonstrantischen Bildungsinstituts). Der Bürgerschein war unsterzeichnet: F. van der Meer. Curcelläus fragte einen der Burgemeister, warum dies geschehe? Damit ihr, wurde ihm geantwortet, das jus de non evocando haben sollt und wir in allen Dingen und auf alle Beschuldigungen selbst eure Richter sein wollen." 30) Somit stand er und mit ihm auch das Seminarium

<sup>29)</sup> Ban ber hoeven, S. 85 f.

<sup>30)</sup> Obiges ist aus einer Aufzeichnung von G. Brandt dem Bater entnommen. Des Amorie van der Hoeven weißt die Richtigkeit und Genauigteit dieser wichtigen Thatjache (S. 106 f.) nach auch durch die Nachricht in van Limborch's Berhael: "Inzwischen (während nämlich Curcellaus das Professorat bekleidete) hatten die contra-remonstrantischen Prediger von Jahr
zu Jahr, bald durch eine ansehnliche Gesandtschaft aus der Mitte der Nord-

ber Remonstranten unter dem unmittelbaren Schute bes städtischen Rechtsgebiete 31).

Ber follte in folden Thatfachen die Beschützung der Remonftranten gegen den theologischen Bag ihrer Begner nicht au erfennen vermögen? - Noch mehr. Auch ale die Remonftranten felbft im blinden Rechtseifer über das ftädtifche Rechtsgebiet hinausgehen wollten, murbe ber Magiftrat in Amfterdam ihr rettender Engel. 218 nämlich bald nach obiger Bereitelung ber Anstrengungen ber contra = remon strantischen Brediger und bem Rlarfein ber Richtigkeit ihrer Gefuche bei ben Berren Burgemeiftern zu Umfterdam biefelben "mit Befuchen, Borftellungen, Behklagen und bergleichen bei boben und niedrigen Dbrigfeiten gegen die Socinianer zu eifern begannen, und babei bie Remonftranten und Taufgefinnten nicht vergeffen murben": als man unter anderem "gemiffe Fragen entwarf, auf welche man bie Lehrer der beiden lettern verhoren wollte, um fich zu überzeugen, ob fie von ber Socinianischen Schandlehre mohl rein genug maren"; ja fogar von einem "Gefuche an bie Beneral= ftaat en von holland jum Berbote und gur Ginftellung bes Gemi=

Holländischen Synode, bald durch ihre gewöhnlichen Deputirten und bald durch die Classis von Amsterdam, beim Collegium der Herren Burgemeister zu Amsterdam geklagt, daß durch das Arminianische Seminarium das Socinianische Gift über's ganze Land verbreitet würde, und gebeten, Ihre Edeln Hoch - Achtbaren möchten geruben, dasselbe zu schließen und auszurotten (van der Hoeven, S. 107).

<sup>31)</sup> In Polenburg's unmittelbar nach des Curcessäus Tode in Gegenwart auch einiger Regierungsmitglieder gehaltener Rede auf Curcessäus ist diesem und dem Magistrate auch folgende Ehrensäuse errichtet: "Quid quod ejusdem hujus celeberrimae civitatis Consules, uti accepimus eo te in honore sint dignati (qui honos nescio an cuiquam ante hoc tempus sit habitus) ut te in numerum civium suorum non empto, sed dato, non emendicato sed sponte oblato jure cooptandum censuerint? Peregrinus eras et advena, illi te esse subditum suum ac civem cupiverunt. Multorum eras insidiis inimicorum expositus et appetitus, qui de tuo capite agebant, sollicitabant, cogebant comitia: illi magnifici Viri, Patriae patres, innocentiae custodes, suo praesidio et urbis suae privilegiis te tectum ac munitum esse voluerunt." (Ban ber Hoeven, E. 107 f.)

nariums der Remonstranten" die Rede mar, da mahnten unfere Remonstranten zu Umfterdam, im Ramen der gangen Brüderschaft bagegen eine bundige Borftellung unter Ruckficht= nahme "auf die Befuche ber Sud - und Nordhollandischen Spnoden und das darauf erfolgte Avis der Leiden'ichen Brofefforen zugleich gegen bie Remonstranten und zum Nachtheile ber allgemeinen Freiheit" bei ber Berfammlung der Beneralftaaten einbringen und insbefondere bemerten zu muffen, "daß dergleichen unrecht= maffigen Betitionen (ale jur Aufhebung ihres Semingriums) fein Gehör gegeben werden möge". Bor dem Ginbringen diefer Borftellung fand man es indeg gerathen, fie einigen Mitgliedern ber Regierung in Amfterdam jum Lefen anzubieten und berfelben Bemerkungen fich zu erbitten. Diefe erklarten das Bange für nuglos; jebenfalls wiberriethen fie aber, vom Seminarium eine Splbe ju erwähnen, "weil Ihre Ebeln Boch-Achtbaren wohl Sorge tragen murden, daß dagegen nichts gethan merben folle". - Nun schwiegen fie, und - ber Erfolg bewies auch hier, daß es, wenn fcmer, doch heilfam fei, ein ftilles Blück ale folches zu ertragen. Bas aber der Erfolg gewesen sein murbe, wenn sie wirklich über ihr Seminarium bei den Beneralstaaten laut geworden maren, mag zugleich aus Folgendem geschloffen merben. läus starb am 20. Mai 1659. Seine Quaternio dissertationum theologicarum adversus Sam. Maresium ericien. biefelbe murde die Gifersucht auf's Rene entbraunt. Man begab fich nun wieder zu ben Burgemeiftern von Amfterdam, behauptete und suchte unter Uebergabe von gemiffen Auszügen zu beweisen, dag darin "verschiedene schandliche Socinianische Sauptirrthumer enthalten feien". Burgemeifter gaben gur Antwort, baß fie "näher ermagen wollten, welche Ginfchrantung hierin ge= braucht werden fonne, und daß fie nicht dulben wurden, daß Gocinianische Frrthumer in ihrer Stadt fortgefest murden". Damit nicht zufrieden, begab man fich auf das Berücht, beim Bofgerichte von Holland werde ein Buch von Lanslot van Brederode "De apostasia Christianorum" verboten merben, mit der Bitte an dies Hofgericht, die Quaternio moge gleichzeitig verboten werden, indem man zugleich die bereits genannten Auszuge aus derfelbeneinlieferte; und wirklich murde sie im Placate diefes Gerichts vom 1. Juni 1661 für "fehr fcandalos, gottesläfterlich und ftreitend wiber bie Kundamente ber driftlichen Religion" erflärt. - Sett aber ichien es Beit ju fein, bei ben Burgemeiftern von Umfterbam auf bas Berbot bes Seminariums zu dringen. wöhnliche und ungewöhnliche Bevollmächtigte erinnerten die Berren an das Berfprechen, nicht dulben zu wollen, daß aus dem Seminarium Socinianische Irrthumer verbreitet wurden, wiesen nach, das hofgericht von holland habe die Quaternio verurtheilt. und baten demnach, daß die heilfamen Berfprechungen Ihrer Ebeln Soch - Achtbaren einmal zum gewünschten Erfolge gebracht, folden fcanbalofen und gottesläfterlichen Buchern und bem ichadlichen Seminarium mit ber That gewehrt werden möchte." bie Burgemeifter liegen fich von ihrer Mägigfeit und Billigfeit nicht abbringen, und - man murde ihnen barüber nicht mehr War doch indeffen und wohl nicht ohne ihren Ginfluß auch ber Prafident des Hofgerichts schon zu der Ginficht gefommen, es fei ungerathen, ein ungelefenes Buch fraft unzusammenhängender Auszüge aus bemfelben zu vernrtheilen, fo daß jenes Placat in ben Städten weder abgefündigt, noch angeschlagen murbe. - So schütte ber Magistrat zu Umfterdam die Remonstranten fogar nach Uebereilungen vor den verderblichen Folgen derfelben, erkannte aber zugleich immer mehr, wie gefährlich die Beröffentlichung von Bertheidigungsschriften der Sache der Remonftranten fei.

Das Zeugniß, welches gegen den 16. November 1666 in der Bersammlung der Remonstrantischen Societät zu Amsterdam die Entscheidung bewirkte, das Seminarium müsse, der gewichtigsten Gründe für seine der Brüderschaft höchst vortheilhaste Berpflanzung nach Rotterdam ungeachtet, so entschieden in Amsterdam bleiben, daß diese Gründe gar nicht in Betracht kommen könnten, — dürste wohl auch uns nunmehr als begründet erscheinen, jenes Zeugniß: "man habe gesehen, wie mannigmal die Contra=Re=monstranten augehalten hätten, um das Seminarium zu verbieten, doch daß man durch die Mildthätigkeit der Herren Bur=gemeister die Freiheit behalten habe. Um diese sei es durch eine Berlegung des Seminariums an einen andern Ortschlechthin

geschehen. Die Prediger würden bei den Burgemeistern einer andern Stadt die Aufnahme hintertreiben, und es wäre zu fürchten, daß sie dies leicht erlangen würden." Nach solchem Schritte würde auch in Amsterdam der Einstuß der Prediger überwiegend werden. "Was man dann antworten solle, wenn die Herren einwendeten: Wir haben euch in der euch vergönnten Freiheit aufrecht erhalten; warum habt ihr das Seminarium nicht in unserer Stadt geslassen, warum habt ihr es verlegt? Nun sinden wir es für ungerathen, die Freiheit, die ihr selbst aufgegeben habt, euch wiederum zu vergönnen." 32)

Alle diese Rämpfe waren, was wir nicht übersehen durfen, einzig nur gegen den einen von Anfang an bestehenden Lehr stuhl der Theologie und in diesem gegen die Fortdauer des Remonstrantismus gerichtet. Demnach mußten dieselben bei der Erzrichtung eines zweiten, neuen Lehrstuhls verstärkt hervortreten.

Es tann une nach dem Borftebenden nicht mehr zweifelhaft fein, bag bas Seminarium ber Remonstranten zu Umfterbam über den Standpunkt eines nur gebuldeten Inftitute hinaus noch nicht gekommen mar. Wie anmagend mußte es deshalb den Anti = Re= monftranten ericheinen, daß ihrem Athenaum entzogene Schüler an dem verhaften Seminarium die Borbereitung finden follten. die fie bisher, ihnen zugleich Gelegenheit zur Ginwirkung auf diefelben gebend, von ihnen erhalten hatten; jumal felbft van der Hoeven, die Auficht des Adriau Stolfer (S. 119 ff.) berichtigend, nicht ben mindeften Grund feitens der Remonftranten für die Errichtung eines Lehrstuhle der Philosophie und Literatur, namentlich ber hebraifden und griedifden Sprache aufzufinden mufte. Clericus, der ihn von 1684 an bekleidete, mar um fo mehr ben Bfeilen ber Berläumdung wie felten Remand bloggeftellt, je verdienter er um bas Seminarium der Remonftranten und die Wiffenschaft überhaupt fich machte, und je freier feine Ansichten maren. Doch tam es zu teinem öffentlichen Eclat mahrend feines Wirtens bei dem Magiftrate, weil theils des

<sup>32)</sup> So berichtet van Limborch in seinem mehr erwähnten handschriftlichen "Verhael van het Seminarinm der Remonstranten". S. van der Hoeven S. 109 f.

Mannes Leben zu klar, und nicht minder der damaligen Herren Burgemeister Sinn zu ungünstig für solche Wagnisse sein mochte.

Um fo mehr entzündete fich ber aufgehäufte Brennftoff bes - Reides und religiöfen Fanatismus, als ein Mann jum Stellvertreter bes Clericus gemählt merben follte und refp. fcon gemablt mar, ber in einer Schwefterfirche ber Unti-Remonftranten ju Amfterdam, in Bafel, ale Fregläubiger gebrandmartt mar. Daf bie Reinde bes Seminariums ber Remon. ftranten zu Umfterbam, und damit eben bes Remonftran. tiemus felbft biefe Thatfache mit aller Rraft auffagten und frampfhaft fefthielten, als ber fo ficher erscheinenbe Erfolg bavon ihnen entriffen werden follte, mag uns nach bem Borftebenben nicht Bunder nehmen. Sie mar ja nach langen vergeblichen Rampfen eine Baffe, wie noch tein Bufall fie ihnen in die Band hatte geben wollen; und wohl schwangen fie biefelbe nach beften Rraften, obwohl - am Ende boch vergebens und - ohnmächtig in fich felbit aufammenfinkend. Es war ein Rampf ber Berameiflung ob des alten Grolles, ber unfern Wetftein nicht fomohl an fich, fondern einzig um begwillen traf, weil er in den Dienft einer feinblichen, ihnen längst verhaften Sache getreten mar. -Im Sinne diefer Sache, nicht feiner eigenen Berfon, bat er ibn auf immer zum Schweigen gebracht. Und eben biefes ift bas Berdienst seiner Beisheit, um beretwillen wir ihn noch mehr verehren, als wenn wir ihn nicht in diefen Streit verwickelt gefeben hätten.

"Novum hoc Testamentum redolere Socinianismum" 38), war das Feldgeschrei seiner Gegner in Basel gewesen, das ihn daselbst zu Falle gebracht hatte. — Der Socinianismus aber war das Gift, vor welchem der Magistrat zu Umsterdam die Stadt zu beschützen und dessen Duelle er zu verstopfen, ja wegzuschaffen verpslichtet war (s. oben S. 502 f., vgl. mit S. 501 f.). Der Remonstrantismus hatte von jeher des Borwurfs sich erwehren müssen, er huldige dem Socinianismus. In dem

<sup>33)</sup> Ban ber Hoeven, S. 142. Beitfdrift f. b. bift. Theol. 1870. IV.

Sinue fagt schon der zuerst beim Seminarium in Amsterdam angestellte Episcopius am Schlusse seiner 18. Predigt (Predicatien, Amsterdam 1639, S. 166 f.) über Johannis XVII, 3: "Dies ist nun Dasjenige, was ich gut gefunden habe, euch vorzustellen, einerseits was die Wahrheit dieser Sache anbetrifft, andrerseits wie gewichtig dieselbe ist, damit ihr einmal hören und verstehen möchtet, wie groß Unrecht man uns thut, indem man uns und insonderheit mich mit der Schmach zu beschmatzen sucht, wir leugneten die wahre Gottheit Jesu Christi und wären somit Ursache von sile dem traurigen Unheit, das über unser Baterland gekommen ist. "34) — Solch' eine Folge war freilich gewichtig genug, zur Vertikgung der Quelle zu reizen.

Rraft folder Folge mußte auch Wet ftein, wenn nicht entfernt, fo boch von feiner Wirtsamkeit abgehalten merben, ober boch von einer Birffamfeit, die Unbeil über Stadt und Land zu bringen vermochte. Die Thatsache seiner Berdammung war unleugbar und von dem "reformirten Rirchenrathe" au Umfterdam febon zeitig bei benr Burgemeifter Jan Trip geltend gemacht. Das Feldgeschrei: "Goeinianismus!" follte den damit behafteten Wetftein und, da voransfictlich bie Remonftranten biefen Dann ichon ehrenhalber nicht fallen laffen würben, zugleich die Giftquelle, das Geminarium, ganglich verbannen, refp. vertilgen. Betfte in's "Befenntnif über die Lehre von ber Dreieinig feit" ift es, mas Cattenburg, mas Betftein felbft bagegen erheben und wie dem Burgemeister van de Boll, fo auch bem reformirten Rirchenrathe ju Amfterdam vor Augen ftellen. Dennoch bleibt auch in der vorletten Zusammenkunft bei erfterem ber Biederhall: "Wetftein fei unter der Cenfur und fehr fchlechter Anfichten berüchtigt" gemesen; Die Gemeinde ber Remonftranten aber der Befledung mit "fchadlichen Lehren und Jrrthumern" durch ibn blofgeftellt, die zu hemmen des Magistrate Bflicht fei: benn eben von den reformirten Predigern, die als folche der Achtung biefes ihres gläubigen Magiftrats noch nicht verluftig gegangen maren, mar die fecte Beschuldigung erhoben morden: Betftein's Sandeln widerfpreche feinen Berficherungen aber ben Gocinianis-

<sup>34)</sup> Ban ber Boeven, S. 95.

Sehen wir num von biefen drei Bunften ab auf obige vier Bedingungen, unter welchen Betffein's Birffamfeit in Umfterbant von ben vorforgenden Burgemeiftern frei gelaffen murbe, fo modite ichwerlich irgend eine ober auch nur ein Gat berfelben bei foldem Stande ber Dinge überfiffig ericheinen. war zum Beile, weil zur Aufrechthaltung bes Seminariums, ber verfcrieenen Biftquelle des Gocinia nismus, nothwendig, und gegen Wetstein um fo leichter, je zuverfichtlicher am Schluffe berfelben ihr Ueberffüffigfein an fich ausgefprochen und fomit jene Befchulbigung feiner Gegner, Betftein fei zweizungig, für nichtig erflärt worden war. - Die zweite Bedingung war zur Berftopfung der Quelle all feines Ungemache: "Novum hoc Testamentum redelere Socinianismum", und fomit ger Gicherftellung Betftein's felbft noch immer unumganglich. Eben beftiglb mufte auch fein Reffe, ber Buchhandler, ber mit unferm Betfein fcon 1730 "über die Beransgabe feines Neuen Teftamentes in Unterhandlung getreten mar", hierbei überhaupt in Anspruch genommen werben. - Die britte Bebingung ftellte die "Gemeinbe ber Remonftranten, die", nach bem Zeugniffe ber Burgemeifter, "seit einiger Reit in gutem Rufe gewesen mar", in benfelben guritet, fofern ihr beffen Bewochung anvertraut murbe. - Die fcmerfte an fich war wohl die lette Bebingung, bas alles fchweigenb über fich ergeben laffen zu muffen, doch von der Lehrerin Geschichte fo ftreng geboten, als ber Magiftrat fehnlichst munichte, "bag Chriften, die in fo geringen Sachen von einander abwichen, in Liebe und Duldfamteit leben mochten". Die hochmeifen Burgemeifter hatten "einen Widerwillen gegen Streitfchriften", und liegen, "um aller Unruhe und Trennung zuvorzukommen", auch die eines Wetstein nicht zu, - - dabei indek fo viel Gerechtigkeit ihm widerfahren laffend, als irgendwie in ihren Rraften ftand 35).

Bermögen wir dies aber einzusehen, follte es einem Betftein,

<sup>35) &</sup>quot;Hart" waren freilich die obigen Bedingungen, doch möchte die Bezeichnung berselben bei Stolker und van der Hoeven ale "hoogst onredeliste vorwaarden" ebenfalls hart genannt werden mussen, da dabei die Sachlage nicht gewürdigt ist.

ber mitten in diesen Berhältnissen stand, entgangen sein? — Ober sollen wir etwa annehmen, daß seine glänzende Rechtsertigung in Basel ihn gegen solche Einsicht verblendet habe? Annehmen wollen wir lieber, daß er dem Gott auch ferner vertraute, dessen Auge in Basels Mauern nach schwerer Prüfung huldvoll auf ihm geruht hatte, und voll Demuth in seine Fügung sich mit dem Glauben ergeben habe, der Tag seiner Freiheit werde, wenn auch ihm noch verborgen, vom Allweisen herbeigeführt werden 36).

Je größer und stärker der Wahn der Contra = Remonstranten gewesen war, vermittelst der Fehlwahl Wetstein's von Seiten ihrer Feinde diesen durch den Sturz ihrer Erhaltungsanstalt eine tödtliche Wunde endlich beizubringen, desto muthloser wurden sie in dieser Beziehung, als sie auch in solcher Zuversicht durch die Weisheit ihres Magistrats einer und Wetstein's anderseits selbst vernichtet dastanden. Ja die Wirkung hiervon war so groß, daß in diesem Entschlusse, diesem Sichstwen eines großen Geistes in die Schickungen des Himmels der Keim zur Freiheit

<sup>36)</sup> Stolter Schließt seine Darftellung mit bem unwürdigen Ausrufe: "Bozu bringt die Berlegenheit und die Kurcht vor einer unangenehmen Zufunft ben Menfchen nicht, wenn fein Muth durch langdauernde Beschwerden und Berbrieflichfeiten gebrochen ift!" einem Ausruf, der bei unfern Lefern nicht Betftein, fondern vielmehr feinem Urbeber jur Laft fallen wird, weil biefer fich auf ben geschichtlichen Standpunkt nicht zu erheben vermochte, von welchem aus Betftein einzig beurtheilt werben muß. Satte Stolter nicht übersehen, daß Betftein erft im Jahre 1733 und zwar eben "während jener bedenklichen Unterhandlungen" in die Lifte ber Candidaten, aus welchen bas erledigte Professorat der Beredtjamkeit zu Bafel befett werben mußte, aufgenommen worden war, und überhaupt bedacht, daß ein folder Mann, der in ebendemfelben Sabre, turg vor unferm Zeitpuntte, durch Briefe vom Rathe gu Bafel ber reformirten Gemeinde in Strafburg jum Lehrer empfohlen mar (eine Thatfache, die Stoller gang und gar verschweigt), nachdem er schon langer als 13 Jahre hindurch als Prediger und Lehrer fich bewährt hatte, am Gelbftvertrauen nicht Schiffbruch gelitten haben tonnte, fo murbe er wohl der obigen Folgerung fich enthalten haben. - Ban ber hoeven meint (G. 159): "Durch langbauernbe Duben und Berbrieflichkeiten gefnict, unterwarf fich Betftein ben harten und höchft unredlichen Bedingungen" (f. bagegeu Anm. 35 G. 507). Er unterwarf fich, weil er's jum Beile bes Geminariums für unbedingt nothwendig fand.

ber remonftrantifchen Gemeinde wie in Amfterdam, fo in Holland überhaupt gelegt ift. Das Jahr 1734 mar gwar noch fo dufter für die Remonstranten, daß fie zu bem Bebanten ber Feier eines Jubilaums ber Stiftung ihres Seminars au Amsterbam am 28. October 1634 fich nicht zu erheben vermochten. Ban ber Boeven verfichert, daß er "bei ber forgfältigften Rachforschung nirgends bie Spur irgend auch nur ber geringften Reier jenes Zeitpunftes habe entbecten fonnen" 87). Nur bas Athenäum tonnte fein hundertjähriges Befteben feiern 38). - Faft ein Jahrzehnt hindurch mag fich Wetftein's Wirten in jenen Grenzen haben bewegen muffen. An feine Borlefungen über "Bhilofophie (wobei er die Berte feines Borgangers Clericus ju Grunde legte) und hebraifche Sprache" (vgl. oben S. 490) fchlog er mahrend beffen nur die "in ber griechifchen und morgentan= bifchen Literatur" an. Als er aber im Sahre 1744 gum Brofeffor der griechischen Sprache nach Bafel berufen marb, als fomit berfelbe reformirte Ort, von welchem feine Berfennung ausgegangen mar, ihn wiederholt auf's glanzenofte ehrte und feinen Befit ben Remonftranten ftreitig machte 39), mochte auch bem reformirten Magiftrate in Amfterdam überflüffig erfcheinen, wozu eine frühere Zeit ihn zwang. Die remonftrantifche Societat durfte ihm in eben diesem Jahre "auch die Unterweisung in ber Rirchen geschichte wieder übertragen" 40). Daß unserm Betftein auch ein Wint hohern Orts gegeben worden fei, ber Berausgabe feines Reuen Teftamente merbe tein Bindernig mehr entgegengeftellt werden 41), geht wenn nicht schon aus feiner miffenschaftlichen Reife im Jahre 1746 42), fo boch unabweisbar aus der Thatfache hervor, dag diefe "Frucht von der

<sup>37)</sup> Ban ber Boeven, G. 45 f.

<sup>38)</sup> Cf. Illustris Amstelodamensium Athenaei memorabilia, prodita deinceps oratione J. Ph. d'Orville in centesimum Athenaei natalem.

<sup>39)</sup> Bgl. van ber Boeven, G. 159 f.

<sup>40)</sup> Ban ber hoeven S. 160. Bgl. bagegen oben Anm. 16 S. 488 und Anm. 17 S. 490.

<sup>41)</sup> Bgl. oben S. 491 die zweite Bedingung.

<sup># # ( ... 42) &</sup>amp;, van ber hoeven, S. 160 f.

Arbeit feines ganzen Lebens in den Jahren 1751 und 1752 zu Amfterbam unter ben Angen der Regierung herauskam" 48).

Sp durfte er fortan und mit ihm das Seminarium, ja die ganze Brüderschaft der Remonstranten die Frucht der weisen Nachgiebigkeit in Tagen harter Prüsung genießen.

Wetstein's schönen Tagen und freiem Birten in Amsterbam nachzufolgen, ift hier nicht unfers Ortes; wohl aber muiffen wir barauf noch kinweisen, daß von jenem Tage an, wo Wetstein ber Nothwendigkeit in bemuthevollem, doch festem Glauben sich untermarf, bas Seminarium ber Remouftranten nie wieber befeindet morben ift von Denen, die ein Rahrhunbert lang auf feine Bernichtung gefonnen hatten. Bielmehr fnüpfte eine Berbindung awischen bem Athenaum biefer und mehr und ftarfer fich an. bem Seminarium jener immer beren Bobebunkt und reiche Segensfrüchte insbesondere bei ber Keier van het tweede Eeuwfest van het Seminarium der Remonstranten te Amsterdam op den 28. October 1834 hervorgetreten und fichtbar geworden find. — Was nicht wenig auffallend erscheis nen mag bei ber Angft, die gegen die Borlefungen Betfte in's über die Rirchengeschichte fich herausstellte, ift zunächft. bak ein eifriger Bertheidiger ber Orthodoxie, ber Brofessor ber Theologie Albert Boget in Utrecht, eine bas Werk febr empfehlende Borrede fdrieb zur Ausgabe der Kerkelijke Geschiedenisse van Eusebius, welche der Remonftrant van der Meerfc, ein Shuler Betftein's aus den Jahren 1735 bis 1740, vor 1750 beforgte; ein Wert, bas eben durch die Anmerkungen, mit welchen es van der Meersch bereichert hatte, das Lob seines feltsamen Gönners fich erwarb. — Ban ber Meersch murbe am 9. November 1756 feines am 23. März 1754 geftorbenen Lehrers Wetstein Nachfolger am Seminarium zu Amfterdam auf bem Lehrftuble ber Rirdengefdichte, Philosophie und Literatur. - Ban ber Meersch's Nachfolger in ben beiden lettern Fachern aber, Daniel Wyttenbach, hatte (fo fehr mandte fich im Jahre 1771 bas Blatt) bie Freude, feine Borlefungen "von einigen Schillern

<sup>43)</sup> Ban ber Hoeben, S. 159.

175

ieta.

11:12

1

¥<u>#</u>

Hill

Ba

laute

11.

thi.

Fr.

Mr.

a É

n t

er lo

: 10:5

end s Berti

X:

سأتللك

del

**}** 

740.

:!::

ું છે છે

ı Hi

المان ا

TI 🎉

51E

bes Athenäums fleißig besucht zu sehen, bis er sogar 1779 als Professor ber Philosophie am Athenäum angestellt wurde, von wo an bis 1790 und von 1796 an bis 1799 Remonstranten auf dem Seminarium und Contra-Remonstranten auf dem Athenäum des Unterrichts eines und desselben dem Re-wonstrantismus zugethanen Lehrers sich erfreuten.

Die Nothwendigkeit und die herrlichen Früchte bes Berfahrens von Seiten des Magistrats einer = und Wetstein's anderseits burften durch diefe Ermägungen flar ju unferm Bewußtsein gefommen fein. Roch eine einzige Thatsache aus jenen Tagen, die auf Betftein allein fich bezieht, verdient uufere Wie war es möglich, daß Wetstein durch den oben gemeldeten Ablauf der Berhandlungen mit der Regierung zu Amfterdam von allen weitern Bestrebungen gur Erlangung bee Brofefforate der Beredtfamteit in feinem Baterlande und feiner Beburteftadt Bafel ablieft, da feine Bahl ichon fo weit vorgeschritten mar? Warum suchte er fich nicht durch Bollendung berfelben ben, wenn auch von ber Lage der Dinge gebotenen, doch an sich "barten Bedingungen" zu entziehen, an welche fein Wirken in Umfterdam gebunden mar, - jumal fie feinen Lebenszweck, die Berausgabe des Neuen Teftaments, für immer zu zerftoren brohten? -In Bafel ftand er gerechtfertigt ba, in Amfterbam mar er ein Geduldeter. — Sollte somit das Opfer, welches er der remonftrantischen Brüderschaft zu bringen bereit war, nicht zu groß gewesen sein? - Ich antworte auf diese Frage zunächst mit ben Worten Wetstein's vom 9. November 1733; "er nehme die Refolution", daß er feine Borlefungen foliegen folle, "an, ja fie fei ihm mohlgefällig, weil er felbft barum gebeten haben wurde aus Bekummernig, daß er sonft profcribirt werden möchte" (f. oben G. 484). Gine Berbannung aus Amfterdam war ihm also schrecklicher, als eine gangliche Unwirksamkeit in seinem Berufe. Und warum? Sollen wir etwa zur Erklärung hiervon dennoch zur "Furcht vor einer unangenehmen Butunft" in bem Sinne unfere Zuflucht nehmen, "bag bie Remonftrauten Wetstein wohl Brod aus ihrer Raffe geben konnten, wenn er auch teinen Dienst thue" (vgl. Unm. 14 S. 483), beffen er

Arbeit feines gangen Lebens in den Jahren 1751 und 1752 gu Amfterbam unter ben Angen der Regierung heraustam" 48).

So durfte er fortan und mit ihm das Seminarium, ja die ganze Brüderschaft der Remonstranten die Frucht der weisen Nachgiebigkeit in Tagen harter Prüfung genießen.

Betftein's ichonen Tagen und freiem Birten in Amfterdam nachzufolgen, ift hier nicht unfere Ortes; mohl aber mitfen wir barauf noch hinweisen, daß von jenem Tage an, wo Wetstein ber Nothwendigkeit in bemuthevollem, doch festem Glauben sich untermarf, bas Seminarium ber Remonftranten nie wieber befeindet morden ift von Denen, die ein Sahrhundert lang auf feine Bernichtung gefonnen hatten. Bielmehr fnüpfte eine Berbindung awischen bem Athenaum biefer und bem Seminarium jener immer mehr und stärfer fich an. beren Bohepunkt und reiche Segensfrüchte insbesondere bei der Keier van het tweede Eeuwfest van het Seminarium der Remonstranten te Amsterdam op den 28. October 1834 hervorgetreten und sichtbar geworden sind. — Was nicht wenig auffallend erscheinen mag bei ber Angft, die gegen die Borlefungen Wetftein's über bie Rirchengeschichte fich berausstellte, ift zunächft, baß ein eifriger Bertheidiger der Orthodorie, der Professor der Theologie Albert Boget in Utrecht, eine bas Wert fehr empfehlende Borrede farieb zur Ausgabe ber Kerkelijke Geschiedenisse van Eusebius, welche der Remonstrant van der Meersch, ein Schüler Betftein's aus ben Rahren 1735 bis 1740, por 1750 beforgte; ein Wert, das eben durch die Unmerkungen, mit welchen es van der Meersch bereichert hatte, das Lob seines feltsamen Gonners fich erwarb. — Ban ber Meersch murbe am 9. November 1756 feines am 23. März 1754 geftorbenen Lehrers Wetstein Rachfolger am Seminarium zu Umsterdam auf dem Lehrstuhle der Rirchengeschichte, Philosophie und Literatur. - Ban der Meerich's Nachfolger in den beiden lettern Fachern aber, Daniel Wyttenbach, hatte (fo fehr manbte fich im Jahre 1771 bas Blatt) bie Freude, feine Borlefungen "von einigen Schülern

<sup>43)</sup> Ban ber Hoeven, S. 159.

bes Athenäums fleißig besucht zu sehen, bis er sogar 1779 als Prosessor ber Philosophie am Athenäum angestellt wurde, von wo an bis 1790 und von 1796 an bis 1799 Remonstranten auf dem Seminarium und Contra-Remonstranten auf dem Athenäum des Unterrichts eines und desselben dem Re-wonstrantismus zugethanen Lehrers sich erfreuten.

Die Nothwendigfeit und die herrlichen Früchte bes Berfahrens von Seiten des Magiftrats einer = und Betftein's anderfeits burften burch biefe Ermagungen flar ju unferm Bemuftfein getommen fein. Roch eine einzige Thatfache aus jenen Tagen, die auf Betftein allein fich bezieht, verdient unfere Aufmert-Wie war es möglich, daß Wetstein durch den oben famteit. gemeldeten Ablauf der Berhandlungen mit der Regierung zu Umfterdam von allen weitern Beftrebungen gur Erlangung des Brofefforate ber Beredtfamteit in feinem Baterlande und feiner Beburteftadt Bafel ablieft, ba feine Bahl fchon fo weit vorgefchritten war? Warum fuchte er fich nicht durch Bollendung berfelben ben, wenn auch von ber Lage ber Dinge gebotenen, boch an fich "harten Bedingungen" zu entziehen, an welche fein Wirfen in Umfterdam gebunden mar, - jumal fie feinen Bebenszweck, die Berausgabe des Neuen Teftaments, für immer zu gerftoren brohten? -In Bafel ftand er gerechtfertigt ba, in Amfterbam mar er ein Geduldeter. — Sollte somit das Opfer, welches er der remonstrantischen Brüderschaft zu bringen bereit mar, nicht zu groß gewesen sein? - Ich antworte auf diese Frage zunächst mit ben Worten Wetstein's vom 9. November 1733; "er nehme bie Refolution", daß er feine Borlefungen fchließen folle, "an, ja fie fei ihm mohlgefällig, weil er felbft barum gebeten haben würbe aus Betummernig, daß er fouft profcribirt werden möchte" (f. oben S. 484). Gine Berbaunung aus Amfterdam war ihm also schrecklicher, als eine gangliche Unwirksamkeit in feinem Berufe. Und warum? Sollen wir etwa jur Erklärung hiervon dennoch zur "Aurcht vor einer unangenehmen Zufunft" in bem Sinne unfere Buflucht nehmen, "bag bie Remonftranten Wetftein wohl Brod aus ihrer Raffe geben tonnten, wenn er auch teinen Dienst thue" (vgl. Anm. 14 S. 483), beffen er

posco lautas conditiones, victu et vestitu contentus" etc. 47) Worin diefe gepriefene Freiheit bestand, fagt ber Brofessor ber Theologie Drieberge, ber von 1737 bis 1746 an ber Seite unfere Betftein und mit ihm allein bem Seminarium ber Remonstranten porftant (de bonis N. T. in praefat.): "Cum Theologi Christiani officium sit, non heminum placita, sed sinceram Christi doctrinam auditoribus exponere; atque veteres opiniones male fundatas, quae hic illic latent, indagare et monstrare, atque a Christi doctrina secernere, sibique a novorum commentorum inductione, quantum fieri potest, cavere; me utrumque hac potissimum via consecuturum putavi, si dogma aliquod traditurus, sepositis tantisper aliorum sententiis, primo me ad Seripturam conferrem, atque ex collatione et examine diversorum locorum quae de eo agunt vel agere censentur, mihi tradendorum schema efformarem. Si postea comperirem, alios dogma illud secundum Scripturae tenorem jam exposuisse, iis lubens detectae veritatis honorem tribuo. Verum quando praecedentes doctores mihi a vero aliena tradere, vel plus minusve asserere visi sunt, quam Scriptura continet, iis relictis solam Scripturam sequor. Nec quicquam mihi stabiliendum et illustrandum sumo, nisi quod in ea doceri vel ex ea legitime deductum esse appareret."

"Facile autem mihi fuit hanc methodum in expositione Theologiae sequi, quod integram haberem judicandi petestatem; quippe

"Nullius addictus jurare in verba magistri nisi ejus, cujus omnes, quotquot Christiani dicimur, nos discipulos profitemur; ac proinde nulla necessitate coactus essem, omnia quae praescripta et quasi imperata sunt defendere. Etenim Christianorum familia, apud quam Theologiam profiteor, non exigit, ut ejus membra in tradendis dogmatibus, vel sententiis receptis, numquam auctores semper interpretes agant et sub umbra majorum la-

<sup>47)</sup> Ban ber Doeven, G. 135.

teant. Novit enim et agnoscit, eos qui ante nos ista moverunt non dominos nostros sed duces esse; nec eos omnem veritatem ita occupasse, ut succedenti aetati nihil indagandum vel denuo ad Scripturam exigendum reliquerint. Vinculis igitur humanae auctoritatis solutus, eaquae scripsi, ad nullius formulae ductum, praeter Scripturam, adeoque ex animi sententia me scripsisse profiteor." (48)

Bon hier aus den Staudpunkt Wetstein's in Amsterdam unter den Remonstranten, der Schweiz und Frankreich gegensüber, überschauend, wage ich es, kichn zu behaupten, daß ein Wetstein, ohne geradezu verbannt zu sein, sich aus solcher Freiheit vom früheren Joche nicht wieder, sei es nach Basel, Straßburg oder sonst wohin, außerhalb der Gemeinschaft der Remonstranten, — "hoc est in varcerom" — begeben konnte, um nnter der Gewissenstlast eines "promitto, me in tradendis religionis Christianae doctrinis (sive veritatibus) normam librorum symbolicorum esse secuturum" (vgl. oben S. 493) oder einem ähnlichen "jugo in aeternum oppressus aegros annos agere".

<sup>48)</sup> Ban ber Doeven, G. 180 f.

#### XII.

# CANTICA.

Walbenfifcher Text ber Auslegung bes Hohen Liebes, wie er vorhanden ist in einer Handschrift ber öffentlichen Bibliothet in Genf.

Mitgetheilt von

## Dr. Bergog in Erlangen.

Bereits im 4. Hefte des Jahrganges 1861 diefer Zeitschrift habe ich die deutsche Uebersetzung dieses Textes gegeben und mich über den Charafter und den Werth diefer Auslegung zur Erforschung der Waldensischen Zustände vor der Zeit der Reformation ausgessprochen. Es liegt der Auslegung eine katholische Schrift zu Grunde, welche in waldensischem Sinne umgearbeitet worden.

Da nun seit der Auffindung der waldensischen Manuscripte in Cambridge es sich herausgestellt hat, daß die Nobla Lepczon in den späteren Zeiten des 15. Jahrhunderts verfaßt worden, da der Text derselben in demselben Bändchen (Nr. 207 der Handschriften) sich findet, der den waldensischen Text unserer Schrift enthält, so liegt die Vermuthung nahe, daß auch diese derselben Zeit angehört. Doch das wir hier lassen dahingestellt. Auf jeden Fall kann die Handschrift nicht wohl vor den letzten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts gemacht sein. So viel steht fest, daß sic ein Denkmal der waldensischen Sprache ist, wie sie in jener Zeit beschaffen war und wie sie auch im Text der Nobla Lepczon vorliegt.

Uebrigens beziehe ich mich, was das Sachliche und bas Sprachliche betrifft, auf meine Schrift über die romanischen Balbenfer und auf den Artikel "Balbenser" in der Realenchklopubie.

Es ift mir ichon längft ber Bunich ausgesprochen worben, ich

möchte dieses Sprachbenkmal herausgeben. Allerdings glaube ich damit den Kennern der romanischen Sprache, wovon die waldenssische nur ein John ist, einen kleinen Dienst zu erweisen. Die Abschrift, die ich davon in Genf habe machen lassen, habe ich in Genf selbst mit dem Original verglichen und danach revidirt und auf die Revision des jetzt veranstalteten Abdruckes die möglichste Sorgfalt verwendet.

Ich habe behufs der Vergleichung mit dem hebräischen Texte die Capitel- und Berseintheilung, die durchaus fehlt, hinzugefügt und an drei Stellen statt der im Manuscripte gebrauchten Abfürzungen, die nur durch eigens gegossem Lettern wieder gegeben werden könnten, die bezeichneten Worte vollständig ausgeschrieben stehen lassen. An der Interpunction habe ich nichts geändert, auch die Apostroph- Zeichen nicht beigefügt, wo sie sehlten, also z. B. dumilita stehen lassen, wo d'umilita zu lesen ist. Defter steht auch C. D. M., wo car, donca, ma, ebenso an einigen Orten de l', wo de lui zu lesen ist.

Noch bemerke ich, daß ber Anfang ber Schrift fehlt. Zu 6, 9 ist auf das erste Buch Bezug genommen, welches bis zu 1, 12 reichte.

# Cantica.

Incipit prologus in secundo libro expositionum canticorum Salamonis.

O Karissimes lo vostre cor non se merevilhe si una spia d'aquestas sentencias engenra moti gran de parollas. C. (car) li olh del propheta eran subtilissime e ensemp vesent motas cosas e ensemp regardant las amplas placzas de la sobeyrana cipta e las aspras vias de la cavalereiant ierusalem foraportant spias fromentiencas de la terra de li vivent e ensemp scripseron aquellas cosas lascals ilh vigueron en breos parollas e en scuras sentencias. Dont besogna es a nos declayrar a las aurelhas de li frayre aquellas poc cosas e scuras las quals ilh scripseron cum motas e

Iongas expositions. C. David di O segnor le declayrament de las toas parollas enlumena e dona entendament a li petit. C nos tuit sen pecherin, empercze lo segnor declayra las cosas scuras de las scripturas per lo seo sperit a nos seteiant. C. vevos l'esposa di:

## La voucz de la gleisa de Xpt (Christ)

# 1, 18. Lo mio ama es ami raçin de cipre en las vignas d'Engady.

Cipre es vsola cerconda de mar de chascana part. es entrepetra tritsicia. Ma per lo raczin es desegna lalegrecza. Si nos considren ben subtilment. Per cipre local es cerconda d'aygas marinas e es enterpetra tristicia poen entendre listament e la vita de li pentent C. penitencia es fayta en tristicia Dont di lapostol. La tristicia lacal es segond Dio, obra penitencia istabla en salu. Peniteneia es favta en tristicia. C. la carn es contrista davezo. C. lesperit sesforcza afflagellir ley per penitencia. Ma enayma cipre es pausa al mar. Enayma listament de li pentent e la vita de li sant lacal es tristicia alcuna vecz per penitencia e es cerconda de motas autras amareczas en carn. Ma si penitencia es en tristicia e aquesta tristicia es encara agulhona de motas autras amareczas. D. en cal maniera lo raczin dalegrecza local es vist esser plen de tanti gov es atroba en cipre de tristicia?

Si nos encerquen las sentencias de li libre, aquesta question es asauta viaczament. Paul vegna al mecz e reconte la tristicia de penitencia e las amareczas daquesta vita e auvan en cal maniera anuncia lo raczin de gloria daquestas cosas. Car el dis yo penso que las passions daquest temp non sian ensemp degnas a la gloria avenador lacal sere revela en nos. En czo que el nomma las passions el demostra la tristicia de cipre. M. en czo quel reconta la gloria avenador declaira lo raczin dalegrecza enapres las passions de penitencia. Enayma Peyre apostol demostra aygalment la tristicia e la alegrecza diczent. Coventa ara esser contrista un petit en diversas temptacions que lespro-

vament de la vostra fee sia mot plus precios dor local es sprova per fuoc. Sia troba en lausor en gloria en honor en la revelacion del nostre segnor Y. X. (Jesus Christus) E sant iaco anunciant aquella meseyma cosa dicent. O li mie fraire pensa tot gov cant vos cagire en diversas temptacions. Veian en cal maniera lama es a nos cipre de tristicia e ensemp raczin dalegreca. Car el dis vo dic verament verament a vos. Car vos plorare e plagnire. Ma lo mont salegrare. Vos sere contrista ma la vostra tristicia retornare en goy. En co quel di plorare e plagnere el es a nos cipre de tristicia. Ma enczo quel aioyns la vostra tristicia retormare en goy el es a nos raczim de gloria. E es de notar car plusors son li gran del raczin que las tribulacions daquest mont. Car las tribulacions daquesta vita deffalhiren. Ma lo raczin celestial permanre en eterna en la soa entereta. Engady es enterpetra olh de temptacion. Call es aguest olh de temptacion sinon lolh de Xt Car el meseyme tempta nos e prova nos per las tribulacions devant ditas enayma lor al fornays quel recipia nos enayma holocaust recebivol en odor de sovvecza. Las vignas dengady son li predicador de X<sup>t</sup> e li mesagier evangelical lical predicant aministran a nos per chascun dia aquestas meseymas cesas tant per li libre script de la sacra doctrina cant de bocha a bocha parlant.

Lisola de cipre es dita esser plus habundivel de totas las ysolas, las vignas de lacal engenran nobles vins lical alegran fortment li nostre cor. Lo raczin es acomola de moti gran, e lo vin local alegra es rescondu enl'. Engady es entrepetra fontana de cabri. Cabri en la velha ley era sacrifica per lo pecca. Per lacal cosa e X<sup>t</sup> es dit cabri per la carn del pecca local fo sacrifica per lipecca de l'uman lignage. La fontana de cabri es lo babtisme de X<sup>t</sup> alcal la gleysa perman funda. Las vignas dEngady son li doctor de la gleysa o li trey istament de li sant. Per lysola de cipre mot habundivol nos poen entendre simplament lo celestial pays alcal non se perven sinon per motas amarec-

14.

15.

zas del cal pent raczin dalegrecza, comola de moti gran. Czo es X<sup>t</sup> montelh de tuit li goy. Las vignas dEngady son li doctor de la gleysa. Car ilh meseymes son butilhier del sobeyran payre de familha amministrant à lesposa de X<sup>t</sup> li vin dalegrecza czo es li celestial menestier. Aquest raczin resplendent de goy e de alegrecza di enayma a lesposa:

O la mia amiga vete tu sies bella, vete tu sies bella. Lesposa es lauva doas vecz de lespos per dobla amor enayma silh dises O la mia amiga vete sies bella tement Dio vete tu sies bella amant lo proyme, vete tu sies bella per fee. Vete tu sies bella per pensa, vete tu sies bella per cast cors, vete tu sies bella per fayt. Vete tu sies bella. Car tu sies pergarda de li mal. Vete tu sies bella. Car tu sies embelleczia de vertucz. Vete tu sies bella car tu non te apoias a las cosas terrenals. Vete tu sies bella car tu sies acompagna a li ciptadin celestial per nobla conversacion. Ma car lespos vic ley tant curiosa e permanent en tal amor sotiong diczent.

Li tio olh de columbas. La columba sesent sobre !as de corrent, sobre ista con li olh ubert que vista lombra de lespervier decline scau t'ammt. Enayma lo baron de la sacra gleysa e de la fidella arma pensant curiosament en las scripturas e regardant plus clarament li scautriment del sathanas li squivan saviament. La columba non ha fel. Enayma la sacra gleisa o la fidella arma sefforcza con totas las forczas servir a Dio e placzer al proyme cum simple cor e cum pura pensa. Ma car lespos lauda lesposa cum tant soav voucz. Ac (Aczo) ella recointa aluy meseyme aquestas cosas las cals segon cum devota pensa diczent:

O lo mio ama vete tu sies bel e embelleçi vete tu sies bel. Per sobeyrana deitae embelleczi per carn non socza, la toa deita non possesis alcuna cosa descurita e la toa humanita non sosten alcun vicii. Car tu sies aquel veray home e sol adam local non tochies lo pom deveda e lavies la toa eva cum lo tio sacre sanc daquel peissime tocament. E vete tu sies bel donant exemple de vita en las terras e amini-

trant aiutori convenivol en temp de besogna. Tu sies embelleczi coronant li tio sant de gloria e donor en l'autecza de li cel e confermant lor benaurosament en la gloria de li sant angel. E car tu sies bel e diczes mi esser bella, vo dic dreitament:

Lo nostre leytet es flori. Lo leyt de lespos e de lesposa es la pura consciencia stendu de germe donestas costumas e de flors de vertucz. Donca la pensa de la sacra gleysa o de la fidella arma entendua a las solas sobeyranas cosas pensa solament aquellas cosas las cals son eternals. Donca lesposa dicza a lespos. Emperczo car tu sies enayma bel coventa a tu aver leyt glorios non torba de fecza de vicziis ni socza de verm de peccacz. Ma orna de flors de vertucz e embelleczi de lausors de componcions. E es de notar car lesposa non di leyt ma leytet, czo es a demostrar a lespos humilita e viaciera devocion. Car ayczo non es de laysar sencza consideracion. dementre qu'ilh di flori, car en li cor de li humil es atroba la violeta dumilita, la rosa de carita, lo gilh de castita. E diversas flors de sanctissima honosta en las cals lespos se deleita cum lesposa cum grant amor.

Li cabrion de las nostras maysons son cedrienc e las V. 16 latas cipericas. Li cabrion per la lor vigor sostenon lautecza del cubert per licals nos entendent li doctor de las scripturas li cals portant doctrina al cor e en la boccha lespandison a li lor auvidor, que la mayson de la gleysa garnia de la boccha de li predicador non tema las ploias de las temptations. Lo cedri embrasa fuga li serpent per lo seo odor. Enavma li sant predicador enflama de lamor de la sacra trinita e vesti autament de vertucz fugan li demoni. Per las latas de las cals es favt avci mencion son dauza. Per las cals nos entenden lo grecz de li sant, resplendent dor, de sapiencia e de purita de vita. Las cals son ben dictas cipericas e li cabrion cedrienc. Car lo cedri e lo cipres non defalhon per alcuna puridura. Enayma las armas de li sant predicador e de li bon auvidor per-35

Beitidrift f. b. bift. Theol. 1870. IV.

Digitized by Google

manren en verdecza de eternal benaurancza las cal non pogron esser venczuas en aquest segle de alcuna soczura de viciis.

- Yo soy flor de camp e gilh de las vaucz. Lo camp es С. П, V. 1. la gleisa en la cal diversas flors verdeieron czav enderier czo es Habraam, Isach Jacob, Joseph, Moysent, Josue e Samuel e David e plusors autres. Daquienant li apostol e li doctor e plusors autres sant li cal non solament son dit flors per la clara vita de lor, ma aczo pon esser dit flors de las flors per la degneta de las vertucz. Xt flor de las flors, sant de li sant, pastor de li pastor, anne devant tuit aquesti, resplandent sobre tuit de vita de doctrina e devsemples, tire lo grecz de li sant al celestial pays per la soa grant poysencza e misericordia. La flor navs en terra non coltiva. Enayma Y. Xt nasque de vergena sencza semencz de baron. Li sant non cessan damar aquesta flor. Li eyleyt se deleytan daquesta flor. Aquesta flor demora en las vals de li vergene. Lodor de la cal se delevtan per merevilhosa amor. D. O Karissimes ama aquesta flor. Car aco li angel del cel se alegran de la eternal vesion e de lamista de ley. Lo gilh es flor real. D. Xt es soav per conversacion, blanc per sanctita e odorant per carita, car la verga real es larma del eternal rey, ista dreita enayma gilh al camp celestial. Donca si las vals, czo son li humil, possison aquest gilh per amor e per resemilhancza ilh son heretier de eternal benaurancza.
- v. 2. Enaysi coma lo gilh entre las spinas, enaisi la mia amiga entre las filhas. Cant lo gilh es plus poynt de las spinas, tant odora maiorment. X<sup>t</sup> es lo gilh, las spinas son li pognament de las tribulacions lical X<sup>t</sup> suffere de li judio. Cant X<sup>t</sup> era point plus amplament de li judio tant odorava majorment. Enayma la sacra gleysa cant ilh es plus tribola de la gleysa de li herege e de li mal catholic portant pacientment al regardament de l' autessime tant odora majorment.

## La voucz de la gleisa.

Enayma lo pomier entre las legnas de las selvas enayma v. s. lo mio ama entre li filh. Lo pomier fay fruc odorant e manjant, ma las legnas de las selvas fan fruc aygre e gencilhos a manjar. Enayma X<sup>t</sup> pais li seo del fruc de la eternal soyvecza e li corona de grant gloria enapres la fin de la vita present. Enayma li torment del fuoc seren regulardonancza en apres li enfern.

Enayma lo pomier entre las legnas. Per las legnas de las selvas lascals son non fructuosas en las cals aço cantan li oysel, li cal deleytan li ome van, Nos poen entendre li savi daquest mont e li mestre de vaneta licals deleytan las aurelhas en flors de vanas parollas. La predication de li cal e la doctrina non val alcuna autra cosa sinon atrastornament de li auvent. Lo pomier es portant fruc e paisent. Car X<sup>t</sup> loqual es leng de vita ha folhas czo son parollas las cals son a sanita de las gencz. El ha flors las cals son las sposicions de las scripturas. El ha fruc en manjar paisent, li just en la region de li vivent. Li oysel dal cel habitan en li ram de luy. Car li sant se repausan en luy per pensa.

Yo sesic sot lumbra de luy local yo avio desira. L'albre contrapost a las ardors del solelh fay umbra e cuebre li repausant sot si de la calor del solelh. Aquest albre ha ram, folhas e fruc. Aquest albre es X¹ leng de vita pausa al mey de la gleysa o planta en chascun home fidel, enreycza de 8 reycz el verdeia e creis, czo es a saber per temor per humilita, per misericordia, per carita, per justicia, per atrempanoza, per prudencia e per fortalecza. Las folhas d'aquest albre son a sanita de la gencz. Car las parollas de luy sanan las plagas de li peccador. Li ram son li doctor de levangeli. Donca la sacra gleysa o la fidella arma se repausa sot l'umbra daquest albre, quilh non sie nafra de li carnal desirier cum lamor de las cosas terrenals e deleyta de las vanetas, non sia feria de la orribla e spavantivol

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

sentencia al derayran judicii. Donca O Karissime repausa te sot aquest albre e te deleita sovent sot lumbra de l', non declinar en alcuna part. Car en qualque cal dia tu yssires daquesta deleytivol e segura umbra, tu suffrires destruyment a la toa arma.

E lo fruc de luy es doucz al mio goleyron. Lo fruc daquest albre son carita, goy, pacz, paciencza, longa perseverancza, bonta, benignita, soyvecza. O li fruc del' son li goy de la pacz eternal licals cum las pensas de li just auren gosta, non recointa en aquesta vita alcuna doczecza ni soyvecza stier al celestial pays. E emperczo ben sotjong:

4. Lo rey dintremene mi en la cella vinatienca. Cal cosa entenden per la cella vinatienca sinon la vita de li contemplant o li menestier de las scripturas. Lo vin enubria e stragna la pensa. Enayma la contemplacion de las cosas celestials e la lecion de las scripturas stragna las pensas de li fidel de las cosas terrenals. E emperczo carita es ordona a nos enayma es script.

El ordene carita a mi. L'orde de la carita es en trey manieras. Lo primier es cum loqual nos amen Dio. Lo 2º es cum local nos amen lo proyme, lo 3 cum loqual nos amen lenemic e preguen per lui. O frayres Karissimes yo prego vos e las serventas de Xt. degitta de las vostras mans tot studi non perfevtivol, entende cal sia lorde de carita. Premierament e principalment carita deo esser de tuit nos, sencza mesura a Dio. Sia ensemp benvolent e casta al proyme, sia piatosa e misericordiosa ali enemic. Lesperit de Xt di aquellas cosas las cals segon. Amor costuma sia de li devant pausa a li frayre. Corregiment con disciplina de carita a li filh. Fort reprenament cum discrecion a li rabel. Sovendiera amonestancza a li simple. Savia predicacion a li mesconoysent. Donant mesura de froment totavia a un chascun, e havent cura velhant per tuit. Totas aquestas cosas sian a li devant pausa. Conversacion sancta e hopesta sia de li frayres cum las serors. Sotmettament humil e cast sia de las serors cum li frayres. L'estudi de

li velh sia totavia en la lev divina. Sovendiera demanda e clara responsion sia entre lor. Compagnia pura e placzent sia ensemp de li joves. Carita ardent e embrasant sia de tuit nos entre nos a Dio. Vevos avtal es l'orde de la carita. Si aquesta carita es enavma ordona en nos, verament nos sen gleisa de Dio. Ma si aquest orde non es en nos, lo es de temer que nos mentan si nos diczen nos esser gleisa de Dio. Car nos poen veser cum viacier regardament que aquest orde de carita non es en plusors. l'un mord, mania, vetupera, repren e acusa lautre sencza alcuna amor, la carita en cal maniera es en avtals. l'un aira lautre e reserva ira e garda lo temp al cal el se poysa veniar, e cant el vevre lo temp el foramandare maliciosament l'ira la cal el avia reserva lonc o breo temp. Daquesti tal es dit ilh parlan pacz cum lor proyme e gardan li mal, e czo qu'es peissime en li lor cor. Alcuns fan ayczo e mesconoyson, emperczo ilh son naffra del demoni del mecz dia. Car ilh peccan e non osan. Ma l'autre content cum lautre e fay brega e vio desonestament. Ma l'autre vesti de vestiment femenil contra la ley despolha la vestimenta baronivol e mude lamor honesta en socza e czo ques perilhos. Car la justicia trabucha sovent per avczo e la carita es envaneczia. Donca tuit aquilh lical fan enaymi, manjan non solament lo pan occios. Ma aco es dubi que la vita de lor sia pausa en trabucament, e lesperancza de lor sia voyda e vana, enaysi totas cosas son confonduas. Car si nos aguessan cor carnienc, nos dirian: la mia vita encreys a la mia arma. Ma yo prego vos que si alcuna cosa fossa vista esser fort e greo a las vostras aurelhas en las parollas sobre dictas e en aquellas que son a dire non a recointe a mi. Car aquel li olh del cal son ubert sobre totas las vias de li filh de Adam vesent totas aquestas cosas, parla enaysi. Car lesperit de X<sup>t</sup> di totas aquestas cosas. E emperczo el di per aventura aquestas cosas quel reire apelle nos a far las premieras obras, car el non vol la mort del peccador, ma au'el sia converti e viva.

v. 5. Garneme de flors e cercondame de pom. Nos entenden moralment per las flors las honestas costumas, e per li pom grancz vertucz. Car nos nos deleytan de las honestas costumas e sen conferma de las grancz vertucz, enlumena en la via de la vita eternal. Ma la gleysa perque desira ayezo:

Car yo languisa d'amor. Aquel languis local non mor ni non es tengu de usa enfermeta de las autras cosas, el desira morir. Car el non spera tornar a la premiera sanita e es tengu de greo langor. Enayma la saneta gleysa o la fidella arma languis non de pigra, ma d'ardent amor. Car ilh non ve encara lespos per present contemplacion, e non ausa enclinar la pensa a las alegreczas daquest mont. Ma es pendua damor entre lalegrecza daquesta vita e li goy de la region celestial. Volent usar de li ben present, suspira cum tot lo cor a las cosas eternals. Ma lalegoria di enaysi:

Garneme de flors e cercondame de pom. Las flors son li novel deciples abandenant las premieras costumas e menant vita floria e profeytan totavia de ben en melh. Enaysi que en totas manieras la joventu abandona las malas obras sian faitas maduras.

Car yo languiso d'amor. La sancta gleysa languis d'amor, cum ilh non aure vist alcuna cosa en aquesta vita lacal deleyte ley, ma desira solament veser Dio. Ma emperczo ilh es dita languir, car illa non po veser ezo quilh vol, e li conven suffrir ezo quilh non vol. Ma cum ilh desira montar a aquella cosa aczo non po. Doas cosas son lascals deleytan ley. L'una es si las vertucz son moltiplicas per ley. L'autra es si motas armas son aquestas a l'espos celestial per la predicacion de ley.

V. 6. La senestra de luj sot la mio cap e la dreyta del' embrace mi.

Per la senestra del Segnor nos entenden li don present de Dio. Ço es fee, sperancza, carita, justicia, atrempanoza, fortalecza, temor, humilita e obediencza. Aquesti son li ben lical nos receben del Segnor alpresent li cal son sot lo nostre cap, co es sot la nostra pensa, e suslevan e amenan nos a las cosas eternals. Per la destra de Dio nos entenden li goy de vita eterna li cal la gleysa ha a recebre en la fin. Donca lo segnor esleva la soa gleysa al point de vertucz e en lavenir la cerconda de gloria non recontivol. Aquestas son riqueczas e gloria en la senestra del Segnor e longuecza de dies en la dreyta de luj, car lo Segnor non vol la soa gleysa esser scomogua de tant soyvessime odor, di dreytament czo que sensec.

#### La voucz de Xpt.

O filhas de Jerusalem yo sconjuro vos per las cabras e v. 7. per li cerf de li camp que vos non scomova ni faca svelhar l'ama entro quilh meseyma volha. Per las cabras e per li cerf de li camp son entendu li predicador salhent de vertu en vertu, o la vita de li contemplant. Per las filhas de Jerusalem nos entenden las curas temporals las cals emperczo son ditas filhas de Jerusalem. Car ellas sostenon la gleysa d'una partia. C. la glevsa es regia corporalment de li ben terrenals e es consola de li celestial. Las cals emperczo son ditas filhas e non filh. C. Segon cosas mollas e femenils. M. la gleysa es dicta dormir cum ilh es departia long de tota romor de las cogitacions carnals, e asabora de soau sperit husa dalcun repaus. M. alcuna vecz es scomogua e sovendierament de las curas carnals. Las cals lo Segnor remoo fortment per lo son de la contemplacion e per lamonestancza de li predicador diczent, non scomova ni facza svelhar lama del sompn de la contemplacion. Car yo fauc ley dormir de doucz sompn. M. car la gleysa non po dormir totavia ni usar del sompn de la contemplacion. Ma alcuna vecz non desliament. M. descretament li coventa velhar e far las curas de si meseyma. Emperczo sotiong dreitament:

Entro quilh meseyma volha. La gleysa sesvelha per propria volunta cum ilh es reyre apella per certana maniera

del sompn de la contemplacion per la soa besogna quilh facza alcuna cosa temporal non desliament ma discretament per si e per li seo proyme e sacoyta retornar viaczament a li lavor spiritual.

me scomova ni facza svelhar ni non me torbe. C. lo mio spos comande enayma a mi, e yo poizo aigas vivas del meseyme, fontana de dooczor.

Vevos aquest ven salhent en li mont, trapassant li col. Lo mont es la vergena per lautecza de la vergeneta, lo col es la crepia per lo deisendament de la humilita. Lo mont es la crocz per lasprecza de la passion. Lo col es lo sepulcre per lescurita de la mort. Lo mont es la rexurression per la gloria de lalegrecza. Lo col es lo deisendament a li enfern per lo perfeyt de la redempcion. Donca diczan vevos lo Segnor ven de l'autecza de li cel. Salh de la destra del payre al ventre de la vergena. Trapassa en la crepia. Salh en la crocz. Trapassa al sepulcre. Deysent a li enfern. E salh en gloria rexussitant. Diczan autrament daquella meseyma cosa moralment e alegorialment.

Vevos aquest ven salhent. Li col son aut de la terra. Ma li mont plus aut que li col. Per li col nos entenden aquilh liqual habandonant las cosas terrenals queron las celestials. Ma per li mont aquilh lical son ordona en istament de plus auta vita, lical non solament habandoneron lo mont. Ma ač (aço) lioreron lui en dementiganza. E ben que li col czo es li menor comenczon abandonar las cosas terrenals. Emperczo ilh non pon aygalar la vita de lor a li mont, czo es a li aut baron, aquestas cosas de las obras non perfeytas. Car la sancta pacz e la soyvecza, la sapiencia e la sciencia, la fort paciencia e la sovendiera meditacion en la ley de Dio. La consideracion de las cosas sobeiranas, e la perfeita carita fan li ome esser apella mont e saut al regardament de Dio. Ma. aquestas obras tant perfeitas non son en li col, czo es en li menor que ilh poisan

asi esser nomma mont. M. emperczo ilh son dit col czo es menor. Car ilh obran las cosas menors.

Donca l'ama en cal maniera salh en li mont e trapassa li col. Salhir es de grant viacezeta e de mota alegrecza. trapassar es anament cuminal. M. emperczo perfevtivol. Car anant, perven alcuna vecz a czo qu'ilh vay. Ma l'ama es dit salhir en li mont, cum el meseyme vesitant li perfet baron e li seo amic, li fay alegrament e viacerament salhir de vertuen vertu. Ma el trapassa li col, cum el meseyme vesitant li seo serf menor, li fay perfaytar de ben en melh, quilh pervegnan finalment a czo quilh speran. Daquestas doas generacions domes es dit: li mont se exauteron enavma arecz e li cols enayma agnels de feas. E es de notar en aquestas parollas que li perfeit e li non perfeit son entengu obrar justicia alegrament. Dont es dit en autre luoc. O tota la terra alegra vos a Dio e serve al Segnor en alegrecza. Enczo quel di tota la terra demostra que tuit li gra de la glevsa per sengles barons tant majors cant menors devon far alegrament cal que cal cosa ilh fan e enayma can tant que la non vegna sobre nos czo que Movsent menace diczent. Lo Segnor destruyre tu car tu non servies al teo Segnor dio en goy e en alegrecza de cor.

Ma enczo quel di trapassant, a nos es na subtil question. Ma silh sere exposta lo desliament de ley sere perfeytivol. Car trapassant li col es vist anar de l'un col a l'autre. E enayma trapassant li col es vist sonar en parolla quel abandone tuit li col. Li col enayma es desobre dit, son li cor de li humil, perfeytant de ben en melh. E si nos regarden sutilment Jeshu trapassa li nostre cor, emperczo non habandona, e dereco trapassa e desampara. Car adonca l'ama trapassa li nostre cor cum el spandis per fe en las nostras armas la resplandor de la soa conoysença, e en apres l'espandiment de la fe planta la soa temor en li nostre cor, e per aquesta fay nos obrar justitia. Adonca el ista cum nos e non desampara nos. Ma el trapassa adonca e abandona, cum el meseyme per spiracion divina e per una celestial

resplandor, embrasa las nostras pensas a pensar li goy del paradis, e canta sia lalegrecza de la eternalita de li goy non vesible.

Ma car aquesta spiracion non po esser contunia per lenfermeta de la nostra carn, emperczo Jeshu trapasse per nos e abandone. Car el tire nos per pensa a las cosas celestials, e enayma spirant, alegre lo nostre cor. Ma car el non tenc nos aqui longament emperczo el torbe la nostra facia. ayczo es czo ques script. Callament fo fayt al cel enayma per mecza hora. Car mot poc es recointa calquecal cosa nos poen veser de las cosas cele tials, e vesent alegrar. E emperczo lo propheta di yo habandoney tu en poynt e en Car el ven a nos quel replenissa nos de moment. goy. Enayma el meseyme dis. Yo vauc e veno a vos. El se depart de nos quel facza nos savis, e facza la nostra arma plorant de perfeytivol torbacion. C. cum el es cum nos nos vesen cals nos sen cum luj per luj meseyme. Car adonca sen segurs cum Jeshu es cum nos. E cum el se depart de nos, nos conovsen cals nos sen sencza luj. si el retornare a nos plus per una via, non desamparan luy. Ma diczan a luy cum humilita e cum lacrimas cum tot amor de cor. O Segnor perman cum nos. Car lo envespresis e lo jorn es ja enclina, e perilh es a nos e pertorbacion d'arma sencza tu.

V. 9. Lo mio ama es semblant a la cabra e al filh de li cerf.

El es semblant a la cabra per humanita presa del liguage de li judio e es semblant al filh de li cerf, car el nasque del semencz de li sant patriarcha e de li rey; e de li payre antic, lo qual fo de tanta angelita que el poc salhir de 4 merevilhos saut del cel en terra, e de la terra a lenfern.

E dereco de li enfern a la terra e de la terra a la destra del payre sobre l'autecza de li mont celestial.

Vevos el ista en apres la nostra pare regardant per las fenestras e per li cancel. La nostra pare es la nostra carn laqual vestic la divinita. Adonca lama iste em apres la nostra pare, cum la divinita fo rescondua en la carn humana. Ma el regarde adonca per las fenestras. Cum el manifeste la soa divinita enlumenant li cec, mondant li lebros resucitant li mort e faczent li autre miracle. Adonca el regarde per li cancel, cum el meseyme sostenc fam e sce. e lavor. e las autras cosas daquesta maniera enayma home. Car aquel que regarda per la-fenestra o per li cancel, non es tot vist ni tot rescondu. E enayma Xt quel demostre sì verai Dio. Alcun non poc unca far enaysi aquellas cosas las quals el fey. Ma que el layses li non cresent en lor mescrezenca e sproves li slevt per purita de fee, sostene fam e se, chaut e freyt e lavor e las autras cosas daquesta maniera enavma home.

E vevos lo mio ama parla a mi. Li judio mescresent v. 10. non dion lo mio ama parla a mi. Ma diczian el ha demoni e forsena perque auve luj. Li herege non conoyson lui. Car alcuns de lor dion luy meseyme non esser ista veray home. Ma li autre l'aferman Dio ma non home, li autre menor que lo payre. Ma li autre lo creon esser ista Dio e home. Ma vivent malament lo denegan. E emperczo non pon dire lo mio ama parla a mi. Ma la sancta gleysa de li esleyt purifica de fee e enlumena de clarita celestial di czo que tuit li autre non pon dire. Lo mio ama parla a mi. Ma cal cosa di.

O la mia amiga o la mia columba, o la mia bella, leva, acoyta e ven. L'ama apella lesposa per trey parollas li parla diczent. O la mia amiga, o la mia columba, o la mia bella, leva, acoyta e ven. Enayma si el disses: O la mia amiga leva per fee de las tenebras dignorancia, O la mia columba acoyta per sperancza, o la mia bella ven per carita. Car vo sov celestial e non me deleyto en las cosas terrenals, tu sies faita la mia amiga per fee e per obediencia. La gleisa es faita amiga per fee e per obediencia enayma el meseyme di: Vos se li mio amic si vos fare aquellas cosas lasquals vo comando a vos. E es fayta columba per simpleta e per soyvecza. Enayma el meseyme ensegna diczent: Sia simples enayma columbas. E es fayta bella per carita e per cer-

Digitized by Google

condament de sanctas obras. Enayma es dit: La reyna see a las toas dreytas en vestiment daura cerconda de varietas. Donca lama dicza a lesposa. O la mia amiga leva que tu non dormas car pigricia es perilhosa. O la mia columba acoyta car lo camin es long. O la mia bella ven a la eternalita del paradis e a la bellecza del celestial istage.

Car l'uvern trapasse ia, la ploya anne e se departic. v. 11. Per luvern es entendu la mort eternal lacal se departic adonca. Cum aquel fo mort local murent destruys la nostra mort, e rexucitant recobre la nostra vita. La ploya fo lantica lev lacal anne adonca. Cum ilh permas en la soa vigor entro a X<sup>pt</sup>. Ma adonca se departic, cum X<sup>t</sup> mude lasprecza de la lev en douczecza de penitentia. O lo es dentendre enayma per luvern torbilhos, e per la ploya frevda, poen entendre las graveczas daquesta vita, e las tempestas de las tribulacions e li torbilh de las persequecions, e las tentacions de li demoni las quals cercondan li sant en aquesta vita. Enavma di lo propheta en persona de la gleysa. Li mal cerconderon mi de li cal non es nombre. Donca lo Segnor conforta la soa gleysa diczent Leva, acoyta e ven. Alcun glay non sia, ni aversita, ni menacza ni persecucion la cal empache tu, e alcun torment non facza tu frevol espavantosa. Car luvern trapasse, czo es tost trapassare. E la ploya se departic que tu ia non sentas plus la gravecza e encreysament en eterna.

### La voucz de li apostol.

v. 12. Las flors aparegron en la nostra terra. Las parollas de la ley antica son comparas a las herbas aygras de lascals es dit al libre de li rey: O baron de Dio la mort es en l'ola. Car segont czo ques script, la ley obra ira e lo trapassador de la ley moria sencza misericordia. Ma las parollas de la novella ley son comparas a las flors. Car elas son soavs a auvir, bellas a pensar e ensemp odorant e doczas a gostar. Car la novella ley non auci crudellament lo peccador en ma-

niera de la ley de Moyses. Ma amonestant la (lo) retorna misericordiosament a penitencia.

Lo temp del pudament es vengu. Car vevos ara es temp recebivol ara son dies de salu, que li viczii sian talha, e las vertucz sot creysan, declinen de mal e obren ben.

La voucz de la tortora es auvia en la nostra terra. La gentilita cole las ydolas e vivent malament non conoc l'autessime dio. Ma Judea aucis X<sup>t</sup> e la heregia de li pharisio cresent, offende lo payre celestial. D. lo judio converti e lo gentil retorna a la fee, doneron amarament voucz de lamentacion e de plor a la predicacion de li apostol, e sfaczeron li pecca trapassa cum lacrimas e penitentia, o enayma segont anegogen.

# La voucz de li angel cantant.

Las flors aparegron en la nostra terra. Czo es car las armas de li sant se repausan ia cum nos al pays celestial. Lo temp del pudament es vengu. Czo es car tost venre lora e lo dia del judici, que la corrupcion e la mortalita de li cors se departa e que li cors de li benaura salegron cum las armas al soav repaus, e emperczo li angel sotjognon dereco ayczo. La voucz de la tortora es auvia en la nostra terra. Czo es car la sancta gleysa la cal donava voucz de lamentacion e de plor en las terras, ara per exautament de cor canta alegrament cum nos en li cel.

# La voucz de li premier predicador.

La figuiera foraporte las soas grosas. Czo es car Judea v. 13. done li premier doctors czo es li apostol e li noble predicador portant en la lor boccha doczas parollas, e convenienczas de pacz anunciant la via de salu cum docza predicacion.

# La voucz de li martre (martyrs).

Las vignas florent doneron lo lor odor: Cum luna e lautra gleysa resplandic de vertucz e li sant martre expancheron lo lor sanc per lo nom de  $X^{\tilde{p}t}$ .

#### La voucz de Xpt.

O la mia amiga, o la mia sposa, o la mia columba leva e ven. M. en cal maniera la sancta gleysa sia amiga e columba de X<sup>t</sup> desobre es expost. M. el fey ley a si sposa per lo prenament de l'umanita lacal el ensemp segne cum lanel de la fee e conjoyns ley a si per lo perpausament del sant obrament. Ma el apella ley quilh se leve en fortalecza a contrastar a li enemic e acoitant vegna perfeytant de vertucz. M. en cal maniera ilh dea perfeytar el ensegna ley diczent.

v. 14. En li pertus de la peyra e en la cavarota de la maseria.

Czo es a saber pensant curiosament las plagas del pendent en la crocz e las passions de l' per lacal cogittacion sere fayta plus humil. E humiliant sere fayta plus ardent. E ardent damor sere fayta plus fort. E fayta plus fort aquistare benaurosament la vittoria.

Demostra a mi la toa facia, la toa voucz sone en las mias aurelhas, car la toa vouez es docza e la toa facia es bella. Per la facia un chascun es conoysu. E enayma nos sen conoysu de Dio per fee e per las obras de la fee. D. la facia es la fee, las aurelhas son li auviment e li desirant la parolla de X<sup>t</sup>. La vouez es la parolla de la predicacion. La toa vouez es docza, czo es orna de sobeiranas promessions. La toa facia es bella, ezo es car la parofla es acompagna a las obras de la fee. Demostra a mi la toa facia. Czo es lo perfeit obrament cum pura fee. La toa predisacion sone en las mias aurelhas. Czo es en li mio serf. Car ilh querron mi de dia en dia e volon saber las mias vias. La toa voucz es docza. Car ilh promet li eternal gov e fav squivar la fossa de mort. La toa facia es bella, car las toas obras se convenon a li don de la fee. D. o Karissimes veian cant sia de laudar aquest, la parolla del cal es conferma de las obras. La voucz del cal sona totavia, e unca non cessa del menestier de la predicacion. La parolla del cal es orna saviament. C. el foraporta totavia del seo tresor tant li goy del sobeiran regne cant li torment de lenfern. La facia del cal es bella. C. Dio atroba luj en la fin perfet de vertucz.

#### De li herege.

Prene a vos las petitas volps lascals degastan las vignas. V. 16. Las volps son li herege e aquilh de li cal vos sabe li nom. Lical emperczo son enayma nomma. C. ilh son atroba plen de diabolic engan e de malicia. Lical degastan las vignas. Czo es la gleysa de li sant, soczant la resplandor de la fee e semenant li iolh d'arror lascals emperczo son ditas petitas. Car elas enfegnon de fora la semblancza de pieta, ma dedincz denegan la vertu de la sanctita. Aquesti devon esser pres de li chaczador de la gleysa czo es d'aquilh liqual devon esser plen de sant enging e ensemp de sapiencia e de sanctita e son ensegna per la parola de X<sup>t</sup> aut mestre. Un de li cal diczia a las petitas volps cum yo fosso scoutri pigley vos per enging <sup>1</sup>). D. li sant predicador son chaczadors de la gleysa.

Car la nostra vigna floric. La vigna es la gleysa la cal floric cant ilh respland de vertucz. Ma ilh es socza alcuna vecz per li gagnador de la fecza d'arror. D. lo Segnor vol que aç (aczo) li herege sian venczu per li menistre de la gleysa deputant saviament de las errors de lor, e sian pres de dreyta predicacion. Ma aquesta gleysa de li malignament entendent malament, erra. C. son peissimes chaczadors liqual devoran la chacza de lor en maniera de cans fameiant e non la presentan al lor Segnor. E diczent lor esser spirituals chaczadors son fait volps fellonesas e plenas de maligne scoutriment las cals aucion li paure puliczins de X<sup>t</sup> cum dent malignas. D. aquesti son peissimes chaczadors e religios homicidies e volps devorant li home.

#### La voucz de la gleysa.

Lo mio ama a mi e yo a huy. Enayma s'ilh disses: X<sup>t</sup> <sub>V. 16</sub>, comande a nos que nos prediquan pilhant li herege de las

<sup>1) 2</sup> Cor. 12, 16 - gerabe fo von Innocens III. angewendet.

errors de lor cum lacz de parollas. E nos obediren al devant talhant li herege de l'arror de lor en glay de parollas.

Lo cal pays entre li lili enter que lo dia spire e las V. 17. umbras sian enclinas. Li lili son las armas de li sant, resplendent per blancor de castita en las cals X<sup>t</sup> es pagu. C. el se deleita de las vertucz de lor. D. la gleysa dicza, lama es lo filh de Dio donant benignament a mi beneficiis non recointivols e yo donant a luj faczament de gracias cum cor, cum parollas e cum obras e aiostarev a el mesevme curiosament lili de blancor eternal, lui meseyme aiudant e ornant a luj lo mio cor per parollas de sanctas cogitacions e de puras e placzent obras, e aiostant a l' las sacras armas per la parolla de la predicacion entre que lo dia del judicii e lo veray lume spire e lo dia comencze a luczir sobre li iust sencza fin e las umbras de las temptacions e de las tribulacions se departan de lor, e novt descurita perpetual e de dampnacion eternal sia enclina sobre lo fellon. Enayma es script: ilh non veyren lume en eterna.

# L'oracion de la gleysa per li predicador.

V. 17. O lo mio ama retorna e sies semilhant a la cabra e al filh de li cerf sobre li mont de betel. Desobre es expost en cal maniera el sia semblant a la cabra e al filh de li cerf. X<sup>t</sup> se departic cum el monte en li cel. Ma la gleysa aura quel deisenda dereco e retorne sobre li mont de betel. Czo es sobre li predicador de la gleysa. Car betel es entrepetra mayson de Dio. C. poc agra profeita a nos lo montament d'el. Ma mot agra nova si el non fossa retorna viaczament per la vesitacion del sant sperit e per l'enlumenament de li apostol. E es de notar czo ques dit, Sies semilhant a la cabra e al filh de li cerf sobre li mont de betel. Enayma ' silh disses. Enayma tu sies en la bocha de li apostol e de li predicador que ilh demostren poderosament a la gent de li judio e al poble de li gentil per ensegna, e per merevilhas, per argument, e per sentencias e per verays testimonis tu

esser deisendu per las generacions de li patriarcha e de li rey al ventre de la vergena per la salu de l'uman lignage. que auvent, crean e cresent se repenton e repentent amon tu local vives per tuit li segle de li segle.

# Explicit liber secundus expositionum canticorum Salamonis. Incipit tercius.

Yo queris al mio leyt per las noyt aquel loqual la mia c. III, arma ama, yo queris luj e non lo trobey, yo me levarey e cercondarey la cipta per li borc e per las placzas e querrey aquel local la mia arma ama. Yo queris luj e non lo trobey. Aquilh lical Dio ordona de salvar el apella premierament aquesti per la soa misericordia, cum ilh sian encar en li pecca. Enayma el meseyme di vo non venic apellar li just a penitencia ma li peccador. E David di la misericordia de Dio pervenre a mi de matin. Enayma meseyme lo segnor di en un autre luoc tu sies lo meo serf e yo apellarey tu de long. Car si Dio non apelles nos cum nos sen encara tenebros peccadors, nos non venrian unca a la lucz de vita. D. si Maria Magdalena e Corneli e li autre gentil e tuit li pentent non fossan devant saupu en la disposition de Dio, ilh non encerquerian l'ama al levt czo es en la pensa. Per las nout czo es cum ilh fossan encara en li pecca e mesconoissesan encara la verita, ilh non atrobavan lui habitant en lor per la consiencia scura. Car el non habita en cors sotmes a li pecca. Dont es dit: Vos era en aquel temp sencza Xt e sencza dio en aquest mont. M. Cant ilh non atroban luj ilh se levan per componcion de cor Enayma es script: o tu que dormes leva leva de li mort. E querron luj per las ciptas e per li borc e per las placzas. La cipta es aquest mont, las placzas son aquilh liqual vivon josta la larguecza del lor cor e servon a las lor cubiticias. Li borc son motas e diversas septas dereges. Car enayma li borc son ordona en las ciptas, enayma diversas septas e gleysas de malignant e motas religions son enaquest mont de las

Zeitschrift f. b. hift. Theol. 1870. IV.

36

bel per forma devant li filh de li ome. El meseyme es alcal li angel desiran de regardar. La moutecza de las riqueczas non ten luy. Car las riqueczas e la gloria humana son en las mans de l'. La humana sapiencia non deleyta l'. Car el mesevme es alcal son rescondu tuit li tresor de sapiencia e de sciencia. Lumana fortalecza non ten luy, car el deslia per propria vertu totas las cosas vesiblas. La non son cadenas ni ligam en lical el se poisa ligar. es luoc alcal el se poysa enclaure, car el meseyme confravns las portas aramiencas e rumpe las barras ferriencas cum las proprias mans. E intre en la claustra de l'enfern, tolc la preda e robe las despolhas del fortissime leviathan. M. levant intre a li apostol las portas clausas e montant per propia vertu trapasse las auteczas de li cel. El meseyme es aquel santson fortissime local rumpe li ligam de li philistio enayma telas de aragnas. D. encal maniera tenren nos luv. Un luoc es alcal el se po enclaure e fortment tenir. E una cadena cum lacal el se po enayma ligar que cum el sia tot poderos el non se po desligar en sempiterna. O cant merevilhosa cadena o cal fortissime e delejtivol luoc. Alcal aquel santson bellissime e fortissime es tengu enayma streit quel non se poysa al postot desligar. Aquest luoc es lo cor humil e soav. Aquesta cadena es la perfeita carita. C. el es tengu enayma streit cum aquesta cadena que cum el sia tot poderos el non se po desligar d'aquest ligam. Si non que nos miserios e frevols desligan luj. Dont el meseyme loitant cum Jacob patriarcha dis. Laysa me. Car l'alba leva ia Jacob dis yo non layserey tu si tu premierament non benavczires a mi. D. el tenc luj fortament ni non layse luj alpostot entro quel agues benayczi a luj. D. diczan que nos atroben lama per fee, prenan luj per temor e lo tegnan per humilita. Ni non laysan luj, ma lo ligan majorment cum ligam de bonas obras e cum cadena de carita. D. aquel local non ha humilita ni carita, non ha Xt. E non querra luj per alcuna autra maniera. Car el non latrobare. Car la perfeita carita cum lacal deo esser liga l'ama non se

po servar ni aver cum las curas daquesta vita. Emperczo lespos sotjong diczent:

#### La voucz de X<sup>t</sup>.

O filhas de Jerusalem yo sconiuro vos per las capriolas v. 5. e per li cerf de li camp que vos non scomova ni facza svelhar lama entro que el meseyme volha. Per las filhas de Jerusalem nos poen entendre las curas temporals enavma es desobre dit. Enayma es lo manjar e lo beore e las vestimentos e las autras cosas daquesta maniera Las cals lo segnor remov e sconiura nos solament per las capras e per li cerf de li camp. M. per la semblancza de li ovsel del cel e de li gilh del camp en la parolla de lavangeli daquel luoc ont el dis. Non sia curios a la vostra arma cal cosa manje, ni al vostre cors de la cal cosa sia cubert. C. aquestas curas moltiplican enayma en nos per lenfermeta de la nostra carn, e luna es engenra de l'autra. Que si ellas non fossan hostas per sconjurament, ellas amortarian la carita en nos. E aczo ensemp esvelharian nos del sompn de la sancta contemplacion e meditacion e soczarian la nostra arma de diversas macolas. C. enayma lo fanc socza la man enayma las curas temporals soczan las armas de moti. C. elas son sovent trop. Enayma es script malaventura a aquel local moltiplica non las soas cosas entro quel agrave encara si scurita de lume. Aquel moltiplica las cosas non soas local reserva a si outra czo que li besogna. Emperczo el socza si meseyme del fanc del pecca de lavaricia. Las capras e li cerf habitan alcunas vecz en li camp, alcunas vecz en las selvas. E alcunas vecz en li mont. Ilh payson en li camp e se deleyton en las selvas e dormon en li mont. Nos sen ensegna en aquest exemple payser en li camp czo es en leigalecza de las sanctas obras, e acoczar nos meseymes en li plan de las costumas humil. E deleitar nos en las selvas czo es en las sacras scripturas e pensar cum li baron savi. E deven dormir en li aut mont czo es aver totavia lo cor en las cosas celestials e aquí aver alegre repaus en herbas

verdeiant. E enayma habitant totavia en li luoc desert lone de las romors de las cosas temporals. D. aquel loqual es agrava de soperchivols curas e non profeytivols es scomogu de las filhas de Jerusalem. María auvent la parolla a li pee del segnor dormia al desert de li deleyt. Ma Martha curiosa volia scomore ley. M. li angel o li apostol o li sant predicador o calquecas salegran del profeyt de la gleysa vesent ley montar per tal deleytivol desert diczon alegrament.

## La voucz de la Sinagoga.

Qual es aquesta la cal monta per lo desert enayma vergueta de fum, de aromat, de mirra e dencens e de tota pols despeciaris.

Lo desert es lo mont abandona de Dio o la penitencia abandona del mont, o la vita religiosa e listament de li contemplant. Li aromat son las bonas obras, la mirra lo mortificament de li viczii, lencens la devocion o li suspir de loracion. La pols de li speciari es la fama o la montelh de las hornas costumas. D. la sancta gleysa o la fidella arma monta per asprecza de penitencia quilh vea lo rey de gloria en la soa bellecza. M. en cal maniera monta. Ilh monta per lo desert de contemplacion cum mortificament de viczii, cum devocion e suspirs de oracions e cum fama e motelh donestas costumas. La vergueta del fum es lodor soavissime salhent de las obras devant dictas endreycza al sobeiran dio sesent al temple de li cel.

# La voucz de la gleysa.

v. 7. E vevos 60 fort cercondavan lo leyt de Salamon de li fortissime d'Israël tuit tenent glay ben ensegna a las batulhas. Alegorialment lo leyt es la gleysa, ma moralment es la fidella arma. Aquest leyt es embelleczi de diversas colors de flors resplandent. Cant la gleysa es atroba en convenivol disposición en li seo gra e en chascun de li membre e larma es orna de sanctas cogitations. En aquest leyt repausa lo veray Salamon. C. deleyt es a si esser cum li fila de li ome. Seysanta fort cercondan aquest leyt. Lo numbre

seysanten es compost per 6 e per 10. Car seys vecz decz fan 60. Per lo sevsen nombre son entendu 6 jorn en lical decorre la vita e lo lavor de li ome. Ma per lo 10 nombre es entendu la garda de li comandament de Dio. D. aquel local garda li comandament de Dio per tuit li dia de la soa vita e atroba si non novsent de tot decorrament de vicziis. Aquest aparelhe lo leyt al veray Salamon, e non solament laparelhe ma aczo lo garde. Aquesti tals son fortissimes israelitienc, czo es vesent lo segnor cum mota vertu. C. li pastor de la sancta gleysa son eslegi a regir li autre de li fortissime d'Israël czo es de li baron perfeyt lical contemplan lo Segnor totavia cum la pensa e non se departen unca del conselh de li sant libre. D. la coventa que aquel que deo esser slegi a regir li autre sia prova enant per moti dia e sia troba sant en conversacion e clar en sciencia. Laysan ayci de la slecion de li devant pausa. C. la non es ara desponre per sengles de la vita e de la slecion e de l'uffici e del regiment e de la potesta e del principa e de la profecion de li seysanta fortissimes lical son a esser a slegir, a gardar lo leyt del verray Salamon. C. seria fatigos a scrire, lonc a recontar, greo a auvir e merevilhos a pensar. C. si Paul scris breoment a Timothio e a Tiht de luffici e de la vita de li devant pausa, el conclus en aquellas meseymas cosas con breos sentencias motas ebreos cosas e longas. C. non seria long a dire. Cal cosa es esser baron duna molher, a mesura, orna, savi, cast, albergador, ensegnador, non vinolent, non ferador, ma atrempa, non tenczonos. M. ben devant pausa en la soa meison, havent filh sotmes con tota castita. E cal cosa es czo quel seris plus a Tith Coventa lo vesco esser sencza crim, enayma bon despensador de Dio, non superbi, non eyros non cubit de socz gang. Ma benigne, just, sant, contenent, embraczant aquella fidella parolla lacal es segond doctrina, quel sia poderos amonestar en sana doctrina e repense saviament per argument descripturas aquilh li cal contradiczon. Aczo

aquestas cosas son mot breos. Ma si ellas seren rugnas cum dent aguissimas czo es spostas per senglas sentencias cum mota cura ellas seren longissimas. E car las vestimentas d'Aron e lo menestier del tabernacle e li menistre del temple e tot lorde de li levetienc devant afiguravan lorde de li diache, la vita e lo regiment de li devant pausa, e luffici de li predicador de la sancta glevsa. E emperczo car aquestas cosas non son istas encercas en li temp passa e li libre lical son script per nos foron claus. Emperczo mal son enchoy na sobre nos. C. script es. C. tu refudies la sapiencia vo degitarev tu que tu non uses del preverage a D. Paul scris breos cosas ma el enclaus motas cosas en breo scriptura. C. costuma fo de li scriptor de Dio conclure motas cosas en breos sentencias e cubrir las rosas bellissimas sot lescorcza de las spinas e moti gran de froment sot vilecza de palhas. Car script es el pause las tenebras lo seo levrier. Lo levrier del Segnor Dio es lo novel e lo velh testament local ista en motecza descripturas las cals emperczo son apellas tenebras, car ellas son scuras e moti son enceca en lor. M. solament la gleysa de li paures de X<sup>t</sup> es enlumena en lor e salegra de la clara lucz. D. diczan breoment. Besogna es que aquel local deo regir li autre sia clarissime sobre li autre de vita, de costuma e de doctrina. Car si el ha la doctrina e non la vita el destruy vivent desonestament czo quel aure planta en ensegnant. Ma si el aure la vita e non aure doctrina de sapiencia, el profeyta tant solament a si. Enayma testimoni ia Jero M. el noy sovent a li autre per besogna de longa vesencza e de siencia descripturas. C. el non sa proveser a li autre czo ques bon. Ma si el aure vita e doctrina, el profevtare a si e hedificare li autre. Dont avci es dit acomenczen avci lical son tuit tenent glay. C. ilh son garni de sciencia e de doctrina e ben ensegna a la batalha. C. ilh reservan en lor czo quilh ensegnan a li autre, e conovsent li agayt de li enemic, sabon amonestar un chascun iosta czo ques besognivol a lor. E vevos 60 fort cercondan lo leyt de Sa-Si nos consideren ben avci enavma Jeremia nos ensegna. Un chascun de nos deo apellar lo seo fravre al plor, e una chascuna deo ensegnar playnt a la soa veczina. La gleisa plore car li pastor defalhiron. Ploren tuit car lo leyt de Salamon es decipa. C. enayma es script las gardas son consumas. C. aquest levt es enavma decipa que lespos e lesposa apena poysa repausar en lui-C. nos sen fayt pauquessime per numbre e per vertu. E la parola del Segnor menaczant es complia en nos diczent. Si vos annare contro mi vos sere laysa poc per nombre. Liqual era premierament per motecza enayma las stelas del cel. La sentencia de Jeremia plorant es complia en nos diczent. En cal maniera es desola la cipta plena de pobles. La donna de las gencz es faita enayma veva. La princia de las provincias es faita sot tribut. La nostra cipta lacal era czai enderier plena de ciptadins, ara es quasi voida de li seo habitadors. Aquella que era donna de las gencz per lo seo glorios mari ara see veva qi (quasi) sencza baron. E aquella lacal era princia de las provincias per lo seo noble rey e segnor tot poderos. M. ara car ilh ha offendu lo baron de grant part serf sot tribut a li enemic del seo segnor. Li cavalier de ley lical eran arma poderosament e prenien las autras gencz e sotmetian sot lo jou de Xt armas e barons e moltiplicavan li habitador de Jerusalem. M. ara see sencza qi armas en repropi D. lesposa plore car lespos era ira e li filh se dolhan car la mayre de lor es faita paura. E la mayre engemissa car li filh son amena captio, garde se que per aventura aquella parola spavantivol la cal lo segnor di per Ose non sia faita a li seo filh. Juia la nostra mayre iuia. non es la mia molher e yo non soy lo seo baron. las soas fornicacions de la mia facia e li seo avoteri del mecz de las soas pupas que per aventura yo non despolhe ley juja e pause ley enayma terra sencza via e deysola. D. oren lo Segnor con lacrimas quel trastorne la soa ira de nos e demostre la soa misericordia sobre nos que el meseyme

complissa czo quel ha empermes. Donant a nos pastors josta lo seo cor li cal paysan nos de sciencia e de doctrina. E moltiplique li filh e la mayre de lor salegre e la molher de l' lacal es quasi sterila sia plena e aperturent, e retorne li juge de ley enayma ilh foran premierament e li conselhador enayma ilh foron anticament, que a la perfin nos just sîan nonna (nomma) cipta fidella. O frayres lesperit de X<sup>t</sup> parla ara a nos totas aquestas cosas. C. vos meseymes poe veser clarament totas aquestas cosas esser enayma, e si vos volre regardar las scripturas, vos atrobare majors cosas, que non son aquestas.

v. s. E lespa dun chascun sobre la soa coysa per las temors noytiencas.

L'espa solre la coysa es la garda velhant repriment li deleyt de la carn. Las temors noytiencas son li agayt e las tentacions resconduas. D. li pastor de la gleysa o una chascuna arma fidella devon aver lespa sobre la coysa que aquel peissime sathanacz non corrumpa las bonas costumas per las deleytacions de la carn.

# Ella dis de X<sup>pt</sup>.

v. 9. Lo rey Salamon fey a si leytet del leng del Liban. Li leng del liban non defalhon per neuna marczor. Lo liban es entrepetra blanchor. Lo leytet es la gleysa lacal lo veray Salamon aquiste con lo seo precios sang. M. el hedifique aquesta del leng del liban, czo es car el horne ley de barons sant e perfeit non corropt de neuna marczor carnal. M. placzent a Dio, non tenebros descurita de peccas, ma candi per castita de lacal ecleneara sot jong.

El fey las colonas de luy argentiencas. O mot ama enclina ayci las vostras aurelhas e degitta las soperchivols curas de Martha de las vostras mans, e vos apropia con tota cubiticia al soav studi de Maria. Consideren entre nos la qualita de las colonas e las conditions de largent que regardas las cosas materials ensemp sian scomogu a las spirituals. Los colonas han dreiczecza autecza e fortalecza

e rotundecza. M. largent conten en si blanchor resplandor, freydecza e sona clar. Las colonas del levt de Salamon czo es del verav Salamon, foron li apostol e li sant predicador li enseguador de li cal devon perseverar per las lors vias entro a la fin del segle. Ma aquesti besogna aver la semblancza de las colonas e las condicions de largent. La primiera qualita de las colonas es drevcezca, la 2ª autecza. la 3º fortalecza, la 4º retundecza. Car besogna es que dreycecza de fee sia a li devant pausa cum regla de iusticia. Autecza desperança cum la contemplacion de las cosas sobeiranas. Fortalecza de carita cum lamor del proyme. Retondecza de bon obrament cum tot encerqua regardament. C. cum el cre totas las cosas passas presencz e avenir lascals Xt a parla, o aquellas lascals lo sanct sperit devant dis per la bocha de tuit li propheta de li long temp. E li 4 entendament czo es estorial, alegorial, tripologial, anegogial. E recointa saviament de las costumas de li sant e de la vita de li refuda. De las promessions celestials e de las menaczas enfernals. E deputa fidelment e discretament de li article de la fee e de li sagrament de la gleysa e de tota regla de verita. E combat fortment per veravas sentencias a totas las falsetas de li hereges o de li mestre de li fellon. Adonca el es dreita colona per fee e tortuosa heregia non es en luj. M. cant el demostra la divina misericordia esser sobre li veray pentent e a li confessant se purament e a li faczent degna penitencia mediant lo precios sang de lagnel. E el meseyme spera de venir a las cosas sobeiranas per aquestas meseymas cosas, e lo cor de l' regarda totavia enaut. Adonca el es auta colona per sperancza. M.cant el ama Dio sobre totas cosas e li seo fravre enayma si meseymes M. li enemic per dio e ista ferm e non movivol entre totas las cosas contrarias. Adonca el es fort colona per carita. Laysan ayczi. O frayres nota car la fortalecza de las colonas es compara a la carita. Car enayma la colona fort sosten li greo fais. Enayma la carita porta aygalment totas las cosas contrarias. E enayma la

colona frevol non sosten lo fais, ma trabucha sot lo fays, Enayma lo devant pausa sencza carita es destruador de la gleisa. La coventa saber en cal maniera lo devant pausa plen de carita es colona de la gleysa, e encal-maniera aquel que non ha carita es destruador del poble. M. ayczo es de provar cum argumencz e confermar cum sentencias. C. cant las colonas istan fermas, las sostenon fortment lo sobre pausa hedifici. Ma si las colonas trabuchan e li hedificament ensemp cagion. D. li devant pausa, lestudi de li cal velha fortment per dio e per novt encerque lo profeit de la gleisa. La carita de li cal es bulhent al segnor, amor contunia a li frayres. Amonestancza sovendiera a tuit, e studi sovendier en las scripturas, e tratan sovent cum li lor frayre del profevt e de li fait de la gleisa. Ilh eyron las divisions e aman l'unita e gardan lev fidelment. Ilh mitigan e desligan las iras e las desamistas per sant conselh e per duras reprensions. Ilh predican pacz e conservon eygal masura josta lo lor poder a tuit li lor sotmes en unita desperit e en liam de carita. E vesitan totavia lo lor grecz en modo de bon pastor enqueron czo quera peri e retornan czo quera degitta e ligan czo quera confraynt e gardan czo quera fort, e gras, amonestant sovent. payson las feas de X<sup>t</sup> de sciencia e de doctrina. son verament pastors del grecz celestial e colonas fermissians del leyt del sobeiran Salamon. E speytan corona non marcivol de gloria eternal. D'aquestas colonas di lo Segnor per lo propheta David. La terra es envaneczia e tuit li habitant en ley, yo confermarey las colonas de ley. Aquestas son aquellas colonas de las cals es dit en autre luoc Sapiencia hedifique a si meyson, e talhe 7 colonas. La mayson de sapiencia es lo leyt de Salamon. Las 7 colonas son li devant pausa e li sant predicador de la gleisa li cal lo segnor talhe d'aquest tortuos bosc, czo es daquest mont lical emperczo son dit sept. Car ilh son repleni de gracia e de fortalecza de sept formas desperit..

#### De la negligençia de li devant pausa.

Mas si li redicador e li devant pausa seren negligent en totas las cosas devant dictas ilh destruon la gleysa. Em? perczo car ilh non han carita bulhent al Segnor e non gardan amor continua a tuit li sotmes e non retornan las divisions en unita, e non predican concordia de pacz e non mitigan las iras e non velhan encerque lo profeit de tota la glevsa e non naveguan sovent sobre lo mar de las sacras scripturas e non consideran curiosament las grant obras de Dio que son aqui atroba. E non tractan lo profeit de la gleysa al conselh de li just, e a laiostament de li fravre e non vesitan lo grecz e non queron czo quera peri e non retornan czo quera degita e non ligan czo quera ropt e non gardan czo quera gras e fort. Aquesti non son apella fort colonas, ma colonas frevols. Car ilh non sostenon li grant fays de la gleisa. M. car aquesti son frevols, emperczo ilh ensemp trabuchan en aquellas cosas que son dictas e li edifici de la gleysa cagion ensemp. D. neun non noy e destruy tant la gleysa coma lo devant pausa negligent. E lo velh vivent sencza religion, d'avtal es dit en Jeremia. Lo Segnor di aquestas cosas. C. las colonas del temple seren traporta en babillonia e seren aqui per sept an. Lo Segnor di dereco a aquesti per Malachias: vos departes vos de la via, e scandeliczes plusors en la ley. Enczo quilh se departiron de la via, las colonas cagiron. M. en czo quel sotjong e scandaliczes plusors en la ley, trastorneron li hedificament.

# De la calita de las colompņas.

Dit es de la dreyczecza e de lautecza e de la fortalecza de las colonas ara es a dire dela retondeta. La retondeta de las colonas ensegna merevilhosament li devant pausa e li velh e li predicador e un chascun de nos que nos sian garni de chascuna part de justicia e de sanctita e cerconda de exemples donesta. C. si nos regarden la colona retonda, ilh apareis bella de chascuna part. Enayma la vita

de li predicador e de li regidor de la gleisa deo esser lucent e polia e justa de chascuna part. Aczo que alcun non trobe alcuna cosa en lor per lacal el desprecze la predicacion e lamonestancza e li comandament e li conselh de lor. Ma sia totalment semblant ha aquel delqual es dit tot Israël conoc de dan entro a bersabe que Samuel fossa fidel propheta de Dio, e non cagic en terra de totas las parollas de l', e home non acuse luj.

## De la bellecza de las colompnas.

D. Vist de la calita de las colonas. Ora veian de la condicion de l'argent. Car las colonas del levt de Salamon son dictas esser argentiencas. L'argent enayma es desobre dit, conten en si blanquecza resplendor, freydecza e son. Enavma la vita de li predicador e de li velh de la glevsa deo esser munda e pura en la consciencia que ilh poysan dire cum libra voucz: vo castigo lo mio cors e retorno lui a servitu, que cum yo aurey predica a li autre yo meseyme non sia fait refuda. E poysan repenre poderosament en li autre tota macola de pecca. E. la vita de lor sia enavma resplandent e luczent que ilh dognan lume a li autre tant en exemple coma en parolla. Que si la bocha cessa alcuna vecz de la predicacion. Solament lo regardament de la vita de lor sia en ensegnament a li autre. Sia frevda de las cosas terrenals quilh non sian vist desirar alcuna cosa en terra, ma contemplar tant solament las cosas celestials. Sia sonant clarament, e totavia amonestant que per aventura alcun non perissa per lo taisiment de lor, lo sanc del cal sia request de las mans de lor. Car script es: Son sia auvi totavia cant lo vesco intrare e vssire al regardament del Segnor que per aventura non mora. Enayma lo Segnor parla a li devant pausa per Ezechiel propheta diczent. tu non anunciares al just que el non peche e el meseyme peccare e morre en la soa iniqueta, yo requerrey lo sanc de l' de las toas mans.

E lo reclinatori aurienc. Lo reclinatori es la sobeirana

part del leyt, per local es entendu lo repaus celestial. M. per lor prepen la reguiardonancza del sobeiran regne. D. Aquilh lical receopron lo Segnor Jeshu en lalberc del lor cor, e agron continuament la lor pensa aqui ont  $X^t$  es sesent a lo destra de Dio lo paire. Ilh intraren alegrament al repaus perpetual sencza fin cum  $X^t$  e cum li angel en li eternal istage.

E lo montament polprienc e ordone carita al mecz per las filhas de Jerusalem. El pause carita al mecz del montament per las filhas de Jerusalem czo es per las armas de li sant e per las menaczas de li enemic e per las penas de li marturi, e per la fragilita de la carn trement. La polpra es teynta de sanc. D. lo montament al celestial pays es polprienc, czo es cerconda e repleni de motas tribulacions. Car script es per motas tribulacions nos coventa intrar al regne de Dio. M. la carita es pausa al mecz del montament Car si nos non seren garni de carita en aquella hora czo es al temp de la passion, nos non poyren montar per lo montament polprienc. La non es alcuna cosa lacal facza enaysi legier li greo fays del marturi como la pura consciencia e la perfecta carita e la recordancza de la passion de X<sup>t</sup> e de li sant. Dont el mesevme di a li fortment amant lo mio jou es soav e lo mio fais es legier, si non aquel local es plen de carita, dont es dit per un savi li fays de li amant non son greo, ma delevtan. O fravres consideren entre aquestas cosas la nostra miseria. La fo dit a nos: cant vos istare devant li rey e li prevost, non volha devant pensar en cal maniera e cal cosa parle. Car en aquella hora sere dona a vos cal cosa parle. E dayczo meseyme es dit per sant luc. Yo donarev bocha e sapiencia a la cal tuit li vostre adversari non povren contradire ni contrastar. M. ara nos non demanden la sapiencia daut. M. aczo resconden aquel poc que nos aven en lora de la besogna, tement que per aventura si nos comenczaren a more la batalha, quilh non se levon contro nos, cum plus fort batalha. Oylas! que son aquestas cosas. Cal cosa faczen perque dormen, perque

nos jaczen nos pigre, perque non consideren nos aquestas cosas. Aquel plen de carita diczia vo sov certan car ni mort, ni vita ni autra creatura non poyre departir nos de la carita de Dio. E David diczia en persona de li martre. Si batalha se levare en contro mi, yo sperarey en ayczo e non temerey milhiers de pobles cercondant mi. C. tu as feri tuit li contrastant a mi sencza cayson. Moysent di cant vos sere en batalha contro li vostre enemic non temere lor ni non fugire. Car lo vostre Segnor Dio es al mecz de vos e combattre per vos contro li adversari. Adonca lo nostre Dio es verayament e drevturierament al mecz de nos cant carita es en li nostre cor. D. El pause la carita al mecz del montament. Czo es li exemples de las passions de li seo sant. Dont es dit li sant foron sprova en batament e en sauerni, sobre que tot en ligam e en carcer. Ilh foron lapida, ilh foron resea, ilh moriron en aucision de glav. Besognos, augustia, afflagelli, de li qual lo mont non era D. perque iaczen nos marcz en li leyt de la pigricia Non es alcun marturi local la carita non facza legier. acoyntan nos de intrar al celestial repaus, alcun de nos non tema. M. donan li nostre cors entro a la mort per la carita de Christ. Ama fortment lo Segnor e vevos el fare totas Canten al segnor e el fare lo mecz de la cosas legieras. fornays enayma vent bufant de rosa. Aczo el pause sobre totas cosas la premiera carita al mecz del montament. el meseyme es premierament mort per nos. Dont el meseyme conforta nos per lexemple de la soa passion diczent:

#### La voucz de X<sup>t</sup>.

O filhas de Sion eisse e veia lo rey Salamon e la corona en lacal la soa mayre corone luj al dia de lesposalici de luj e al dia de l'alegrecza del cor de l'. Aquesta voucz es de X<sup>t</sup> diczent a la gleisa salhe per consideracion e veia en cal maniera la mia mayre czo es la sinagoga de li judio corone mi, de corona spinienca la cal cum ilh degues aver receopu mi enayma dio e home salvador local foy devant promes a si per moti temp. E receop mi en tal honor coma vos vehe. Al dia alcal yo sposey la vostra humanita e al dia de la mia alegrecza cum yo aya reymu en luj li mort de l'enfern del propi sanc.

#### La voucz de X<sup>t</sup>.

O la mia amiga cant sies bella, Cant sies bella. Enayma c. IV. 1. silh disses Judea eyrant crucifique mi. M. tu sies bella per fee per lacal tu receopies mi. E o cant sies bella per obra per lacal tu tenes mi e non me habandonas. Li tio olh de columba. Li olh de la columba son de color sofranienca. La color sofranienca significa madurecza de sen. D. li olh de las columbas foron li propheta e li apostol e li sant doctor lical regarderon madurament e saviament e discretament lo filh de Dio esser encarna per la salu de l'uman lignage. E enapres aquestas cosas esser devsendu en lenfern a desliorament de li seo. Daquienant esser monta en lautecza de li cel. E predican luy venir juje en la fin de li segle que el liore li fellon a las mans de l'enfern e conferme li seo al repaus celestial. Ara sensec de la vertu de la contemplacion. Estier czo que se rescont dedincz. Czo que se rescont de dincz es la contemplacion de las cosas sobeiranas. Per lacal la gleysa contempla en X<sup>t</sup> e en la divinita de lui. O czo que se rescont dedincz es lo segret de la pensa la cal non es manifesta a neun sinon al sol dio. E sensec de li fidel. Li tio cavelh son enayma grecz de cabras las cals monteron del mont de Galath. Enayma li olh significan li profeta li apostol e li mestre de la gleysa, enayma li cavelh denotan li grecz de li sant. Per la cabra la cal es animal mond e rugna e quer pastura enaut e depart longla, nos entenden li sant lical levan la lor pensa en las cosas celestials e contemplan la vita de li aut baron. De li cal ilh pilhan exemple de salu a ben viore. E departon longla. Car ilh endreyczan li anament de li lor pee segont la doctrina de lun e de lautre testament. Ilh rugnan car ilh retornen a la memoria de la pensa las sacras scripturas Beitschrift f. b. hifter. Theol. 1870. III. 37

has calls 7th receiption cum autelliass, e las fragmon cum las dence del cor, e ordonan la lor vita de li segret de las Scripthras segont lorde de ben vyore. Galath es entrepetra montelh de testimoni. Per loqual nos entenden li apostol e li martre de Xr. Car martre es dit en grec, en latin testimoni. D. li sant lical testimonian lo segnor X devant li horne è per la confession daquesta maniera non fugion lescamwantent del sanc. Ma libran fi lor cor per lo nom de X3 e lavan las fors vestimentas e las blanchisson al sanc de Xº. Aduesti tals meriteron esser dit testimoni de XI. Car ilh combatteron ber lui mesevme entro a la mort. D. avidh lical resemilian aquesti testimoni de Xt van del mont de Galath v. a di celestial pays. La sec de li predicadors. Lus toas dence son enduma arecz de feas tondras las cals monteron del labumbent. Las dencz son li sant predicadoc heals fragnon individuation t e subtilment las sacras seripturas cum las denez del cor. A'duesti son enayma greez de feas tondinas. Car depausan lo fays de las cosas terrenals e van plus legiorament e frantuament a las cosas celestials. Aquesti monteron del lavament car ill son revie na per lo sant butisme. ilh son Tava daquest lavament del cal di Ysava: Lava wos e sia filunda. Car coventa lo segnor aver avtals pasters Sobre li seo gretz fical non sian correct de alcuna varnal cogitación que per aventura cum ilh auren predica hautre, ilh ineseynie non sian fayt refuda. Totas de filh doble e steria Hon es en vor. Li predicador de Xt foron czai endereyre tust de filh doble car ish convertiron a la see de X sant li fudio cant h gentil ma li derier predicador foron tuit de filh doble. Car ilh mon cessan dengentar lamor de Dio e del provine per parolla e per exemple en li cor de li auvent. M. h sant predicador non son sterle car ilh engenran premie-Tament Dio en lor meseymes per la obediencia de li comandaineit. E aczo dulh engentan filhs a Dio, unca non cessan v. s. de luffici de la predicación. De li cal predicador es encara Sotioint: Las toas lavias son enayma binda vermelha. Tayfasson li predicators, fas lavias son doas las cals demestran

a la gleisa la doctrina de l'un e de lautre testament, e recovntan a ley tant las penas de l'enfern cant li goy de paradis. Car ensyma la binda vermelha colh e restreng li cavelh en un. Enayma aquesti fidel de X<sup>‡</sup> en la confession de la fee, en la garda de la ley, contenon e sotmetton deciples sot lo frevn e lo jou de servetu de Xt. E degistan de lor tuit li van movament del corage. E la tio parlament douce. Lo parlament de li sant predicador es doucz car ille ensegnan squivar li torment de l'enfern e demostran a li lor auvidor aquistar las requiardonanczas del sobeiran regne. Lo parlament de lor es doucz cum ilh diczon tasta e veie car lo segger es soeu, benaura son tuit aquilh li cal speran en el. E dereco o segnor tu sies soav e benigne e motas misericordias son a tuit li apellant tu. Encara sotiong daquesta bellecze cum el di. Las toas gautas son enguna fragnament de pom grana. Las gautas de la sacra elevsa son la fee e las obras, lamor de Dio e del proyme. Car enayma cant lo pom grana es fraynt, las granas aparayson, enayma la resplendor de la gleisa per aquestas cosas las cals son dictas luczis per merevilhos obras de justicia devant Dio e devant li ome. Estier li tio rescos. Aquesta vertu lacal es rescondua dedincz es la bona entencion per lacal un chascun fidel obra seneza lausor de vana gloria. Car moti son lical faczent motas bonas obras de insticia, nent de mencz per aquestas queron placzer a li ome, non a Dio. Ma aquesti non havent la revez de la bona entencion perdon calque cal cosa ilh obran. Car tot ezo que un chascun obra seneza la bona entencion e sencza lamor de Dio e del provme non val alcuna cosa. D. Pregan lo segnor quel degne plantar en nos e acreyser per la soa pieta la reycz de la bona entension e lo germe de la bona volunta, e lo fruc del sant obrament, cum la vertu de la carita local vio e regna per tuit li segle de li segle. Amen.

Explicit liber tertius Canticorum Salamonis. Incipit quartus.

Lo psalmista David di o Segnor li tio testimoni son 37\*

merevilhos, emperczo la mia arma encerque lor. Si la nostra arma querres curiosament li testimoni del segnor. Querent atrobes. Atrobant se merevilhes. Merevilhant s'alegres. Alegrant ames. Amant fos enubria. M. enubria recointes totas las cosas las cals son del mont prenient, e sobremontes aquellas cosas lascals son contrarias. C. vevos las cosas contrarias. Si nos non queren, nos non atrobaren. Non atrobant, non nos merevilharen. Non merevilhant non nos alegraren. Non alegrant, nos non amen. Non amant non sen enubria. M. non enubria de lamor de las cosas celestials. Cal merevilha es si nos pauros e devols temen totas cosas. C. vevos testimoni merevilhos, local si nos encercaren, li nostre cor salegraren fortment.

Lo tio col es enayma la torre de David la cal fo hedifica con li seo merle. Lo col es la fee fortissima torre. David fo filh de Jesse. David es entrepetra fort de man. Jesse embrasament. Per la torre fortissima nos entenden la fee. Per David fort de man lesperancza. Per jesse embrasament nos entenden la carita. La fee es forma car ilh non es venczua. Lesperancza de las cosas non vesiblas es fort, car ilh sobremonta e vencz las cosas vesiblas. La carita es embrasa e ardent car ilh consuma li carnal desirier en li cor de li tement lo Segnor. Aquesta torre es hedifica cum merles car ilh es garnia dargumencz.

# De li argument de la fe.

Las gardas de las torres se solon ensemp levar a li merle quilh non sian naffra de li colp de li enemic agaitant. Enayma li sant predicador defendador de la sancta gleisa se garnison de li argument de la fee encountra li agayt de li herege. Dis es fortment de sobre que per lo col de la sancta gleisa eran demostra li predicador. M. Ara la fee. M. en apres dereco lesposicion de la fee. Aczo lo col es la sacra scriptura, la cal si nos obediren a li comandament de ley, ilh conjong nos a X<sup>t</sup> cap, lui meseyme testimoniant local dis: Vos se li mio amic si vos fare aquellas cosas las quals

yo comando a vos. Enayma si el disses si vos fare aquellas cosas lascals son scriptas, vos possesire mi en aquellas cosas que son mias. M. Aquesta cosa enayma es dit es compara a la torre de David. X<sup>t</sup> es David. La sacra scriptura la cal es col de la sacra gleisa es compara a la torre. Car enayma aquilh que son agaita e combattu, ensemp fugion a la torre quilh sian salva aqui. Enayma li sant lical son agaita de chascuna part fugion a la sacra scriptura, e troban aqui li merle czo son li argument de la fee de lical ilh se garnison encontra li herege e troban li garniment encountra li scoutriment del diavol e encontra la batalha de la carn, e encontra la gloria del mont e contra li agayt de li perseguador.

Mil scuet pendon de ley e tota armadura de forcz. Emperczo lo nombre de mil significa perfeccion. Car li nombre perfect son aquesti, 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 100, 1000. E es de notar que cant lescriptura sacra es fayta per numbres enayma es lapocalix e Ezechiel e lo quart libre de Moyses. O sia li autre, libres, contenon en lor grant menestier. Aczo la sacra scriptura di ara. Mil scuet pendon de ley e tota armadura de forcz. Per li cal nos entenden li exemple de Xt e de li sant e las autoritas de las scripturas. E que nos a demostrar melh diczan enavma. Cum alcun de nos es enfla per la superbia lacal el sent esser a si perilhosa, fugia a la torre e sia visti dormos e pilhe lescu, sia visti de larmadura de Xt diczent emprene de mi car yo soy soav e humil de core e trobare repaus en las vostras armas. Pilhe lescu de tobia diczent non laysar unca segnoriar superbia al tio cor ni en la toa parolla. Car tota perdecion pres comenczament en lev. Moti son li scu daquesta maniera e motas armas lascals pendon en la torre de li sant libre de las cals garni stendan nos en la fossa d'umilita e lo nostre cap sere exauta sobre li nostre enemic. Cum alcun es agulhona del desirier de la carn fugia en genesis e pilhe lescu e larmadura de Joseph. Local cum el fossa serf de li ome nentde mencz el era franc en lajostament de li sant. Car lo pio jovencel visti de las armas de castita non pou esser sobre monta de la donna luxuriosa. E emperezo cum el fossa enserra en streita carcer per lo mari de la fenna. Palays larguessier era aparelha a liry en la celestial region. Moti son il scu, e motas armas pendent en la torre de li sant libre combattent encontra aquesti vichi. D. calquecal besogna, corra e arme se, e arma contraste fortment.

Alcun perpausa slegir autissima paureta o per aventura in la stegia. M: engana de pessima error e enfla per alcuna folia e terrenal sapiencia di entre si. Tu per aventura besognares, emperezo reserva a tu. D. el ajosta e acomola zituellas cosas las cals son soas e non soas, justament e non iustament e ajoste avarament. Daytals po esser expost 28 qués dit. El see en li agayt cum il rie en li rescos. Car el es pattre per nom; ma el possesis pecunias en resces, el seo perilh e el seo destruiment. Li just scarniren aquest en la fin diczent. Vevos l'ome local nen pause Dio lo set aindador, Ma spere en la soa pecunia. D. Aquel que tem lo perilh del avaricia é de la cubiticia é ama la gloriosa paureta degieta totas las obras soperchivols de las soas mans. E se depolhe de la scuminiquivol pecunia, corra a la torre e raubisa las armas e pilhe lescu contro lavaricia. C. fo dit non sia curios a la vostra arma, cal cosa manie ni al vostre cors cal cosa sia cubert. Regarda las volatilhas del cel e las autras cosas que son scriptas aqui. E sant Paul dis: Aquilh tical voion esser fayt ric callon en temptacion e el lacz del diavol e en moti desirier non profeitivol, ma novsivols licalsplomban li home en destruyment e en perdecion. Car cubiticia es revez de tuit li mal. E en autre luot es dit: Malaventura a vos lical se engrevisa en Sion e vos confida al mont de Samaria. M. si alcun dieza aquestas parollas non pertenir a si. Car el non po haver motas riqueczas Aczo non pertenon si el ha la soa vita en neta paureta. Ma si el recep e possesis o cubita aver pecania en rescos, totas aquestas cosas pertenon a luy meseyme e es recointa paure empderit. Car si Ahanias morie per la soa pedunia la cal el resconde, cant majorment aquesti lical rescondon e gardan aquella la cal es lor e non lor, justament e non justament. D. Aquel lo qual vol viore justament e bonament en Y. Xt. degiete de si la soperchivol pecunia e son minigue la cubiticia enayma lacz nerilhos. Enayma tu atrobares en la torre de li sant libre armadura convenivol e scu encontro un chascun vicii. Czo son li exemples de li sant e las auctoritas de las scripturas. D. calque cal vol alegrar cum li sant en li cel resemilhe li exemples de lor en las terras, e armas de la vita e de las costumas de lor, combatta, e contraste baronivolment encontro un chascun vicii.

Las toas doas pupas son enguma duy filh doble de cohri-v. s. s. s. ola lical son pagu en li lili entro que lo dia spire e las umbras sian enclinas.

Las doas pupas son li lui poble de li cal nos pouczen layt de soan e de blancha doctrina, li cal son pagn en li mont cze es en la sapiencia de X<sup>t</sup>. La cabriola es la gleisa lacal legiera. Car depausa lo fays de las cosas terrenals es pagna en li lili, czo es en la mundicia de la castita e se deleyta en la justificación de las obras placzent a Dio. Entro que lo clar matin resplanda sobre li just, e noyt de damp nación eternal repause sobre li fellon.

# L' espos di a lesposa.

Ye naoc al mont de la mirra e al col de lenceps. Lo v. s. mont de la mirra son las obras aspras de pepitencia. Lo col de lenceps son las vertucz del cor humilia. Aquest es lo mont e lo col alcal hen plac a Dio habitar en lor.

O la mia amiga tu sies tota bella, tu sies tota bella e v. 7. macula mon es en tu. La gleisa o la fidella arma es tota bella car ilh es munda de cor. Car mala parolla pon salh de la bocha de ley. Ilh es bella enayma di David. La reyna iste a las toas dreytas en restiment daura carconda de varietas. E macula non es en tu. Cro es quilh non susa far o pensar alcuna cosa per la cal ilh yffenda li olh de la divina majesta. O la mia amiga tu sies tota bella. Aycri

es ara a nos de laymentar cum tota dolor e augustia de cor cum la sia dit de la celestial sposa. O la mia amiga tu sies tota bella e macula non es en tu. Cum cal ardiment dion alcuns en nos lor esser membres del celestial spos e esser de la compagnia de lesposa non socza. C. si nos regarden alcuns nos veyen lor mot arrar de la dreita via daquesti. Car ilh donan a li lor major tortuosa obediencia. Atendon a las murmuracions e non van per li gra dumilita. M. nos veven li autre jaczer pigre stendu en grant perilh. Car superbia regna en lor e la contenczon degasta lor. Ilh despreczieron lestudi de sciencia e han mota sapiencia non perfeytivol e encercan cosas non perfeitivols. E cum aquellas cosas lasquals ilh tractan sian terrenals e las contenczons las cals ilh possesison sian perilhosas e la superbia la cal ilh han sia habominivol. De temer es que aqui alcal luoc lo cor de lor conversa al present trabuche en lavenir. Daquesti di lo segnor per lo propheta. Lo cor de lor fornigant se departic de mi. E dereco ilh son savi quilh faczant li mal. M. ilh non sabon far ben. C. si alcuns son emprenent aczo ilh emprenon las parollas. Ma ilh non meisonan las obras las cals ilh fan. C. ilh possesiron costumas de joves entro a la velhecza. La sciencia play a lor ma ilh non requeron las obras de sciencia. Daquesti es dit aquel que sec tant solament las parollas non aure alcuna cosa. Ilh predican humilita e ensegnan la temor del Segnor. Ilh laudan las vertucz e deputan de las honestas costumas, ma ilh non han part cum las vertucz al temp de la besogna. Ilh descaczan del lor cor la temor del segnor laqual ilh ensegnan, e non han la mesura de descrecion. Ilh degastan l' humilita la cal ilh predican per superbia. E vivent desonestament soczan las costumas donesta las cals ilh laudan. Sencza dubi aquesti non son daquella compagnia non socza de la cal es dit aici O la mia amiga tu sies tota bella e macula non es en tu.

v. s. O la mia sposa ven del liban, ven del liban, ven e seres corona. E di per tres vecz, ven, e per doas, del liban. Lo liban es dit blanquecza. Doas cosas son per las cals la

sacra gleisa o la fidella arma monta a X<sup>t</sup>. Czo es lo baptisme de laiga e lo batisme del sant sperit. L'un e lautre es blanc. E lun sencza lautre non val alcuna cosa. Enayma lo Segnor dis si alcun non sere regenera dayga e del sant sperit, non po intrar al regne de Dio. Encara son doas cosas per las cals la sacra gleisa o la fidella arma monta a X<sup>t</sup> czo es la fe e lobra. E l'un e lautre es blanc e lun non val sencza lautre. Ma czo quel dis la tercza vecz, ven, demostra ayczo que cum la gleisa aure mena tota, cosas a perfeit ilh intrare alegrament cum X<sup>t</sup> al celestial istage.

Del cap de amana e de la verticz de sanir e de hermon, de li leyt de li leon e de li mont de li part. Amana es entrepetra ensemp angustiant lui. E sanir Dio de vigilias, ma hermon scuminigament de plor. Per amana local es entepetra ensemp augustiant lui. Nos entenden lo diavol envidios local non cessa dangustiar lo poble de Dio per dia e per novt. Per sanir Dio de vigilias. Aquesti son li mestre empocrit de li fellon o fals apostols, obrier sot engan licals diczon lor aver las alas de las vertucz e fugir la gloria e la lucz del mont e esser en la lucz de la vevava sciencia. Ma enayma di lo propheta Ilh non sauperon ni non entenderon, emperczo van en tenebras. Hermon es dit scuminigament de plor. Per local nos poen entendre la moutecza de li fellon lical son scuminiga en la furor del Segnor enayma es script L' endegnacion del Segnor sobre totas las gencz e la furor de l' sobre tota la malicia de lor. En aquesti habitan li leon e li part, czo son li tirang e li fals pilat (prelat). Car script es fenna fornigayricz see sobre motas aygas, czo es sobre moti pobles.

Car li tirang e li regidor o li princi daquest mont, emperczo car ilh occion li sant, son compara a li leon. Ma li fals prelat son peynt de varieta a semblancza de part. Car ilh varian las divinas leys, e enfegnon aver de fora la semblancza de pieta e de justicia. E dedincz denegan la vertu de ley Ma la gleysa sere corona en lavenir de la corona de tuit aquesti cum ilh possesire outra lo jordan la terra decorrent

de mel en eternal temp. E heretare en eterna li regne mot larc deli caninio czo es lo celestial pays local perderon ki angel trabuchant que corona victoreie en eterna. Car lo lucifer era agu corona merevilhosament devant lo seo cagi-Ma poys quel cagic de li cel per superbia non porte la corona cum si; ma la leyse en li cel. M. si adam non aguessa pecca tot l'uman lignage devia esser corona daquesta corona en li cel. Ma el perde la corona per lo pecca e en apres non studie recobre ley. E aczo que yo parle breoment la corona de tuit aquesti era dio vita eterna, e gloria non Tuit li sant seren corona daquesta benaura e bella stimivol. corona. Enayma es script la substancia del neccador es garda al just. La substancia del lucifer cagent del gel es garda al just poble de li sant. Enayma lo sant sperit parla a li sant diczent vos possesire la gloria de las gencz e vos gloriare en la gloria de lor. E per aventura avezo es ezo ques script al segond libre de li rey. Que cum David agues pres e destruyt lo frey de li filh d'Amon, pres la corona la cal era al cap de l' per pes de talent dor e totas las gemas met preciosas, e fo pausa sobre lo cap de David.

L'esperit dentendament vehe a si autre en aquest anellament de Xpt diczent: O la mia amiga ven del liban, ven del liban, ven e seres corona. Per lo liban local es entrepetra blanchor es entendu aquest mont. Enayma di lo psalmista. Lo segnor ensemp atissare li cedri del liban. C. el humiliare li superbi daquest mont. M. emperczo lo mont es avci dit blanc. Car el es vist esser orna de gloria e de deleyt, ensemo de riqueczas e de moti honor. Ma lo Segnor apella la soa gleisa quilh vegna del Liban, czo es del mont perque car la figura daquest mont trapassa e la gloria daquest ment envaneczire e la benaurancza de luy defalhire e tot lo goy de las cosas mondanas perire. D. ven del liban ezo es fuj lo mont e habandona e scuminiga luj. C. Malaventura, malaventura, malaventura a li habitant en la terra. Ven e seres corona al mont la figura del cal non trapassa, la gloria del cal non defalh, la benaurancza del cal perman, lo goy del cal persevera en eterna. E aczo quel descerna melh las condicions, aiong. Del van de Amana. Enavma si el dises ven del cap de Amana, ven de las vertucz de sanir, ven de hermon, lical son levt de li leon e mont de li part. Amana es dit ensemp augustiant lui. Per local nos entenden la superbia del diavol e de li home fellon, li cal non cessan totavia angustiar li plus humil e li plus bas e trabucha li cor de moti. Sanir es dit Dio de vigilias. Per local es entendu la delevtacion de la carn. Car enayma l'oysel novtiene vola en tenebras e fuy la lucz, enayma la luxuria de la carn ama li ome tenebros e quer li luoc rescondu en li cal traporte las pensas de li ome van per lo seo engan de lucz en tenebras. Enayma es script aquel que fav mal evra la lucz. Hermon es scuminigament de plor per local es demostra l'avaricia e la cubiticia de las cosas terrenals de la cai es dit. Alcuna cosa non es plus felionessa que amar la pecunia, e alcuna cosa non es plus scuminignivol de lavaricia. Hermon es entrepetra scuminigament de plor. Car aquel local l'avaricia o la cubiticia possesis, ilh fay totavia lui trist e torbilhos e scuminiga de Dio. Dont ti perfet baron scuminigan lavaricia e regardan lacubiticia enayma stercora. Dont lo Segnor dis a lesposa. Ven del cap damana czo es scuminiga la superbia e scalquia la gloria mondana. Ven de la verticz de sanir cao es scalquia la laxuria e doma la carn. Ven de hermon czo es abandona las riqueczas e fuj lavaricia, que tu sies corona en gloria e sies pagua en li lili eternal e abundies de eternals riqueczas. E laysa Amana sanir e hermon a li leon e a li part czo es non toccar calsque cals cosas son de li mont, car son non mundas. M. laisa totas cosas a li peccador e a li fellon li cals non han autra partia cum li sant.

O la mia seror, o la mia umiga tu mafries lo mio cor, v. s. tu mafries lo mio vor en un de li teo oth e en un crin del teo col. El di seror la gleisa de li judio. Car el so crea segond carn de li payre de ley ma el nomma sposa la gleisa de di gentil, Car el spose ley a si de poble strang. Lo col

es la fee, li olh son li apostol e li grant predicador. Lo crin es un chascun fidel lo cal es engenra a  $X^t$  per fee. Ma  $X^t$  fo nafra en la crocz enayczo quel desliores lo petit e lo grant local era a convertir a la fee. Ma czo quel di per doas vecz tu nafries lo mio cor, demostra quel moric tant per li judio cant per li gentil.

v. 10. O la mia seror las toas mamellas cant son bellas. Las mamellas de la gleisa son lamor de Dio e del proyme, las cals emperczo degnament son dictas bellas. Car X<sup>t</sup> rey de gloria cerconde la soa gleysa en la fin per tal amor de gloria non recoyntivol.

Las toas pupas son plus bellas de vin. Aquestas cosas son expostas de sobre de lespos, enayma son a entendre de lesposa.

E l'odor del mio unguent sobre tuit li aromat. Las vertucz las cals son engenra de lamor de Dio e del proyme son enayma precios unguent. Car enayma li unguent odoran, enayma la nomenancza de las bonas obras odoran a li present e a li desistant. Enayma di lapostol. Nos sen bon odor de X<sup>t</sup> a Dio. Ma l'amor de Dio e del proyme sobremonta tuit li aromat czo es sobremonta totas las vertucz e las bonas obras. Car alcuna cosa non profeita czo que unchascun obra sencza lamor de Dio e del proyme.

V. 11. O la mia sposa las toas lavias son de bresca degotant.

Las lavias son li predicador. La bresca conten en si doucessime mel e ha cira, ma la cira embrasaa luczis. Enayma li sant predicador contenon de dincz lo menestier de la divina sapiencia. E fora manda la cira czo son li menestier e li exemples de las bonas obras al regardament de li frayre

Mel e layt sot la toa lenga. Lo mel es pura e la perfecta sciencia per li perfeti. Lo layt es la tenra doctrina per li simple enayma di Paul nos parlen sapiencia entre li perfet. E dereco layt donen a vos a beore e non a manjar enayma pecherins en X<sup>t</sup>. E ben di sot la lenga e non sobre; car ilh non parlan desfrenament ma discretament, e arrogancia de sciencia non segnoricza de lor. Ma predican sencza lausor

de vana gloria. Enayma di Paul non querent la gloria de li ome, ni de vos, ni de li autre. E layt sot la lenga. Car lo cor e la bocha de li sant mestre non cessa de desgotar mel e layt a li perfet e a li non perfet czo es a li savi e a li non savi. Enayma ha besogna damonestancza lo just coma lo non just. Ma cum el dicza mel e layt sot la toa lenga, lo parlament d'alcun es repres, car non es decorrent de mel ma sovent verumos. Non leytienc per la benignita e soyvecza, ma acerbe per duras responsions. Non discret per justa reprension, ma fol per crudel e furios reprenament.

E lodor del tio vestiment enayma odor dencens. Las vestimentas son las obras de justicia e de sanctita de las cals di Job. Yo soy visti de justicia e vistic mi enayma vestiment. Enayma di lo psalmista. O segnor li tio preyres sian visti de justicia e li tio sant sexauton. Lodor de lencens es la devocion de loraicon enayma es script lo fum de lencens de las oracions de li sant monte de la man de l'angel devant Dio, e emperczo l'oracion es compara a las obras, car aquel que obra ben aura totavia.

O la mia seror, o la mia sposa tu sies ort ensarra e fontana sagella. Albres de diversas generacions solon esser planta en lort. Que enapres las bellissimas flors porton nobles fruc. E li ort deleytan li dintre anant cum herbas verdeiant e son cerconda de fort mur que li strang dintre anant non degaston ley. Enayma la sacra gleysa ha lo poble humil per las herbas verdeiant. E ha las honestas costumas per diversas flors. E per li albre ha li grant e savi barons portant frucz e folhas czo son bonas obras cum doctrina. Ma ilh es enserra del mur de la fee e garnia de clars argument descripturas, que ilh non sia destruyta legierament Aczo ilh es fontana plena de sapiencia de li herege. e de sciencia. E es sagella. Car ilh non recep lumana sciencia. E car li predicador de ley consideran curiosament, cal cosa, o cant, a cui, o cal vecz ilh devon parlar. Ma el dis per doas vecz ort enserra, per una vecz fontana

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

scripturas e son paguas del pan de la parolla de Dio. Las cals decorron per lembrivament del liban. Lo liban es mont aut en fénicia. Lo liban es dit blanchor. Ma Phenicia rosa. Per lo liban es entendu la gracia del sant sperit lacal es planta en Fenicia, czo es cum aquilh lical son ensemp ficha cum X<sup>t</sup> en la crocz. Daquest sanctissime consolador deysendon aygas vivas czo son doctrinas e amonestament angelicals. Cum embrivament, czo es habundivolment e cum divina benigneta.

O aquilon leva, o austri ven. Per aquilon local es vent motfreit e decipa las ployas es entendu la maligneta e la temptacion del dyavol, lo cal sefforça decipar lo semencz de verita gitta en li cor de li sant e non cessa de semenar lo iolh de tristicia en las pensas de li ome. Per austri local es vent chaut e salh de serena region es entendu lo sant sperit. Enayma es script Dio venre d' austri e lo sant del mont Pharan. Car aqui al cal luoc es lo seti de lautessime aqui demora lo cor de li tement lo segnor. D. la voucz de X<sup>t</sup> comanda diczent o aquilon leva czo es o maligne sperit depart te. E o austri ven, czo es o sant sperit acoyta te. C. meseyme lo filh de Dio ha potesta sobre lo fuoc celestial. D. El comanda que lo maligne se departa. E fuoc deysenda de sobre e embrase li seo fidel de piatosa amor enayma sec.

E buta lo mio ort e li aromat de l' decorraren. L'ort es la gleisa lacal es arrosaa de la gracia del sant sperit e en lacal buffa totavia lo vent del celestial tresor que ilh foratrameta frucz celestials, e li aromat de ley decorron. Ilh decorron adonca cum las temptacions del maligne sperit se departon, e li cor de li sant son scalfa de sobeiran calor Aquesta voucz es dereco de la gleysa, semblant parollas parlant. O aquilon leva o austri ven. Czo es o maligne sperit depart te de mi. O sant sperit deysent e buffa lort de las nostras armas. Que li aromat de lui decorran. Czo es que las vertucz sian moltiplicas. Adonca la gleisa fay dreytament ayczo cum ilh declina de mal e obra ben lo sant

esperit aiudant. Emperczo la gleisa ben sotiong parlant al segnor.

Lo mia ama vegna al mio ort e manje lo fruc de li seo C. V. pom. Enayma silh disses ja se departic lo maligne sperit V. 1. e lo consolador se repause en mi. D. O segnor Jeshu ven e manja li fruc de li teo pom, czo es semena e meysona las obras de li teo sant.

O la mia seror sposa ven al mio ort. Yo mescley la mia mirra cum lo mio aromat, yo manjey la mia bresca cum lo mio mel, yo bec lo mio vin cum lo mio layt. Enapres las tribulacions e laspre lavor e grant torment lical la gleisa receop en la vita present. Yeshu es a dire a ley en la fin. C. tu sies a mi fidella sobre petitas cosas, yo ordonarey tu sobre motas, intra al goy del teo segnor e al paradis de la gloria del teo ama. La mirra amara son li martre lical suffriron per Xt motas amareczas. Li aromat son li eslevt lical gagneron lo sobeiran regne per obras de sanctita sencza scampament de sanc e sencza marturi corporal. La bresca son aquilh lical seteian e encercan curiosament li doucz menestiers de las scripturas devant que vegna lo dia del dereyran judicii. Lo mel son aquilh lical encercan e aman cum tot lo desirier li doucz comandament e las soauvs parollas de Xt e desiran la conovsencza de la divina bonta. auvent lui local dis. Tasta e veia car lo Segnor es soau, benaura son tuit aquilh li cal speran en luj. Lo vin son li mestre e li fidel mesage de X<sup>t</sup> li cal enubrian las pensas de li fidel, tant per exemple damor cant per parolla de sant amonestament. Lo layt son li deciples li cal non pon compenre li grant sagrament. Nentdemencz desirant lacreisament de la divina conoysencza, emprenon calque cal cosa pon. Auvent peyre diczent: Cubita layt enayma fanti raczonivol engenra ara sencza engan. Que vos creisa a luj en salu. Crist manja tuit aquesti cum el recep lor en la compagnia de li sant angel:

O li mio amic manja e beve. O li mio Karissimes sia enubria. Li amic de Xt son aquilh lical gagneron l'amista Beitschrift f. b. hift. Theol. 1870. IV. 38

de l' per obediencia de li comandament. El amonesta ayezi aquesti, manjar lo seo pan, que en apres aquesta vita manjon li manjar angelical en eterna. Li Karissimes de X<sup>t</sup> son aquilh lical non desiran alcuna autra cosa en aquesta vita stier X<sup>t</sup> e depausan li lor cor entro a la mort per la soa amor. X<sup>t</sup> envida aquesti quilh bevan lo vin de sapiencia de carita e dalegrecza, e bevan habundivolment del vin del calici que mot bevent sian enubria fortment e sian tant replen daquella ubriota quilh non sentan dolor. E enayma forment asabora non teman la mort. Aczo el envida li amic e li Karissimes quilh non cesson de resemilhar l'amarecza de la mirra, la soayvecza de li aromat, la douczecza del mel e de la bresca e la alegrecza del vin de li cal es desobre dit.

se repausa en li cel corona de gloria e d'onor enapres lo lavor de la passion. Ma lo cor de l' velha, car curios per lesposa non cessa orar lo payre per li sant. D. pregan lo nostre Segnor Yeshu X<sup>t</sup> quel non cesse orar per nos per la soa misericordia entro que nos vean la facia deluy en la gloria del seo payre qui vivit et regnat in secula seculorum. Amen.

Explicit liber quartus exposicionum Canticorum Salamonis. Sequitur prologus in quinto.

O autecza de bonta e tresor pregondissime de la sobeirana douczor, cant es non comprendivol la toa soyvecza e la toa benigneta pregonda e la pieta, e la misericordia del celestial payre non vesible. O bon Jeshu. C. alcuna cosa non es plus soau a las nostras aurelhas, ni alcuna cosa non es faita plus doucza a las nostras pensas ni plus alegra en li nostre cor que cant nos pensen de tu curiosament. O bon Jeshu. Maudit son tuit aquilh lical declinan de li teo comandament, e aquilh lical scarnison lo tio conselh periren, e aquilh lical usan en superbia de la toa gracia e de la toa misericordia, seren descacza en la toa furor enayma cans de la toa sacra cipta. O sant Jeshu enclina li olh de la toa benigneta,

quilh sian ubert sobre li tio paure, vesita nos per la gracia e per la toa misericordia e degieta de nos lo maligne sathanas. Espandis en nos lo consolador del sein del tio paire, que el moltiplique e conforte nos totavia e garde nos en la fin. O sanctissime Jeshu ora lo tio payre que el benayczisa lo seo poble e trastorne la soa furor del tio paure grecz. O bonissime Jeshu, buta tu, e lo nostre Segnor Dio li nostre cor durissime cum lo baston e verga de la toa corepcion. Huebre tu meseyme las nostras pensas e dona a nos habundivolment la toa temor. O payre eternal intra en las nostras armas e habita cum nos per la presencia del tio sperit. D. o mot ama sia ajosta, e vene, auvan tuit entenduament e planten en li nostre cor czo que lesposa parla de la sobeirana bonta diczent:

# Compli lo prolic.

La voucz del mio ama butant, o la mia seror, o la mia v. s. amiga, o la mia columba, o la mia non socza huebre a mi. Car le mio cap es plen de rosaa, e las mias sobrecelhas de las gottas de la nout. Desobre es expost en cal maniera la gleisa sia\*seror, amiga, columba non socza de X<sup>t</sup>. M. Cum ilh sia amiga, seror, columba e non socza e sia manifest que Xt habita en ley, en cal maniera di ara huebre a mi enayma si el sia fora? M. lo es de notar. C. cum el meseyme se repausa al levt alegrament cum lesposa lo es fait mencion de li cor strang cum el di huebre a mi. Car li cor de li peccador son claus de hus de iniqueta, e de claveura de durecza per li pecca. Dont es dit: Ilh clauseron li hus de la mayson del Segnor e amorteron las lucernas. D. lo Segnor conforta la gleisa de li seo sant que ilh huebran a si li cor de li peccador per poderosa predicacion. Car el dis. Lo mio cap es plein de rosaa. Czo es car lo mio payre es tot plen de misericordia e de marceneiancza. E per la soa benigneta es aparelha perdonar a li peccador czo es aquith lical concysent juian lor meseymes peccadors e reprenon e humilion las lors armas fortment. Dont ben sotjong E las mias sobrecelhas de las gotas de la noyt. Las sobrecelhas son li peccador li cal son plen de las gottas de la noyt, czo es de la moutecza de li forfayt. Nentdemencz li peccador non habundian enayma de las gottas de la noyt, que lo mio cap czo es lo mio payre celestial non habundie majorment de la rosa de benigneta e de misericordia, e de li dons celestials e de la largueta de las gracias. D. corran a la fontana, pouczan e bevan.

Aquesta voucz conven a Peyre e a li autre predicador de la primitiva glevsa li cal lo Segnor dintre spire que predicant hubresan a si li cor de li gentil. Aquesta voucz venc adonca de sobre en las aurelhas de lesposa cum la celestial vesion del linczol blanc de quatre comenczament sotmes del cel alcal eran totas las quadrupedias, las reptilias de la terra e las volotilhas del cel fo demostra a Pevre orant en Jopia. Car la gentilita non era encar ista apella a crevre. Lo grant linczol blanc de 4 comenczament sotmes del cel, es la celestial doctrina e la predicacion evangelical la cal se conten scripta en li 4 evangeli. Totas las quadrupedias e las reptilias de la terra e las volatilhas del cel, son tot l'unian lignage local era apella per li mesage apostolical a las noczas del filh de Dio. Dont aquel linczol havia 4 corn. Car la predicacion del evangeli apella a la fee las 4 parcz de la redondecza. M. l'ama parle adonca a lesposa diczent. O la mia seror huebre a mi. Cum la celestial voucz dis daquilh aital lical eran al linczol. O peyre leva, auci, e manja. Enayma si el disses vay e predica per la redondecza de las terras e ajosta en la mayson de las noczas las armas de li gentil cresent. Enayma el havia parla a Peyre e a li autre apostol de bocha a bocha diczent. Annant en tot lo mont predica levangeli a tota creatura. Car lo mio cap es plen de rosaa czo es lo mio payre es jia apaga sobre la gentilita per la soa benignita. Ma Peyre e li autre apostol tement tochar la conversacion non munda de li gentil responde yo despolhey mi la mia gonella, en cal maniera vistirey ley, yo lavey li mio pe, en cal maniera soczarey lor. Peyre cum li autre apostol havian despolha la gonella cum ilh havian gitta la

conversacion non munda de li gentil per la circoncision. Jlh havian lava li pee cum ilh annant josta las gardas de la lev. Se eran departi de las non mundicias de las gencz. Car lo era vist a si cosa merevilhosa que lo judio pogues aver perczoneiancza cum lo gentil sencza pecca. E emperczo di yo despolhey mi la mia gonella e lavey li mio pe. Czo es degittev lo prepuci e la non munda conversacion de las gencz. E ayczo se recorda cum meseyme Peyre responde a la celestial voucz. O Segnor non sia de mi. Car unca non manjey tota cosa socza e non monda. Yo laveu li mio pe. Czo es anant per li sentier de la ley. En cal maniera soczarey lor. Czo es conversant cum li gentil. M. aquel loqual justifica la circoncision de fee e lo prepuci per la fee. per lo nom de la soa gloria responde: Tu non dires non mond aquellas cosas las cals Dio purifique. Emperczo Peyre cum li autre apostol sot jong: Lo mio ama mes la man y, 4, per lo pertus, e lo mio ventre fremic al tocament de luj. La man del mio ama es lo larc spandiment de li don de La man de lama es lo divin ajutori. Lo pertus es l'entendament de la pensa. Adonça lama mes la man per lo pertus, cum el meseyme done entendre a li premier apostol cant fossa labundancia de li don li cal ilh avian receopu. E emperczo enayma ilh avian receopu ley de gra, aczo deguessan partir a li autre aquesta de gra. M. Car motas adversitas eran al mey. Emperczo la man de l'ama ajudant fo tramessa daut en li cor de li apostol. La man de lama venc adonca daut en la pensa de Peyre, cum li message de corneli gentil querent Peyre isteron a l'us de la mayson. E lesperit de Xt dis a Peyre. Vete trey barons queron tu. D. leva e vay cum lor, non dubitant alcuna cosa. Car vo trames lor.

E lo ventre de Peyre e li cor de li autre apostol fremiron adonca al tocament de lama, cum las pensas de lor foron naffras del celestial spirament, que ilh apellesan a la fee la gentilita sencza perlongament. D. li apostol considerant la misericordia de Dio se merevilheron e regardant li judici delu y comenczeron a fremir. Dont Peyre dis yo pervey en verita car Dio non es recebador de personas. Ma aquel que tem dio e obra justicia es recebivol a luy en tota gent. Aczo lo ventre de la primitiva gleisa fremic adonca al tocament de lama, cum peyre parlant lo sant esperit cagic sobre tuit aquilh li cal auvian la parola e li compagnon de Peyre sestabusiron. C. la gracia del sant sperit es sparsa en las nacions.

e Paul e li autres apostol. Car ilh salegreron de cor cum ilh aguessan vist que la misericordia de Dio fossa sparsa sobre las gencz. C. ilh foron armas de lanczas sperituals enayma cavaliers fortissimes a combattre per la gentilita contro li philosophes e de fort paciencia encontro li tirang. E tant ilh meseymes cant li mesages de lor correron viaczament per la redondecza de las terras a hubrir li cor de li gentil. Enayma es script. Lo son de lor issic en tota la terra e las parollas de lor en las fins de la redondecza de la terra.

Las mias mans degoteron mirra e li mio de son plen de mirra mot prova. Las mans de la sacra gleisa foron li apostol e li premier predicador li cal decorrent per le mont per predicar levangeli suffriron motas tribulacions per le nom de Xt, en exemple de fort paciencia enayma mirra amara. Dont un de lor dis. Cum nos fossan enapres ves. nos devant diczian a vos nos suffrador tribulacions enayma es fait e vos o sabe. Li dee de la man de la gleisa es la discrecion de li predicador lical conforteron nos viore josta lorde de li-sen sperital. C. ilh ensegnan nos regardar curiosament, auvir entenduament, odorar saviament, gostar douczament e obrar viaczament, calque cals cosas son comandas a nos de X<sup>t</sup>. Ma aquesti son plen de mirra mot prova. Car ilh non predican a nos alcuna cosa greo, ni alcuna cosa amara lacal illi non demostron premierament en lor per exemples. Encara las mans son las obras de justicia las cals son plenas de mirra cum ilh sostenon pacientment totas las cosas contrarias en exemple de perfecta justicia. E per lasprecza de las tribulacions e per las parollas de li maligne devant pausa, non laysan lo perpausament dequistar la celestial habitacion.

Yo huberc lo peisel del mio hus al mio ama. Ma el v. 6. era declina e avia trapassa. Lo poble gentil avia fait peisel al Segnor cum el se era dementiga del Segnor servent a las ydolas e vivent soczament. Emperczo meseyme lo Segnor era declina del poble de li gentil e avia trapassa a li hebrio. Ma la poble gentil huberc adonca lo peisel de l'us a lama cum el meseyme laysant las ydolas e abandonant las antiquas non mundicias, e confessant de boccha huberc lo seo corage per contricion de cor, e aparelhe si a servir al Segnor.

E la mia arma cole poys que lama parle. La gleisa gentil auvent la voucz de la evangelical predicacion fo colant en maniera de cira. Car enayma testimonia lo psalmista, lo cor del poble gentil fo fayt enayma cira colant al mey del seo ventre. Car enayma la cira dura es cola de la facia del fuoc quilh recepia leymagena del sagel. Enayma li cor de la sacra gleisa o de la fidella arma fo fayt colant per obediencia e per humilita de la facia de las parollas del Segnor quilh recepia en si la ymagena e la semblancza de X<sup>t</sup>, e complisa en si czo ques script. Sia resemilhador de Dio enayma filh Karissimes.

Yo queris luj e non l'atrobey, yo apelley e non responde a mi. Devant que la gentilita fossa apella, li gentil venian en Jerusalem de diversas regions del mont quilh oresan lo Segnor al temple. Jlh avian li libre de la divina ley. D. ilh querion l'ama al temple, e legent en li libre non atrobavan luj. Car ilh non avian la conoysencza de luy. Car li gentil appropiant a Phelip querian veser Jeshu. M. nos non atroben cal cosa responde a lor. Lo castra era vengu d'Ethiopia en Jerusalem e avia quest lo Segnor al temple e avia legi lo libre e non lavia atroba, el l'avia apella e non avia respondu a luy. Entro que venc la garda de li mur, e

Phelip garda de la sacra gleisa o cipta. E demostre a si

aquel local el queria e responde a si daquel local el apellava. V. 7. Las gardas las cals cerconderon la cipta troberon mi e me feriron e me nafreron e las gardas de li mur tolaron a mi lo mio mantel. Las gardas de li mur e aquilh lical cercondan la cipta son li apostol e li sant predicador licals son gardas de li mur de la fee e de las sanctas obras. Aquesti cercondan la cipta de Jérico czo es lo mont feriron li gentil cum las menaczas del derier judicii e li nafreron cum lo glay de la divina parolla. Jlh tolgueron a lor lo mantel, czo es car ilh osteron de lor l'antiqua conversacion, la moutecza de li pecca, de lical ilh eran cubert devant lo regardament de Dio, e ensegneron lor la mortificacion de li membre carnal eque ilh se dementiguesan de las obras antiquas, e queresan lo Segnor cum novellas costumas. Ma li Apostol vesent e lo premier predicador majorment Paul local era ensegnador de las gencz que lo poble gentil corres a la fee e lo numbre v. s. de li cresent fossa moltiplica diczia: O filhas de Jerusalem, yo sconjuro vos, si vos atrobare lo mio ama que vos annuncie a luy car yo languiso per amor. Aquesta voucz es de li predicador a li filh. Car las filhas de Jerusalem son las armas de li sant converti a la fee, venent en la conovsencza de verita. Un chascun de li predicador sconjura aquesti diczent si vos trobare l'ama czo es si vos atrobare Xt per fee. Que vos anuncie a luy. Tant perfecresent purament, cant per obras vivent sanctament e justament. Car yo languisso per amor ezo es car yo malegro fortment del vostre profeyt. E car yo non querro autra cosa en aquesta vita sinon que vos creyssa en la conoysencza de Dio e habundie totavia en lobra de X<sup>t</sup>. Vole vos auvir per cal amor languia Paul del cal son ensegnador li pastor de la gleisa de Xt. Car yo soy costreit de doas cosas yo mesconoysso cal cosa yo elegissa avent desirier esser deslia e

esser cum X<sup>t</sup> c. es mot melh. Ma permanir en carn es majorment besognivol per vos. El cubitava esser de slia e esser cum X<sup>t</sup> que el salhes de las miserias daquesta vita.

Ma el mesconoysia cal cosa el esleges plus tost. Car cum la fossa bon a lui esser cum Xt. Nentdemencz el veva car melli era a li deciples si el permases en carn. Emperczo diczia, permanir en carn es majorment besognivol per vos. O per cal carita languia aquel lo cal non solament refudava esser perlonga del regne celestial per lo profevt de li deciples. Ma per aventura el veva la soa corona esser engrandeczia per avczo mesevme. O per cal amor languia cum el disses a las filhas de Jerusalem. Cal es la nostra sperancza e lo goy e la corona de gloria. D. vos non se devant lo nostre Segnor Y. Xt en l'avenament de luy, car vos se la mia gloria e lo gov. Enayma el di en autre luoc. D. si alcuna consolacion es en X<sup>t</sup> si alcun confort de carita, si alcuna compagnia desperit, si alcunas intralhas de misiricordia, umple lo mio goy. D. alcuna cura del predicador non deo esser en aquesta vita, si non que Dio sia honra totavia per lui meseyme e cura contunia que lo numbre de li deciples sia creysu, per chascun dia e habundancia de bonas obras en lor. E es de notar que mesevme lesconjurament non deo esser simple, ma terrible e poderos, pertenent entro a las intralhas de li cor, el deo esser perfaczador anunciant las sobeyranas empermessions. El deo esser spavantivol e vertuos, cridant totavia lira de Dio e li enfermal torment. E cant ilh son sconjura enayma poderosament, del mestre e de la glevsa de li perfevt, ilh queron curiosament lo Segnor en aquellas cosas las cals son del Segnor, diczent. O bella de las fennas cal es lo tio ama de lama. E enayma sconjura nos. La gleisa de li sant la cal es pausa en tres gracz, emperczo son dictas enayma tres gleisas o enayma tres fennas. Lo gra de li maria es bel per la ley del legitime matrimoni, e per lo donament de las almonas en lo paures de Xt e per la purita de la fee de la sancta trinita, e per lesperancza lacal ilh han al nostre Segnor J. C. Ma lo gra de li contenent es plus bel per lestenencia de la carn e per la despreczi del mont. Ma emperczo lo gra de li perfevt es bellissime per la soven-

diera compagnia lacal ilh han cum Xt en li cel. E car ilh conovson plus habundivolment li segret celestial. Tá simple venent a la fee demanden aquesti de li cal es de V. 9. sobre dit. O bellissima de las fennas, cal es lo tio ama de l'ama. O es melh de dire enayma tota la gleisa de li judio e de li premier predicador es ensemp dicta esser bellissima entre totas las septas de li herege de la sinagoga de li judio edel poble de li pagan. Enavma la glevsa de li paure de X<sup>t</sup> es atroba enchoy plus clara per fee entre motas glevsas de li malignant. La glevsa e lo poble de li gentil converti a la fee aemandava aquesta cal fossa Xt filh de Dio diczent. Cal es Y. C. lo tio ama lo cal tu predicuas esser filh de Dio autissime. Doas naturas son en Xt. czo es devta e humanita. E emperczo di al tio ama de lama. Enayma silh disses Aquest Y. X. en cal maniera es dio e home. O le filh ama, en cal maniera devsende del payre ama. C. enayma sconjures nos. Enayma silh disses breoment fav nos conovser Xt que nos aman lui fortment. Ma la gleisa non respond a totas las encerchas, ma alas plus perfevv. 10. tivols diczent. Lo mio ama es blanc o ros eslegi de milhiers. El es blanc car el es dio, ma ros car el es home. blanc car el non fey pecca, ma el es ros car el es enrossi en la crocz del propi sanc.

Eslegi de milhiers C. enayma testimonia Daniel, el es v. 11. sant de li sant e reymador de tuit li sant, e eslegi de tuit li sant. Lo cap de luy es or noble. Car enayma lor trapassa tuit li metalh per precz e per noblecza e per bellecza, enayma la divinita sobremonta totas las creaturas, per gloria, per grandecza, s per apiencia e per poesta.

Li cavelh de luj enayma folhas de palmas. Li cavelh son li sant lical pendon al cap de X<sup>t</sup> czo es en Dio payre per fee, per esperancza e per carita. La palma creis en aut e demostra la victoria. D. li sant la conversacion de lical es cum X<sup>t</sup> en li cel eylevan la pensa de las cosas terrenals e fugent lo mont venczon lo mont, e portan del mont la palma de la victoria devant Dio lo payre. Nier

enayma corp. Car ben que li sant sian blanc per angelical conversacion, Nentdemencz ilh juian lor meseymes esser peccadors auvent lor mestre diczent cum vos aure fayt totas las cosas lascals son comandas a vos, dicze nos sen serf non profeytivols.

Li olh de luy son enayma de columba sobre li rio de V. 12. las aygas las cals son lavas de layt e repausan sobre las decorrent mot plenas. Li olh son li apostol e li doctor lical son sobre li rio de las aygas czo es sobre lestudi de li dui testament, e son lava de layt. Car ilh son emblanchi de bonas obras. La columba sesent sobre las decorrent sobre ista cum li olh que vista l'umbra de lespalvier declina scauterament. Enayma li sant predicador olh de X<sup>t</sup> studiant en las sacras scipturas conoyson plus clarament li agayt del sathanacz e fugion curiosament.

Las gautas de luy son enayma ayretas daromacz ensemp v. 13. plantas de li speciari. Las gautas son li matre lical predicant suffriron la mort. Ma emperczo ilh resplandiron en la facia de X<sup>t</sup> enayma gautas de gloria. E son enayma li aromacz. Car ilh son plen de lodor de las bonas obras. Li speciari son li apostol e li savi predicador lical ensegnant demostreron las vertucz e las obras per lascals li sant martre plagron devant Dio.

Las lavias de luj son lavias degotant la premiera myrra. Las lavias foron meseymes li apostol compagnons de X<sup>t</sup> lical foron enayma lili blanc e soavissimas flors per mota sanctita. O son li 4 evangelista. Car ilh recoyntan solament li fayt de X<sup>t</sup> lical son enayma lili blanc cum ilh predican de la bocha del segnor la bellecza del celestial pays. Ma emperczo ilh son degotant la premiera mirra, cum ilh demostran de resemilhar las tribullacions e las passions de X<sup>t</sup>. E si nos non segren premierament las passions de X<sup>t</sup>, el non donare a nos li lili de blanchor eternal e las celestials consolacions. Auvan en cal maniera li 4 evangelista lavias de X<sup>t</sup> son lili degotant la premiera mirra. Lo premier evangelista es Johan parlant dela bocha del Segnor di enayma

yo dic verament, verament a vos. Car vos plorare e plagnere ma lo mont s'alegrare. Ma vos sere contrista, ma la vostra tristicia retornare en gov. El degote la premiera mirra cum el dis vos plorare e sere contrista, ma el fo lili soau cum el sot ajoste: ma la vostra tristicia retornare en gov. En semblant mauiera. Matho degote la premiera mirra, cum el dis de la bocha del Segnor. Vos sere benaura cum li home mandiren vos, e persegren vos, e diren tot mal mentent encontro vos per mi. Ma el fo lili blanc cum el sotions alegra vos e vos exauta, car la vostra marci es habundivol en li cel. Similhament Marc e Luc son degotant la premiera mirra cum ilh predican las passions de X<sup>t</sup> e de li sant, ma ilh son lili blanc cum ilh anuncian li goy celestial. D. li anunciant las passions present e las derayranas glorias son a nos lili degotant la premiera mirra

v. 14. Las mans de luy son torniencas, oriencas pleras de jacentin. L'art tornienc es plus viacier de tot art. L'or significa la carita. Lo jacentin demostra las promessions celestials. D. las mans de X<sup>t</sup> son las obras las cals el obre cum tota viacereta e cum perfeyta carita, e las fey quil tires nos cum si a las celestials cosas e las obre cum viacereta. Enayma el meseyme dis: A mi coventa obrar las obras de luj local trames mi de mentre quel es dia, car la noyt ven en la cal alcun non poyre obrar. El las fey cum carita enayma el meseyme dis, yo comando a vos ayczo que vos vos ame entre vos enayma yo amey vos. El tira nos a si per ayczo enayma el meseyme di. Si alcun ministra a mi sega mi, e aqui al cal luoc yo soy e lo ministre sere aqui.

Aquestas cosas son expostas alegorialment de X<sup>t</sup>. Exponan ara moralment aquellas meseymas cosas de li serf de X<sup>t</sup>. Las mans de luy son torniencas, oriencas, plenas de jacentin. L'obra tornienca es feyta chava dedincz e soau e defora polia e bella. L'or significa alcuna vecz la carita, alcuna vecz la sapiencia, alcuna vecz la mundicia de la vita, ma lo jacentin ha semblancza celestial. Per local es de-

mostra la hereta celestial. D. las mans de Xt sen nos mesevmes, si Xt atrobes en nos en la fin las condicions devant dictas, czo es que nos sian speritalment obra tornienca, cava dedincz per la pregondecza d'humilita e delica per soyvecza de pacz. Ma poli defora per la mortificacion de li viczii e bel per li exemple de sanctita, e placzent a Dio dedincz e de fora e a li frayre per carita, provist per mota sapiencia. Daura per mundiccia de vita e garni de merevilhosa varieta. Car si nos sen viacier en tota bona obra en maniera de torn, speran per totas aquestas cosas la sola hereta celestial.

Lo ventre de luj es d'avoli departi de saphiri. Lo ventre de X<sup>t</sup> es l'humanita de l'lacal vistic la divinita. L'avoli es pres de bestia castissima emperczo significa la mundicia. D. l'avoli demostra la carn de X<sup>t</sup> non socza e non novsent. Lo saphiri reten color celestial. Enayma l'humanita de X<sup>t</sup> fo clara de divinas ensegnas e de miracles celestials.

Las chambas de luj son colonas marmoriencas lascals son V. 15 fundas sobre fundament aurienc. Las chambas foron li apostol lical predicant lo filh de Dio porteron levangeli per la redondecza de las terras. Lo marmor es peyra blancha e mot ferma. Enayma li apostol son colonas marmoriencas czo es mot ferm per fee e blanc per obras, suffrent motas tribulacions, porteron decorrent per lo mont li pees e li charc de levangeli de Xt. Li fundament orienc son las scripturas de li prophetas daura dedincz de divin entendament, sobre las cals son fundas li apostols e li devant pausa de la gleysa. Car calque cal cosa ilh predican o ensegnan o conferman cum testimonii de prophetas. Dont Peyre parlant cum li autre apostol dicia, nos haven plus ferma parolla propheteiaricz al cal attendent ben facze enayma lucerna luczent al luoc scur entro que lo dia luczisa e lo portador de la lucz navsa en li vostre cor. La semblancza de luy es enayma del liban. Lo liban es mont aut en Fénicia lo liban es dit blanchor e Fenicia rosa. Per lo liban Xt e per fenicia son entenduas las passions de luy. La semblancza

de Xt es la gleysa lacal es enayma lo liban. Car li sant portan la semblancza de X<sup>t</sup> e segon li annament de luj. Eslegi enayma cedri. Ayczi es represa larror d'aquilh lical dion Xt non esser ista veray home, ni non haver presa veraya carn. E per li cedri son entendu li home fayt de terra crea del premier payre Adam, lical son fayt enayma cedri per obras de sanctita e per celestial conversacion, eslegi a la celestial hereta. Departi de la moutecza de li fellon. Christ fo eslegi enayma entro tuit aquesti del lignage dadam, no de la Vergena maria sencza semencz de baron, enayma lo cedri del liban. Na sencza pecca, visti de la nostra carn. Conjoynt de li nostre os, e es favt per totas cosas en semblancza dome sencza pecca. E enayma locedri nays al mont del liban, enayma Xt nasque al mecz de la gleysa, e fo crea de li membre de la gleysa. Nentdemenez el fo eslegi daytal condicion quel non sia dit esser home entre li ome, ni sant entre li sant ni slegi entre li slegi. E enayma tuit li sant son slegi de motecza de li refuda. Enayma fo slegi de la moutecza de li sleyt a salvar li sleyt. E es testimonia esser home sobre li ome, esant sobre li sant, e slegi sobre li slegi, D. Xt es veray dio e veray home. Dont ben avia devant dit. La semblancza de l', enayma del liban. Lo liban es mont de Fenicia e es dit blanchor, per local es entendu la divinita, rosa es la carn de Xt munda e sancta, e passiona sobre la crocz e enrossia del propi sanc.

Lo goleyron de luy es mot soau. Lo goleyron de X<sup>t</sup> es la doctrina evangelical lacal es mot soau. Car ilh non punis lo trapassador cum glay material en modo de la doctrina de Moyses. Ma castigant cum glay sperital lo retorna a penitencia, e enapres la penitencia, promet li eternal goy. E ayci es represa l'arror de li malignant lical mescleron la soyvecza de levangeli a la crudeleta de Moyses de la ley. Car ilh han la soyvecza de levangeli en la bocha e lo glay de Moyses en las mans. E emperczo seren punis del glay eternal.

E tot desirivol car alcuna cosa non es plus alegra al

cor, ni alcuna plus convenent en la bocha, ni alcuna plus honesta en la man, ni alcuna plus delevtivol a li olh, ni plus soav a la pensa, ni alcuna cosa melhor a las nostras aurelhas que pensar li segret de Xt ama, e recoyntar li comandament de lui e li conselh e segreti annament de lui. e auvir li cant de luy e orar tant cant nos poen la soyvecza de luy cum las naricz del cor, e regardar lo gloria deluy en lacal desiran li angel regardar entro que nos apareysan devant la facia de l' seteiar a luv per chascum dia en modo de cerf. E cum el aguessa recoynta totas aquestas cosas a las filhas de Jerusalem ajoste. O filhas de Jerusalem autal es lo mio ama, e el meseyme es lo mio amic. Enczo quilh di le mio ama, demostra cum canta amor ilh sia conjovnta cum Xt. E enczo quilh dis el mesevme es lo mio amic, significa cum canta sovvecza de carita lespos sia liga cum lesposa.

O bellissima de las fennas, alcal luoc anne lo tio ama, alcal luoc se departic lo tio ama e querren luj a tu. Enayma silh disses lo tio spos del cal tu recoyntas tant douczas cosas e tant merevilhosas, l'amor del cal es tant deleytivol, l'amista del cal es tant profeytivol li serf e li amic del cal son tant glorios, al cal luoc anne, al cal luoc es, en cal maniera trobaren nos luj. Di en cal maniera nos meseymes querran luj, e querent lo troban, e atroba aman luj cum tu en eterna.

Lo mio ama deysende al seo ort, a la ayreta de li aromat, quel sia paga en li ort e colha li lili. Enayma silh disses ben que lama sia monta en li cel enapres la passion, nent-demencz car deleyt son a luy esser cum li filh de li home, e fo passionna en ayczo quel salves l'uman lignage. Emper-czo l'ama deysende en l'ort de la gleysa. A l' ayreta de li aromat, czo es al tresor d'humilita. Quel sia pagu en li ort, czo es en li cor pacific. E colha li lili, czo es li fruc de las armas vergenas, conversant en li cel, e li scriva al libre de vita que el lor renda la marci al derayran dia e li amene tuit cum si en la celestial habitacion.

Yo al mio ama e lo mio ama o mi, local es pagu entro li lili. Enavma silh disses, vevos en cal maniera vo serviso a lama per fee e per obediencia. E en cal maniera lo mio ama reguiardonare a mi per tant petit servici eternal hereta. O aquesta vocz es de l'eslecion de li gentil venent a la fee, e profeytant en la conoysencza del Segnor, e respondent a la gleisa de li judio: Yo al mio ama, e lo mio ama a mi. Enayma silh disses. Enayma tu servises a lama per fee e per obediencia, enayma yo soy aparelha de servir e de degitar las ydolas. E ayczo ques script. En aquilh dia 10 barons de las gencz penren la fimbria dun baron judio diczent nos anaren con vos, car nos auven que lo Segnor dio sia en vos. E emperczo ben sec, lo mio ama comande a mi. Car vo soy aparelha obedir a luy en totas cosas. Lo cal pais entro li lili. Que el pilhe dereco de mi meseyma li fruc blanc de justicia e la soyvecza de la mia humilita. donan a luj gloria e grandecza local apelle nos de lencequeta de li gentil, de las non mundicias de las ydolas, de las e errors de li Egiptian, e de las tenebras de li hereges al seo lume merevilhos, local vio e regna in Secula Seculorum Amen.

# Explicit liber quintus Incipit sextus.

Ma lo Segnor vesent li poble de li gentil corre a la fee e profeytar de vertu en vertu, cum lacrymas e cum suspirs e cum grant cridor, tirant a si la divina amor e ordonar se cum tot lo poer de costumas angelicals e obedir a li comandant de li apostol di:

O la mia amiga tu sies bella e soau e bel enayma Jerusalem. Segond anegogen. Jerusalem es la compagnia de li sobeyran ciptadin, la soyvecza e la bellecza de li cal nos non poen recoyntar enayma ilh es. C. si alcun gostes entierament la soyvecza de li sperit celestial e la bellecza de li angel tant cant po penre luman entendament, e penses curiosament tota la soyvecza, la bellecza e l'alegrecza daquesta vita, enviliceria a luy sobre totas stercoras. La cal soy-

e bellecza Paul gostant per pensa diczia. Yo pensay tuit li gang daquesta vita enayma stercora que yo gagne las celestials promessions de X<sup>t</sup> e sia atroba al present segle al serviczi de luj e habite cum luj meseyme al celestial regne. D. la sacra gleysa slegia de li gentil es fayta semilhant per totas cosas a la gleisa de li judio e fayta una gleysa cum li judio, es compara per fee e per obras a la cavalereiant Jerusalem. E cum ilh sia encara fatigant en aquesta vita es compara per soyvecza e per bellecza a la sobeyrana Jerusalem. E car ilh pensan curiosament la soyvecza de benigneta e la bellecza de pacz e la resplandor de sanctita e la garda cum tot lo poer entro a la fin lui meseyme ajudant local po. Car ilh auvan e tratan curiosament czo q'ues script. Li pacient son benaura. Car filh de Dio seren apella. E dereco vevos cant bona e alegra cosa es li frayre habitar en un.

D'aquesta tant soav e tant bella compagnia non son aquilh lical scomovon bregas e gardan ira e volon venjancza e contorban la pacz e tranchan lunita, e attendon a las contencions e querron segnoriiar a li autre. E lautissima paureta lacal ilh preseron soczan ley en manifest possesent pecunia en rescos, non curant de la sobeirana carita, son ajosta per amistas de fennas diczent se amar de casta amor, son enganna de pessima error. Jlh colon Dio e ensemp servison a las vdolas. Daquesti es dit. Jlh ameron Dio en la lor bocha e mentiron a luy en la lor lenga. E en autre luoc es dit Jlh bevian lo vin de li dampna en la meyson del seo dio. E enayma totas cosas son confonduas, enayma que amor casta ja non regne en aytals. La sobeyrana carita peric, la verita trabuche, lo judici ista de long e leygalecza non po issir e czo ques perilhos fortment. Alcuns erran e mesconoyson que per aquestas cosas e per las semblant a aquestas lira de dio venc al seo poble e destruys luj e lo retorne enayma anient, e sembla que el aya nafra l' de plaga non sanivol. D. non es aquesta plaga non sanivol que li unguent de la evangelical predicacion e la meczina de la amonestancza, e l'art de li mege, las spavantanczas del judicii e las cridors Reitschrift f. b. bift. Theol. 1870. IV. 39

Digitized by Google

de las menaczas del tot poderos a pena pon stegner las murmuracions, las tenczons, los desensions, las non profevtivols parlanczas, las detracions, las cubiticias, e las autras pessimas enfermetas non pon sanar aquellas cosas las cals ellas envanecziron. E sembla que en plusors sia complia la parollà spavantivol del segnor diczent per Jeremia. Lo vostre pecca es script cum verga ferrienca en ungla de diamant, ara fortment sobre la larguecza de li vostre cor. M. si alcun mesconovsent li divin judicii dicza totas aquestas cosas non esser enayma, el harra e non parla verita e sapiencia non es en luy. Ma aquel local degieta del seo cor ira, odi, detracions, murmuracions, discordias, soczuras, e non convenivols cogitacions. E scuminiga la superbia e degieta l'avaricia, e non rescont la soperchivol pecunia al seo destruyment. E ama e garda curiosament lautissimaa pureta la cal el eslegic. El intra cum cor mont, e cum mans blanchas e cum bocha donesta per la temor del segnor a lumitita e monta per li gra de las vertucz a la perfeyta carita e garda totavia a tuit benigneta de pacz e sovvecza entre li proyme. Sencza dubi aquest es script en aquels sant e alegre colegi del cal es dit ayczi. O la mia amiga tu sies bella e soau e bella enayma Jerusalem.

Espavantivol enayma la compagnia ordona de li castel. La compagnia de li castel es ordona annant streytament vistia darmas resplandent, brandent las lanczas e li glay, portant la bandiera real, amonestant li seo a la batalha e sonant cum tubas contro li enemic, anuncia spavantancza a li enemic, pren victoria de lor. Enayma la compagnia de li sant gardant pacz e concordia, armant se darmas de justicia, corregent lor meseymes enayma es convenent per li pecca comes, retornant a la memoria en li lor cor las spavantancza del derier judicii, seguent li anament del rey, portant la bandiera de X<sup>t</sup> non declinivol, amonestant lor meseymes a contrastar a li viczii, sonant fortment cum tubas de predicacions, li devant pausa havent clar regiment e placzent a Dio. Li sotmes donant devota obediencia a li devant pausa.

Li menor demostrant pura humilita a li major. Li major demostrant regla dumilita e de sanctita per parolla e per exemple a li menor. Li frayre tenant honesta cum tota carita cum las serors. Las serors demostrant a li frayres viacier sotmetament. Havent tuit entra lor humilita e carita. Pensant curiosament e discretament las divinas scripturas, e miralhant curiosament la lor vita en li dit e en li exemple de li sant, sobre istant en las oracions, amant la paureta, e desprecziant totas las cosas las cals son del mont, sperant en Dio fortment. E amant sobre totas cosas lo seo creater e redemptor. E enayma sobremonta totas cosas en maniera de gigant e non es sobremonta de alcun. Si aquestas cosas son enayma en nos, alegran nos. Ma si non, dolen nos. E emperczo mal a aquilh per li cal la via de verita es soccea e non retornan al cor.

Trastorna li tio olh de mi. Car ilh me feron volar. V. 4. La sacra gleisa alcuna vecz sesforcza de regardar cum li oth de la pensa las condicions de lama czo es a saber en cal maniera venent del payre el haya pres carn humana. E en cal maniera aquel local umple lo cel e la terra hava habita en tant petit vaysel e en cal maniera el haya visti la nostra fragilita e en cal maniera el sea en la dextra del payre e en cal maniera sia sencza comenczament e non hava fin e las autras cosas daquesta maniera. D. cum la gleisa o alcuna fidella arma sforcze la subtilita de la pensa regardar en aquesta maniera cum li olh del cor en Xt e en las obras deluy. Ma enayma aquel local ferma li olh al solelh. Cant plus lo regarda, tant lolh de l' sescurczis majorment. Enayma aquel que s'efforcza encercar las grant obras e menistier de Dio, cant mays encerca, tant mence en troba, Dont di Salamen enayma aquel que manja moti mel e non es a luj bon, enayma aquel local es encercador de la majesta sere apromu de gloria. E dereco es dit de lencercant non discretament, cant plus lavorare a encercar, tant trobare mencz.

Donca lo Segnor non vol que la soa gleisa s'esforcze

encercar las obras non stimivols del Segnor en modo de philosophes, lical s'esforzeron encercar las obras non encerquivols del Segnor, cum deffrena consideracion. Car cant mays encerqueria, tant mencz entroberia. Emperczo di. Car ilh me feron volar. Car la gleysa non po viore longament en listament de sancta religion sencza verdor e sencza consolacion de contemplacion. Emperczo lo es d'usar de simpla e discreta contemplacion, entro que nos vegnan en aquel luoc alcal nos vevren Dio e aquellas cosas las cals son de Dio facia a facia. Ma lo es d'entendre sanament, car la contemplacion non deo esser enayma simpla que nos non contemplan al postot alcuna cosa, ni enayma deffrena que nos volhan veser outro czo ques dona. Car script es, non plus saber que conven saber, ma saber a mesura enayma dio departit la mesura de la fee a un chascun, el non dis non saber alcuna cosa, ma non plus saber que conven. Car moot es czo que conven. Car a lun es dona pauc a contemplar, a lautre plus, a lautre moot. Moyses David Salamon e li autres prophetas e apostols e doctors vigueron motas cosas. Car fo dona veser a lor parlar de las cosas celestials, del solella, de la luna e de las stellas e de las autras creaturas, fo dona a alcun sant deputar. Salamon depute de li albre, czo es del cedri local es al liban entro a l'ysop local es en la pare. De li peyson e de las aïanczas (animanczas), de las volatilhas, e de las reptilias. Ma Job parle de lorden del cel, e de la disposicion de las stellas, e del cercle e merevilhos cors de las stellas septentrionals en las cals cosas se rescont mota sapiencia. D. aquel alcal es dona pro, recoynte saviament aquel pro local es dona, Ma aquel alcal es dona poc garde discretament lo poc local es dona a luy e non ause ensegnar czo quel non sap. Ma aquilh a lical es dona mot, non es dona per autra cosa, si non quilh embrason lor e li autre en lamor de Dio e del proyme. C. emperczo motas cosas son donas a alcuns que ilh rendan moti faczament de gracias a dio. Ma li autre poc, que ilh sian fait plus humil.

Li tio cavelh son enayma grecz de cabras las cals aparegron de Galaat, las toas dent son enayma grecz de feas las cals monteron del lavament, totas de filh dobles, e sterla non es en lor, las toas gautas son enayma pelalha de pom grana stier li tio rescos. Totas aquestas cosas son expostas de sobre, alegorialment de la gleysa de li judio, Enayma aczo son de penre de la gentilita. Ma ara resta que nos trayan moralment daquellas meseymas parollas layt e buri de soav doctrina. Car lo nostre Dio local es savissime en sapiencia resconde sot l'escurita de las letras li clar tresors de sapiencia lical el layse a cavar a li savi baron, Ma emperczo el fey aguilh meseymes tresors rescondu que silh fossan ubert a tuit non envilecissan. E aquella cuminita vengues en confusion de division. Car si tuit saupessan totas cosas e entendesan la pregondecza de las scripturas. Per aventura plusors dirian son ilh hebrio, e yo, son ilh menistre de X<sup>t</sup> e vo, son ilh israelitienc evo. Son ilh savi e vo. E per aventura parlerian czo ques pejor. Las nostras lavias son de nos, cal es lo nostre Segnor. D. la divina provesencza resconde ara profevtivolment li entendament de las scripturas. Que el proves per ayczo li cor de li filh de li home. el prova alcun s'ilh entendan purament e silh recebon la verita enayma ilh es. C. poc son aquilh li cal sian atroba fidel en aquest provament. C. moti prova per ayczo son troba hereges. C. ilh erran entendent malament las scripturas. La verita di daquesti, vos arra non sabent las scripturas, ni la vertu de Dio. E car aquilh lical arran en las scripturas son sencza fin. Nentdemencz se recoyntan mestres. Emperczo Paul Amonestant li fidel, parlant a un de lor per tuit diczent. Cura tu meseyme curiosament. donar a Dio obrier provivol. e non confundivol, tractant dreytament la parolla de verita. Alcuns son prova enayma de si. Car cum la sia dona a lor meseymes per sperit parolla de sapiencia e entendament de sciencia, ha pouczar ayga viva de li aut poucz, czo es de li libre de las sacras scripturas. Dio regarda si la vita de lor e li faczament de gracias res-

pondan a tanti beneficii, e se ilh cantan al Segnor en li lor cor per tant delevtivol tresor. E silh enlumenan per ayczo la gleisa del solelh dentendament, e si per ayczo non montan en superbia. E car aczo pauc son entro li fidel aquilh li cal encercan li menistier de las scripturas. Emperczo lo propheta di cal savi entendre aquestas cosas e entendent sabre aquestas. Ma el prova alcuns enayma. C. cum pauc sia dona a lor meseymes el regarda si per aquesta besogna deisendon en mota humilita e se ilh se jujan non degnes de tanti beneficii e se ilh encercan cum tota humilita aquellas cosas las cals ilh mesconovson, e si las demanden cum tota cura de li sabent, e emprenent las retegnan humilment. D. li barons savis e entendent dion. Yo benavczirey lo Segnor local done a mi entendament. E dereco O Segnor, cant doucz son li teo parlament en las mias gautas e sobre mel e bresca en la mia bocha. Ma aquilh que han besogna de sapiencia e d'entendament diczon: O Segnor dona me entendament e yo encercarey la toa ley en tot lo cor e gardarey ley. D. aquel que ha demande encara e seteie ma aquel que non ha, ore quel recepia, demande en fee, non dubitant alcuna cosa. Car al demandant es dona e lo querrent atroba, e al butant sere ubert. Car lo pavre de la familha es larc e habundiant de pans. Ma emperczo vo dis aquestas cosas que vo demostres de partia perque Dio fey resconduas las scripturas, ma ara retornan al perpausament.

Li tio cavelh son enayma grecz de cabras las cals aparegron de Galath. Aquestas cosas segont moral entendament son recoynta a una chascuna fidella arma. C. li cavelh duna chascuna fidella arma son las cogitacions humils e perfeytas. Car enayma li cavelh hornan li cap de las fennas. Enayma las sacras cogitacions embellisson las armas de li sant. M. aquestas devon esser longas enayma li cavelh de las fennas que ellas non defalhen viaczament, ma sian perlonga entro a la fin. Que la parolla la cal es scripta sia complia en nos. Las cogitacions de li just son judici. Car enayma li dreit judici hornan l'ome, enayma

las sacras cogitacions justifican la pensa. Daquesti es dit en autre luoc moralment. Li cavelh del vostre cap son tuit nombra. C. neuna sancta cogitacion non sere en desmentigancza al regardament de Dio. M. la coventa aquestas esser longas semblant al grecz de las cabras apareysent de Galath. Costuma es de las cabras querre pastura en aut e salhent de peyra en peyra, penre las herbas cum las dent. Enayma las armas de li sant demorant per contemplacion cum X<sup>t</sup> en li cel, studiant en li libre de li sant, prenon las herbas vert de las sentencias e rugnant las padison lor meseymes. E emperczo ben sec: las cals aparegron de Galath. Galath es mont outra lo jordan en la terra de li Amorey. Local cum la terra fossa departia per sort a li filh de Ruben e de Gath e al mecz trip de manasse, venc en part a machir filh de Manasse.

O fravres veia lo bel orde. C. si nos non receben avezo en van el scomov nos moot a ben obrar. Manasse es entrepetra desmentigos. E machir, vesent, ma Galath montelh de testimoni. Per Manasse desmentigos nos entenden aquel local recovnta per nient lo mont e aquellas cosas que son de luy effacza li antic forfait e las obras del diavol per degna satisfacion, e amontelha vertucz en si e s'acoyta a las cosas celestials, enayma diczia Paul yo penso una cosa aczo dementigant aquellas cosas que son derieras e estendent mi meseyme en aquellas que son premieras vo perseguo al destina gang del sobeyran apellament de Dio en Y Xt. Aquest es favt drevtament Manasse desmentigos e engenre filh per nom Machir, local es entrepetra vesent. C. cum el ha dementiga las cosas terrenals lentendament deluy ve clarament las cosas celestials. Adonca ven a luj en part lo mont de Galath local es enterpreta montelh de testimoni. C. cal cosa entenden per lo montelh de testimonis si non que nos aiostan en un, e reyre menan a la pensa totas las cosas que lo Segnor fey e li beneficii lical el done a nos.

Veian premierament car el fey totas cosas vesiblas al

nostre menestier, deysendent del cel en terra que el reymes nos del pecca original. El pres la nostra carn en la cal el porte motas cosas contrarias per nos e layse a nos li exemple de li sant, e diversis testimonis descriptura, e testimonian totas aquestas cosas. C. X<sup>t</sup> montant en li cel en apres la passion aparelhe a nos mot clar istage e promes donar a nos li eternal ben de gra. Nos habiten al mont de Galath, si nos ajosten totas aquestas cosas en un. e reyremenant las sovent a la pensa que la nostra arma sia pagua en lor. M. adonca apareyson las cabras de Galath, czo son las nostras cogitacions, cum nos pensen discretament dedincz aquellas cosas las cals son al regardament de Dio e las demostren de fora per parolla e per obra al regardament de li frayre.

Las toas dencz son enayma grecz de feas, las cals monteron del lavament. Las dencz alegorialment son li fidel, o moralment meseymas las cogitacions, provistas e discretas de larma, devant vesent cum tot judici, calque cal cosa sia de far o de laysar, e talhant totas cosas soczas deshonestas e non discretas en modo de dencz aguas e retornant dreytament totas cosas a veray judici e a orde de ben viore. M. aquestas cogitacions son enayma simplas feas non pensant alcuna malicia a alcun, non noysent a alcun, desirant perfeytar a tuit, montant del lavament del batisme e del mondament de la pura penitencia e payssent al camp d'humilita, e tractant discretament totas las cosas cals ilh vigueron al mont de Galath e ordonant se a la regla de verita, cum mouta amonestancza de li cal es sot joynt.

Totas de filh dobles e sterla non es en lor. Totas las cogitacions de li sant las cals son atroba en dreyturier judicii e en aquellas cosas las cals son de sobre dictas, engenran humilita e carita en li cor de lor. C. ellas son humilias cant ellas veon tanti benefici e son fortment embrasa en l'amor de dio, e non solament ayczo. Ma fan dio apaguivol a si per totas aquestas cosas, e reyremenan a ayczo li proyme josta lo lor poer.

Las toas gautas son enguma scorza de pom grana stier v. 6. li tio rescos. Parlant moralment las gautas de una chascuna fidella arma, son humilita carita, lascals son enayma scorcza de pom grana e son rossa defora per lo demostrament de carita a li frayre, e blanc dedincz per savia humilita al regardament de Dio per la mundicia de la castita que per avezo sia sposa del filh de Dio, Car aquestas gautas placzon enayma al Segnor Yeshu que per l'amor de luna exaute nos a si e per la vertu de lautra corone nos de gloria e d'honor. C. per luna sen exauta e per lautra sen corona, l'humilita nos glorifica e la carita nos vivifica. Las meolas de las cogitacions e de las entencions del nostre cor son li nostre rescos lical son manifest al sol dio, e placzon majorment a el adonca, cum nos non obren alcuna cosa per la lausor humana sinon solament per Dio e per lo profeyt de li frayre.

Seysanta son las reynas, oytantas las concubinas, de las v. 7. iovencellas non es numbre. Las sevsanta revnas son las armas de li sant las cals obedent a li divin comandament. per tot lo temp de la lor vita, son ajosta al rev celestial per amor e per ayczo son faytas reynas. Las concubinas non son ajostas al rev del drevt layrier enayma las revnas, e emperczo non son ajostas enayma legitimas. Enayma son refuda sencza misericordia D. Las concubinas son tuit li herege e li fals predicadors e li pilat fellon lical non son ajosta a Xt per fee e per amor. M. ilh sajostan enayma per temporal marci, diczent lor esser spirituals, servent Xt. Ma emperczo ellas son dictas concubinas e non reynas. non havent vergogna portan al front seng de fennas avootras, car ellas non servon a Xt purament, ma fan totas las lor cosas que ellas sian vistas de li home. M. li herege lical mesconoyson seren mesconoysu. Aquesti son pausa al numbre de ovtanta local numbre es departi enayma alegorialment. Lo sexanten numbre es compli per seys vecz decz, lo septanten per sept vecz decz, e l'oytanten per ovt vecz decz. Dio fev en seys dies lo cel e la terra, al septen se repause.

El comande obrar seys dies e al septen repausar. Nos obren seys dies speritalment, ma al septen son apella al judici que nos recepian aqui la marci per lo lavor. M. l'oyten dia començza del sept local non sere scurci per alcun vespre, ma se alegrare de eternal lucz e benaurancza. Las revnas son solament ditas 60. Car ellas feron e ensegneron en aquesti 6 dias li 10 comandament de Dio, e governeron lo lor regne, josta la ley real e emperczo son dictas seys vecz 10 czo es 60. M. li herege e li fals predicadors e li mal pilat e tuit li empocrit son pausa al numbre d'oytanta. Car ilh ensegneron e ensegneron lor far en 6 dia li 10 comandament de Dio e feron daquest sey vecz decz sexanta dia. Ma al septen son apella al judicii enayma al septanten. E aqui es conegua de tuit l'arror e lempocritia de lor e seren dampna d'espavantivol judicii. M. ilh non auren en benaurancza l'oytanten, enayma oyten dia deternal reguiardonancza. Car ilh la receopron ja avczi, enayma lo derier juge sentencia ja diczent. Yo dic verament a vos ilh en recepron la lor marci. Enayma si el disses illi receopron ja ayci l'ovten dia de reguiardonancza, enczo quilh auviron las lausors de li home e la marci temporal. M. aquest oyten dia de lor non es dit benaura, ma non benaura. Car ilh recebon avczi la marci per lo lavor, ma aqui recebren per aquesta petita marci eternal lavor. Las jovencellas son las armas de li fellon las cals ameron per tuit li dia de la lor vita, li jove desirier e unca non pervengueron a la madura eyta e emperczo lo nombre daquesti non es atroba. cum la se leges al libre de li vivent, non foron atroba script en el, emperczo seren mes vio en lestang del fuoc ardent.

Una es la mia columba, una es la mia perfecta a la soa mayre, eslegia de la soa engenreyricz. La mayre de la sancta gleysa es la divina gracia per la cal nos sen engenra a Dio, enayma es script. El engenre nos volontierament en la parolla de verita. L'engenreyricz es la gleisa de li

judio de-la cal foron li apostol e li premier predicador lical engenreron nos a Dio per fee. Enayma un de lor dis. Yo engenrey vos en Y. X<sup>t</sup>. per l'evangeli. La gleysa de li gentil es la columba lacal es simpla e savia, non havent fel damarecza. E es perfecta car ilh resemilha li anament de X<sup>t</sup> cum tot lo poer. E es una a la soa mayre czo es a la divina gracia. Car enayma ilh es reymua per divina gracia, enayma faczament de gracias salhon totavia de la bocha de ley.

Eslegia de la soa engenreyricz. Car ilh resemilha li anament de li apostol per parolla e per exemple. Las filhas vigron ley e prediqueron ley mot benaura. Las reynas e las concubinas lauderon ley. Las filhas son las armas de li sant amic de la glevsa. Aquesti laudan la glevsa vesent ley annant e (lege: en) tant sant orden. E la predican mot benaura. C. ilh veon lev faita compagna deternal alegrecza. Enavma es dit en autre luoc daquella meseyma cosa. filh de ley se leveron e la prediqueron mot benaura. Las revnas son li apostol e li doctor e li predicador. Aquesti lauderon la gleysa vesent ley tant perfectament e devotament e humilment ajostar se al servici de Xt. Enayma un de lor dis: O frayres yo laudo vos, car vos tene li mio comandament per totas cosas enayma yo liorey a vos. Alcuna vecz es pausa lo temp passa per lavenir. Car las reynas laudaren la gleysa de li sant en la fin cant ilh istaren a jujar cum lo Segnor e seyren sobre li docze seti jujant li 12 trip d'Israël, jujant non a pena, ma testimoniant lor degne de lausor e donor, demostrant fermament devant Dio e devant tota creatura. Car ilh han tengu per totas cosas li ensegnament de lor, e han ordona la lor vita al segle passa josta la lev real e li decret apostolical. M. las concubinas lauvaren ley en aquel dia, cum li just istaren en gran fortalecza encontro aquilh lical angustieron lor, e li cal tolgueron li lavor de lor. Ma las concubinas vesent car la non es fayt enayma ellas creyan seren torba de temor spavantivol cum aquella lacal diczia. Yo seo enayma

reyna, e non soy veva e non veyrey plor. Ilh sere descacza del regardament del rey en las sobeyranas tenebras, enayma fenna fornigayris e avootra e superbiosa meretricz. E li paure esleva de stercora seren plus ben aura enayma senador sobre li seti de gloria. Adonca las concubinas diren entre lor. Aquesti son lical nos aguen adonca esquerni, e en semblancza de repropi nos forsena pensavan la vita de lor forsenaria e la fin de lor sencza honor. M. vevos ara en cal maniera son recoynta entre li filh de Dio, e la sort de lor entre li sant. M. en cal maniera o sian las reynas, czo son li apostol, o sian las concubinas lauvon la gentilita convertia a la fee, o sia tota la gleysa glorifica en la fin. Conseguentment es demostra cum lo es dit:

Cal es aquesta lacal solh enayma alba levant bella coma la luna, esleyta enayma lo solelh. Alcuna vecz es fayt demanda ha encercament de cosa mesconoysua. Enayma Ysach dicia a Yacob. O lo mio filh, cal sies, tu. M. alcuna vecz ha merevilhament de grant cosa. Enayma li angel al montament de X<sup>t</sup> parlavan entre lor diczent. Cal es aquest local ven de Edon teintas las vestimentas de bosra. Aczo ilh sabian cal fos, ma ilh se merevilhavan vesent lo limon de la terra montar per propia vertu sobre lautecza de li cel. Enavma ara es fait demanda a merevilhament de grant cosa. L'alba fuga las tenebras e anuncia lo dia. D. li apostol e li premier predicador diczian de la gentilita. Cal es aquesta la cal salh de las pergondissimas tenebras enayma alba levant, habandonant lo cootivament de las idolas. fugent la region dombra de mort, conovsent las doctrinas de li home van, abominant l'encequeta de lor, ajostant se a Xt per fee sperant las cosas celestials, amant las sobeyranas, faczent justicia fugent lo mont, e querent totavia la lucz de sapiencia.

Bella coma la luna, sleyta enayma lo solelh. Cal cosa deven nos entendre en aquest luoc per lo solelh e per la luna sinon lo Segnor Y. X<sup>t</sup>. Car el meseyme fo enayma luna devant la mort e en la mort, ma solelh en la rexu-

ression. C. e si encant el ero dio e non creyse ni non merme enavma luna. Nentdemencz encant el era home, el cree de l'enfantilhancia entro a la perfecta eta enayma luna. Enayma es script. Yeshu profeytava per sapiencia e per heta e per gracia enapres dio e en apres li home. Car el profeyte per sapiencia e per eta de lenfantilhancia entro al 30 an, enayma luna. Ma del trenten an entro a la passion, el done a nos lume en aquesta novt tenebrosa enavma luna plena, dexemples e doctrina. M. cum enclina lo cap, liore lesperit e pausa jac al sepulcre per 3 dia e per 3 novt, adonca defalhic enayma luna. Ma enayma en li dia de lista la luna cougia en l'occident e lo solelh pareys en orient. Enayma X<sup>t</sup> couge en la mort enayma la luna. Ma el fo clarissime e alegre en la rexurression enayma solelh rosseant e aczo sobre resplandor de solelh. Dont es script Maria Magdalena e Maria de javme e Psolome vefigueron al moniment un de li sabba de matin, fortment ja lo solelh na. D. la sancta glevsa es dicta esser bella enavma la luna. Car ilh es fayta bella enayma Xt per lo mundament de Xt enayma ja es tracta de sobre al premier libre. Enayma Paul scrivent a li Coriathian, enserre en breos parollas diczent. Lo 2 home del cel es celestial, cal es lo celestial aytals son li celestials. D. enayma nos porten leymagena del terrenal, portan leymagena del celestial. E en autre luoc di. El non pres unca li angel, ma pres lo semencz de Abraam. Dont el devia resemilhar per totas cosas a li frayres, que el fossa fayt misericordios e fidel vesco a Dio. Si el fo fayt semblant per totas cosas a li frayres en humanita, coventa quilh sian fayt semblant a luy per obras de justicia enayma ilh pon. Enayma es script: Sanct sere car yo soy E aquel que fay justicia es just enayma el es sant. En aquesta maniera la gleysa es bella enayma la iust. luna.

Mas adonca sere sleyta enayma lo solelh. Cum  $X^t$  la nostra vita apareysere, e nos apareyseren adonca cum luj en gloria. Enayma el meseyme promes ubertament diczent

li just resplandiren enayma lo solelh al regne del lor payre. E enavma l'apostol scrivent a li phelipencienc diczent. Nos speren lo nostre Segnor Y. Xt. salvador local reformare le cors de la nostra humilità ensemp a figura al cors de la soa clarita. C. el luczia e ardia enayma lo solelh cum el parles a li dui anant en Emaus e entrepretres a lor de totas las scripturas las cals eran de l'. M. ilh fayt plus clar de pensa e embrasa de cor diczian. D. non era lo nostre cer ardent en nos, cum el parles en la via e hubres a nos las scripturas. Enczo que el parlava a lor, la calor del solelh embrasava li cor de lor, e cum el hubres las scripturas, lo ray del solelh resplandia en las pensas de lor. Espavantivol Enagma la compagnia ordona de li castel. Aquestas cosas son vistas esser expostas desobre asay ubertament. M. car lo sant sperit recorda lo test que per aventura vol que nos recordan dereco lo sen.

Lo fortissime rey e li princi mot savi e li duc scoutri e li fort cavalier sobre montan totas cosas. Xt es lo nostre rey, li apostol son li nestre princi. Li nostre devant pausa son li duc, e nos meseymes deven esser li cavalier. C. cad es plus fort del nostre rey, cal es plus savi de li nostre princi, cal deo esser plus scoutri de li nostre devant pausa. E cal de esser atroba plus fort de nos meseymes. Car si to nostre rey es cum nos per la soa larga benigneta, e si nos sen cum el per bulhent carita. Si nos seguen li comandament de li nostre princi, si nos sen obedient a li nostre duc, si li nostre duc demanden adjutori, e sapiencia del nostre rey, silh segon li conselh de li princi, czo es li ensegnament de li apostol, e silh amonestan segont avezo li lor cavalier a la batalha. E si nos meseymes purguen totavia las nostras armas, e si nos aguezen li nostre glay, e si nos aparelhan curiosament e scoutriament a contrastar a li enemic. La non sere alcuna creatura alcun enging, ni sapiencia, ni fortalecza, ni spavantivol menacza, ni glay las cals nos non sobremontan totas. C. Un de li princi essent testimoni dis. Nos sobremontan totas cosas per luj local

ame nos. Enayma lautissime princi dis. Lo Segnor rey tot poderos del cal es la batalha, el meseyme combat per nos. D. alcun dubi non es car si nos sen cum X<sup>t</sup> fortment e perseverantment, e el meseyme Segnor combat per nos, que nos non sobremontan tuit li nostre enemic. Car per lo carita nos venceren lo diavol e soperchen tot marturi per lestudi de sapiencia e per lespandiment de la divina gracia venczeren tot enging de li adversari.

Emperezo lo es de temer que encant a alcuns aquestas cosas non sian scriptas en van. Car script es. ilh endurcziron las lor facias sobre pevra e non volgron retornar. E dereco vevos la parolla del segnor es faita en repropi e non la recebon. M. malaventura a nos si aquestas cosas non embrasan li nostre cor. C. yo parlo a vos en Xt devant Dio C. lo nostre camin es fait fortment tenebros e al postot sen prevarica Vevos David di en persona de la sancta gleysa. Li mio olh son totavia al segnor. C. el mesevme desliorare del lacz li mio pe. E car li olh de li sant son totavia al Segnor. Emperczo es dit en aquel nieseyme libre, li olh del segnor son sobre li just e las aurelhas deluy en las pryeras de lor. M. d'alcuns es dit. ilh declineron li lor olh en terra, e car ilh trastorneron li lor olh del Segnor. E emperczo lo segnor sotjong spavantivolment diczent cum vos moltiplicare loracion, yo non exaucirey vos, e cum vos cridare yo trastornarey li mio olh de vos. D. Garden nos que en aquesti dia o temp non sia complia en nos la menacza de Jeremia diczent. Lo Segnor pense decipar li mur de la filha de Syon. C. si nos regarden fidelment ia comencza ayczo que fo devant dit de li lonc temp. M. malaventura a nos si el complire aquellas cosas las cals el comencze. Car el meseyme di yo comenczarey e complirey. D. O karissimes contrastan al segnor que el non decippe nos enayma el dis. C. el meseyme quer li contrastant a si e ama li combatent encontro luj que el non destrua lo poble de luy. Car Moysent e Aron contrasteron a lui que el non destrues Israel. Contrasten nos a luy que el non destrua **V**. 10.

nos, Car lo nostre poble vio ja en miseria. Li cavaliers son fayt poc e frevols e pouros. Enayma meseyme lo segnor devant dis de li long temp. Si vos sere desobedient lo Segnor fare trabuchar vos devant li vostre enemic. Aczo li duc defalhiron, e sembla que lo rey sia ira sobre nos. E que lira del segnor non creysa plus. Oren tuit per parollas e per obras que lo segnor sia reconcilia a nos, e li cavalier sian conferma, lo poble creysa e li duc sian retorna.

Yo deysendey al mio ort que yo Vegues li pom de las nocz de las vaocz e regardes si las vignas aquesan flori, e li pom grana aguessan germena. Tres cosas son en la nocz czo es scorcza amarissima, la grolha dura e fort, lo garilh bon e doucz. Per lescorcza amara de la novsa sen entenduas las tribulacions e las temptacions amaras las cals suffron li sant en aquesta vita. Per la grolha dura e fort es entendua la fort paciencia per la cal li sant sobremontan totas cosas cum ferm corage. Lo garilh doucz es larma embellia e fayta placzent per obras de justicia. L'ort de las bonas nocz es convent daquilh fidel lical soffron motas tribullacions per lo nom de X<sup>t</sup>. Li pom de las nocz son li fruc de li humil. Las vignas florent son aquilh lical florison dedincz devant Dio per purita de pensa, ma ilh florison defora devant li frayre per exemples de bonas obras. pom grana son li predicador havent defora fruc de doucecza e dedincz studi de bellecza, e mostran lor a li seguent per exemples e per doctrina la via al celestial palays. D. lo segnor devsent czo es regarda cum li olh de encerque regardament si tuit aquesti fructifican josta lo seo orden.

Ma vesent lo poble de li judio en li derayran dia que el fo al camp per tant lonc temp e non retorne a la mayson ni non se repause cum li jogant al coro, al soavissime sompn de la simphonia, ni sesent replenic la soa arma a li soavissime manjar del vedel gras. M. manjant las herbas aygras, czo es seguent li ensegnament de la ley josta la letra, es fayt acerbe e ensemp regardant. C. lo filh plus jove retorna de lognana region visti de vistimenta deleit, caucza de ja-

centin e resplendent d'anel orienc, fey tant long temp convili cum messia, e el meseyme fo dejun e nu al camp. Emperczo dolent fortment di.

Yo non saup la mia arma contorbe mi per las carretas v. 11. d'Aminadap. Yo non saup czo es, mesconoysent, neguey Xt filh de Dio, la mia arma contorbe mi en aquel temp per las carretas d'aminadap czo es per la doctrina de li evangeli lacal era vista esser contraria a la ley de Moyses, amenant novellas costumas, non curant la circoncision, refudant li Aquest aminadab contorbe mi per antic ensegnament. aquestas cosas. Aminadap es dit voluntayros. Aquest es Xt local fo passionna per nos, e amene li cresent en si per la soa benigneta al regne celestial. 4 evangeli son daquesta carreta, enayma dis abacu: Local montant sobre li tio caval, e salvament es de las toas carretas. Aquestas cosas contorberon las armas del poble judavc. Cum el mesevme ensegnant l'avangeli. Ilh diczian el ha demoni e forsena perque auve luj.

O Sunamitienca retorna, retorna, retorna, retorna que v. 12. nos regarden tu. Sunamitienca es entrepetra misera o caitiva. D. aquesta voucz conven ben a li judio. C. de dura cervicz e de cor non circoncis e daurelhas denegue X<sup>t</sup>, descacze lo sant sperit de las soas fins. Ma lo es dit per quatre vecz retorna. C. segond las sentencias de li propheta li judio son spars per li 4 vent del cel e per tuit li regne de la terra. Helia e Enoch e li predicador lical seren en aquel temp reyre apellan aquesti quilh crean a la doctrina de li 4 evangeli, que nos veyan tu servir a X<sup>t</sup> segont la verita evangelical.

Cal cosa veyren en la sunamitienca sinon las compagnias c.vu, de li castel. Las compagnias seren vistas en la sunamitienca, v. 1. cum la sinagoga convertia combattre encontro li rabel e li non fidel cum li argument de la fee, e cum ilh contrastaren fortment encontro l'enemic antic per las armas de justicia e combattre encontro li vicii. Ma la sinagoga sere convertia

Zeitschrift f. b. bift. Theol. 1870. IV.

40

a la fee per la gleysa. Emperczo lo Segnor lauda benignament la gleysa diczent:

O filha de princi cant son bel li tio annament en las

cauczamentas. Xpt es lo princi, la filha es la gleisa, li annament son las bonas obras. Las cauczamentas son faitas de las pels de las bestias mortas. Las cauczamentas de la gleysa son li exemple de li payre antic lical anneron devant nos al celestial pays. Enapres lical tota la gleysa de li sant corre a Xt per dreit camin. La jontura de las tous coyssas son enayma fermalh li cal son fait per la man del mestre. Las doas coyssas son li dui poble, lo judio e lo gentil. La jontura es la fe lacal ensemp ajoste li judio e li gentil, lacal es enayma fermalh. Car ilh horna aquesti dui poble de gemas de vertucz e d'or de sapiencia. Xt sobeyran vesco fey totas aquestas cosas. El spandic en nos aquest orde de saplencia cum purita de fee, e ordonant ensegne nos haver v. 2. e done possessir las gemas de las vertucz. Lo tio emburilh es enayma calici tornienc, non besognant unca de beorage. L'emburilh son li predicador lical son enayma calici tornienc. Car portant lo vin de doctrina al cor e en la bocha, aministran lui a li lor auvidor. Lart tornienc enayma es dit de sobre es plus viacier de tot art. Enayma li sant predicador non cessan cridar diczent: Anna de mentre que vos have lucz, que las tenebras non comprenan vos. Lo tio ventre es enayma montelh de froment cerconda de lili. Lo ventre son las pensas de li fidel lical recebon en lor li divin manjar. M. ilh son enavma montelh de froment. Car ilh son aparelha al celestial granier, l'evangeli testimoniant. E son cerconda de lili, car ilh son cerconda de bonas obras. v. s. Las toas doas papas son enayma duy filh doble de cabriola.

v. s. Las toas doas papas son enayma duy filh doble de cabriola.

Requer al quart libre car aquestas cosas son expostas aqui.

Lo tio col enayma torre davoli. Lo col son li predicador fort enayma torre d'avoli. Car portant lo jou de X<sup>t</sup> per la redondecza de las terras, non cessan de convertir a X<sup>t</sup> las armas de li peccador. L'avoli demostra la castita. car

li predicador de Xt. mot fort per sperancza e ferm per fee e cast per carita ajostan la glevsa a Christ cap. Li tio olh son enauma peusina en Esebon la cal es en la porta de la filha de la moutecza. Esebon es entrepetra centura de tristicia e cogitacion de plor. D. li olh de li sant son enavma pevsinas en Esebon. Car per li pecca trapassa e per las miserias present e per li goy celestial e per squivar li torment eternal spandison pevsinas de lacrymas e son cevnt de tristicia de penitencia, e cogitacion de plor es totavia en li cor de lor. Dont di lo propheta. Li mio olh forameneron issiment d'aygas. Car ilh non garderon li teo coman-E. dereco lo plor al cor del just humiliare lui. M. aquestas cosas son en la porta de la filha de la moutecza la cal filha sen nos. Car enayma es script. La coventa nos intrar per la porta de mootas tribullacions al regne de Dio e trapassar a la moutecza de li goy. D. aquel es benaura local es ceynt ayci de tristicia car el sere corona de gloria.

Lo tio nas es enayma la torre del Liban lacal regarda V. 4. èncontro Damasch.

Damasch es entrepetra bevent sanc, per local son entendu li demoni lical setejan totavia lo sanc, czo es li pecca de las nostras armas.

La torre del Liban regarda de lonc. D. lo nas de la sancta gleisa son la prudencia e discrecion de li regidor, e de li predicador, de li cal la fortalecza e la fermecza deo esser enayma la torre del liban, quilh sian pausa en li aut mont de sapiencia e de sancta religion e de bona nomenancza. Regardant contra Damasch, czo es devant gardant curiosament e discretament per si e per li seo li scoutriment de li demoni. D. lo nas son li discret li cal descernon ben. Car la porpra es teynta en sanc. Car X<sup>t</sup> fo enrossi per propi sanc.

Lo tio cap es enayma carmeli, e li cavelh del tio cap v. s. enayma porpra de rey ajosta a las canals. Crist es lo cap

de la gleisa, li cavelh del cap son li fidel de la gleisa. La porpra del rey es la passion. Car la porpra es teinta en sanc. Car Xt fo enrossi per lo propi sanc. Las canals son humilita e la conversacion de Xt. Carmelli es mont aut regardant lo mar e la secca e es entrepetra mol e tenre. Per local es demostra X local regarda benignament lo mar e la secca. Car el es apaga a li judio e a li gentil. E es mol e tenre czo es doucz e misericordios e piatos a li peccador retornant a si. Li cavelh del cal, czo son li fidel, son enayma porpra de rey. Car ilh suffron tribullacions, e moti torment per l'exemple del mesevme. M. ilh son ajosta a las canals, czo es a l'humilita de Xt e a la conversacion de luy meseyme. Auvent lui meseyme diczent. Emprene de mi car yo soy soau e humil de cor e trobare repaus a las vostras armas. Aczo las canals son li apostol e li sant predicador. Car enayma l'ayga deysendent d'aut trapassa per las canals en las soteyraneczas, enayma la celestial sapiencia venent de sobre trapasse per li apostol e per li predicador humil en las pensas de li fidel. D. li fidel de Xt son joint a las canals, car ilh segon li anament de li maior.

V. 6. O Karissima cant sies bella, cant sies bella en li deleyt.

Li deleyt son las vertucz de temor, d'humilita, d'obediencia, de carita e l'esperancza de li sobeyran ben, en li cal la sancta gleysa o la fidella arma es faita carissima a X<sup>t</sup> e

V. 7. bella defora per fee e dedincz per obra. La toa forma es asembla a la palma, e las toas pupas a li raczin. La palma josta la terra es subtil e aspra, e enver lo cel plus grossa e auta. D. la forma de la sancta gleisa es asemilha a la palma. Car aquel que se humiliare sere exauta en gloria e aquel local desprecza si meseyme sere atroba glorios e aut al regardament de Dio. Las pupas son li duy testament o l'amor de Dio e del proyme. Aquesti son asimilha a li raczin. Car enayma lo raczin es acomola de moti gran e plen de doucz most, enayma l'un e l'autre testament son

plen de figuras e de motas sentencias; las cals si ellas seren fravntas per subtil entendament, ellas foramandaren douczessime most de sapiencia e prometren li ben celestial. l'amor de Dio e del proyme es asemilha al raczin, car ilh merita la mootecza de li ben non vesible. Yo dis uo mon- v. s. tarey en la palma e penrey li fruc de ley. La palma es la crocz, li fruc de la palma es la salu de l'uman lignage. car enayma la palma es subtil e aspra josta la terra, e enver lo cel es plus grossa e auta, Enayma Xt humiliant se fo fayt obedient al payre entro a la mort. M. a la mort de a crocz en la cal per mootas tribulacions las cals el devant sosteng, montant desliore li seo serf de li pecca e despolhe, e per la soa mort destruys la nostra mort. Enayma el meseyme dis. Si yo serey exauta de la terra yo tirarey totas cosas a mi meseyme. M. yo dic que ayczo quel dis significa que el havia despost suffrir aquestas cosas de li lone temp.

E las toas pupas seren enayma raczin de vigna. Las doas pupas son li dui poble. La vigna es la gleysa. Li raczin son li sant que poys que la salu fo fayta per lo salvador, li dui poble foron repleni de dons d'alegrecza non recointivols.

E l'odor de la toa bocha es enayma odor de pom. L'odor de la bocha de la gleisa es la parolla de doctrina. L'odor de li pom es la nomenancza laudabla de li predicador, li cal han dedincz lestudi de bellecza e de fora li fruc de douçor. D. l'odor de la sancta gleisa es enayma odor de pom. Car la vita de ley es segond la doctrina de luy. Lo tio goleuron es enayma vin noble. Car lo vin alegra e v. s. engenra dementigancza al bevent, enayma la predicacion de la gleisa fay dementigar li pecca e alegra per sperancza de misericordia. Degne al mio ama a beore. Lo vin de sapiencia es degne al mio ama a beore. Car el bec plenierament de sapiencia. Enayma es script Yeshu profevtava per sperit de sapiencia e per gracia en apres Dio e en apres

Digitized by Google

li home. M. car li amic e li serf de X<sup>t</sup> non comprenon plenament la sapiencia, la sec dreytament: A las lavias e las dencz de luy a rugnar. Las lavias e las dencz de X<sup>t</sup> son aquilh lical auvias las parollas de sapiencia e legias las retornan al cor e pensan curiosament en aquellas en cal maniera ilh poysan enformar la lor vita segond lor a ben viore. Lo vin de sapiencia non es dona a aquesti¹) plerament a beore. Car ilh non comprenon la sapiencia perficament. M. a rugnar czo es curiosament encercar. Yo al mio ama e la conversacion de luj a mi. Enayma silh disses yo al mio ama per fe e per vertu d'humilita e la conversacion deluy a mi. Car en tal maniera se deleyta v. 11 habitar cum mi. O lo mio ama ven, e salhan al camp, demoran en las vilas, leven nos de matin e annen en las vignas.

Enayma silh disses ven donant a mi ajutori que yo predique al mont e demoran en las vilas czo (es) cum li home non savi reyre apellant lor misericordiosament de las tenebras dignorancia cum lo lume de la parolla. Levan nos de matin a las vignas. Cum la noyt de l'enequita se sere departia d'aquilh meseymes non savi e lo veray lume sere resplendi sobre lor. Levan nos, tu ajudant e yo amonestant que nos talhan de lor li soperchivol sagrament, czo es li vicii noysivols que la sot creisan novel sarment portador de v. 12. fruc czo es honestas costumas. Veian și la vigna floric si las flors aparturison li fruc e si li pom grana haian flori. Aquesta voucz conven ben a Paul e a li autre predicador premier e derier cridant a Dio lo payre cum lo propheta David. O Segnor regarda del cel, e veias, e vesita aquesta toa vigna la cal tu has planta. Enclina li olh de la toa bonta, e fay ley florir en bona volunta, e enapres las flors de la bona volunta apareisere li fruc de las obras. Fay florir li pom grana, czo es planta en lor bona volunta cum carita, que illa non se departan de tu per scampament de sanc e per penas de marturi. M. nos verificaren ley amonestant e encercant sovent que ilh non faczan fruc acerbe, ma plus tost corra a las melhors cosas. E ayczo es czo que Paul diczia a Barnaba. Retornant vesiten li fravre per totas las ciptas en las cals nos prediquen la parolla del Segnor, en cal maniera havan lor. M. el demandava Dio en ajutori enayczo cum el diczia: Yo non cesso, faczent gracias per vos, faczent recordancza de vos en las mias oracions que Dio de gloria pavre del nostre segnor Y. Xt done a vos sperit de sapiencia e de revelacion en la conoysençza de luy, enlumena li olh del vostre cor que vos sapia cal sia l'esperancza de l'apellament de lui. Yo donareu a tu aqui las mias pupas. Czo es yo plantarey en aquilh lical recebren la nostra doctrina li duy comandament de carita de lical ilh recebren fruc de bonas obras. Las mandragoras v. 13. doneron lo lor odor en las nostras portas. Las mandragoras son herbas portant odor e sencza cap. Per las cals nos entenden li home de li gentil lical foron adonça sencza cap. Enayma di l'apostol, Per la cal cosa sia recordadors, C. vos li cal era adonca gent en carn e liqual era en aquel temp sencza Xt e sencza Dio en aquest mont. Las portas son las obras de penitencia. D. Aquesti doneron odor en las portas. Nentdemencz ilh doneron al Segnor la gloria de la confession e la lausor del bon obrament.

O lo mio ama yo gardey a tu tuit li pom novel e velh Li pom novel e velh son li ensegnament de l'un e de l'autre testament li cal la gleisa garde a X<sup>t</sup> cum ilh ordone la soa vita josta la doctrina de l'un e del autre testament. D. pregan lo Segnor Y. X<sup>t</sup>. que el clarifique enayma li nostre sen e purifique li nostre cor que conoysent li pom velh del velh testament per clar entendament e culhent las flors de las sentencias de li prophetas, e tractant li pom novel del novel testament e las parollas florias de li apostol conoysan totas cosas que per ayczo poysan placzer al payre eternal local apella nos e al Segnor Y. X<sup>t</sup>. local reymic nos local es beneyt en li segle de li segle. Amen,

## Incipit (prologus).

Poys que Salamon havia script li segret de l'una e de l'autra gleisa, recordador del seo poble, ferma la pensa al filh de Dio e crida en persona del poble judayc diczent:

## Incipit liber septimus.

- Cal done tu a mi lo mio fraire pupant las pupas de la C. VIII. mia maire que yo atrobe tu sol defora, e bayse tu, e alcun non desprecza ia mi. Aquesta voucz es de li payre antic del velh testament desirant Xt. Car jacob patriarcha diczia al payre celestial, O Segnor yo sperarey la toa salu. dayczo nos latin diczen salu e li hebrio dion mihūs. Aquesta es aquella salu lacal desira Jacob. Moyses diczia o Segnor vo prego tu, tramet aquel local tu sies a trametre M. David: O Segnor enclina lo tio cel, e desmonta M. Ysaya, Per la mia volunta tu rompries li cel e desendries. D. li judio oravan enayma que Dio tot poderos trametes a salvar lor, lo salvador del lignage de juda e de la generacion de David. E emperczo dion. Que yo atrobe tu defora sol. Czo es favt home. Pupant las pupas de la mia mayre. czo es las obras de penitencia las cals yo farey la gra mayre ajudant. E beyse tu de bocha a bocha parlant. E alcun non desprecie ia mi. Czo es que l'antic enemic non segnoriie plus de mi. Aczo aquesta voucz po esser apropia a li judio lical seren al dereyran temp desirant la conoysencza del filh de Dio, e la predicacion d'Enoch e d'Helia e emperczo sot jong:
- Yo penrey tu e menay tu en la meyson de la mia mayre e al repaus de la mia engenrayricz, e ensegnares mi aqui, e yo donarey a tu beorage condii de vin e lo most de li mio pom grana.

La mayre e la nostra engenreyricz es la divina gracia e l'humanita de X<sup>t</sup>. Car la carn de X<sup>t</sup> es verayament mayre de tuit nos. La divina gracia receop nos sencza lavor, cum ilh ordone reymer nos de gra. M. la nostra engenravricz czo es la carn de Xt aperturic nos cum dolor. Dont el meseyme apropiant l'ora del nostre aparturiment diczia: La fenna cant ilh aparturis ha tristicia, car l'ora de lev ven. Aquesta es aquella sancta fenna lacal aparturent cridava la mia arma es trista entro a la mort. Ma sobre istant l'ora del parturiment diczia. O lo mio dio, o lo mio dio perque habandonies mi. D. Aquesta es la nostra engenreyricz lacal aparturic nos en grant dolor. M. la mayre es la divinita la cal·receop nos alegrament. Enayma ilh meseyme dis. Yo m'alegrarev sobre lor cum yo aurev ben fayt a lor. El fey ben a nos cum el revmic nos de la mort. M. el fey aquestas cosas alegrament. Dont non solament el s'alegre de la nostra redempcion. M. alegre tota la cort celestial e merevilhe nos meseymes de goy. D. el engenre nos volentierament en la parolla de verita que nos sian recointa en la moutecza de li filh de Dio.

Ma la mavson dela nostra mayre e lo repaus de la nostra engenreyricz es la nostra arma e lo nostre cor. D. lo poble de li judio lo cor de lical lo segnor spire en aquel temp a crevre a li evangeli cal ensegnament penre lo filh de Dio per fee e per obediencia, e lo dintremenare en la soa arma e al seo cor per humilita e per carita, e aqui sere ensegna cant grant sia ista la crudelita del sathanacz local tenc lui envolopa en tantas tenebras per tant long temp. Adonca li olh de Thobia seren ubert cum ilh auren tocha lo čdellissio (crudelissimo) fel del peison, czo es cum el aure conegu la fellonia del diavol e la malicia de larindola lacal avia cecca luj dorment josta la pare e veyre lo filh retornant cum lo celestial Raphaël e sobeyran mege, e sarra la cal el amene de longnana region. E emperczo di ben. Yo donarey a tu beorage condi de vin. C. repleni de gov non recointivol playre e servire al Segnor en mota carita. E lo most del mio pom grana. Czo es li fruc

suavissimes de li martre. Car moti seren corona al dereyran temp de marturi e de tribulacions. M. Car lo Segnor curios per li seo fidel, vesent en aquel temp motas tribulacions de li seo sant habreviare aquel dia, e aiudare li cas sent. Emperare es dit. La consetua de lui cet le mio

- v. 3. li seo sant. Emperczo es dit. La senestra de luj sot lo mio cap e la dreyta deluj embrace mi. Aquesta voucz es de li sant diczent al dereyran temp. Ben que motas adversitas contracorran a mi en aquest temp. Nentdemencz la senestra de luj sot lo mio cap. C. el ajuda a mi en aquestas tribulacions. M. car per motas tribulacions, non sere sinon de velhar, destudiar, d'amonestar e de orar, emperczo lo segnor ajosta las curas temporals solament per si meseyme v. 4. e non per li cerf de li camp, e di. O filhas de Yerusalem
- v. 4. e non per li cerf de li camp, e di. O filhas de Yerusalem io sconjuro vos que vos non scomova ni facza svelhar l'ama entro que ilh meseyma volha.

  Enayma s'ilh disses. Non sia curios en alcuna cosa, ma entota

oron (oracions) e pryera cum tot faczament de gracias. Las vostras requerenczas sian coneguas en apres Dio. Car lo temp es breo elo filh de la vergena venre en lora en lacal vos non sabe. M. lo Segnor vesent lo poble judayc corre al baptisme v. 5. dire. Qual es aquesta lacal monta del lavament decorrent de deleyt apila sobre lo seo ama. Enayma si el disses, cant bella es aquesta lacal trapassant per lo batisme lave las soczuras anticas e decorrent de lacrimas, ffacze la moutecza de li pecca, decorrent de deleit, clara per fee, ferma per sperancza, embrasa de carita, speraut las cosas celestials, velhant a la doctrina evangelical, e habundiant d'obras de justicia. E apilla sobre lo seo ama. Czo es resemilhant X<sup>t</sup> fortment. Yo scomoc tu sot l'albre del pom. La toa mayre fo corrumpua a qui. La toa engenrayricz fo sforcza

aqui. L'albre del pom es la passion de lacal lo Segnor di a la sinagoga convertia. Yo local foy crocifica de li judio e suffric repropris. No scomoc tu. Czo es reymic tu. La toa mayre fo corrumpua aqui: Enayma si el disses, yo spos ero vengu a la toa maire sinagoga lacal cum yo l'aguesso

volgu sposar denegue mi, e demande barabas lo leyron e pende mi al leng de la crocz. E la toa engenreiricz fo sforcza aqui, Czo es la mia humanita. C. vo foy recointa entro li non mond e peccadors e foy crucifica en la crocz en modo de leyron e foy fait maudit enayma es script: Maudis es tot aquel que pent al leng. O legidor entend saviament. Car Xt en cant a si non fo unca corrumpu, car el non fev pecca, ni engan non fo troba en la bocha deluj. M. el fo recointa corrompu e non mond de li judio diczent el hademoni e forsena per (que) auve lui. Enavma lo propheta diczia al Segnor en persona de li judio. Depart te de mi car tu sies non mond. E enayma meseyme lo Segnor parla de li fals propheta dicent. Illi corrumpian mi al mio poble per la pugna de l'orge e per lo fragnament del pan. C. li pharisio non corrumperon lo segnor. Ma diczian luy corrumpu cum ilh parlesen a Pillat. O Segnor nos nos sen recorda, car aquel enganador encara vivent dis yo rexucitarey en apres trey dies, e parlant plusors autres repropis encontra luj. Enaquesta maniera fo corrumpua l'humanita de Xt. Dont lo Segnor aioyons aquellas cosas que segon. Pausa me enayma segnal sobre lo tio cor, enayma segnal V. 6. sobre lo bracz dreyt. Enayma si el disses, recordant la mia passion haias mi totavia al tio cor. Per lo bracz drevt es entendu lo fort e drevt obrament. D. lo Segnor comanda quilh pause si sobre lo bracz dreyt, Enayma si el disses, enayma vo fey motas bonas obras per tu, e enayma tu fay obras plus fort de penitencia per tu meseyma e sensec. Car l'amor es fort coma la mort e l'enveia es dura coma l'enfern. Enayma si el disses yo amey tant tu que per tu non refudey de morir e que yo reymes li tio payre sot intrev en la fossa de l'enfern, e destruis la toa mort moot amara cum la mia amara mort. O enayma: enayma la mort tira la vita de l'home daquest alegre mont en las sottevras e spavantivols tenebras. Enayma moota amor tire mi de li cel a la terra, e intrey alegrament a consolar li

miser sesent al limbol. E enayma l'enfern tormenta crudelment li seo enclaus, enavma la toa amor tormente mi suffrent per tu moti repropi e torment. M. moralment son Enayma la mort depart l'home de la espostas enayma. vita, enayma l'amador de carita es mort a aquest mont, enayma que el non senta quasi ren de mondana benaurancza, ma viva solament a Dio. E enayma l'enfern non laysa lo seo encarcera, ma lo garda a li ligam eternal, enayma la bulhent carita non laysa departir de si per alcuna maniera lo seo amador. Dont la carita havia liga enayma Paul que el disses enayma encarcera. Cal departire mi de la carita de X<sup>t</sup>. O cant benaura carcer, o cant doucz ligam. Car li ligam de carita son ligam jacintienc. E la carcer de l'amor es enayma palays resplandent de larguecza non fenia, e plen de riqueczas e de mota gloria. D. benaura son aquilh lical son ensarra en aquesta gloriosa carcer, e aguilh lical son costreit con cadenas auriencas. D'aquesta carita es encara sot joint cant el di: Las lampias de ley son lampeas de fuoc e de flamas. Enayma si el disses hubertament li exemples de la mia amor son de carita moot ardent e dobra resplandent. Moralment es expost enaymi. Calque cal di si aver carita arda dedincz al regardament de Dio, e defora mande flamas d'amor e exemples d'obras al regardament de li frayre. De la cal amor encara di. v. 7. Mootas aygas non pogron amortar la carita, ni li flum non trabucheron ley. Mootas aygas son motas tribullacions las cals X<sup>t</sup> sufferc de li judio las cals non pogron amortar la carita que X<sup>t</sup> non disses en la fin. O payre non enayma yo volh ma enayma tu. E dereco si aquest calici non po trapassar sinon que yo beva luj la toa volunta sia faita. Li flum son las deleitacions carnals e la vana gloria e la deleytacion e temptacion diabolical. Las parollas de li enemic e li torment de l'amara mort las cals non pogron trabuchar la carita de li serf del Segnor que ilh non seguessan totavia li annament de X<sup>t</sup>. De la cal es encara dit. Si l'ome donare

tota la substancia de la soa meyson per amor el despreciare ley enayma nient. La substancia de la mayson de l'ome son totas las cosas lascals el ama plus en aquest mont, o sian riqueczas temporals, o sian delevt carnals lascals si el las despreciare totas per amor e se ajostare a Dio per carita totas las cosas lascals el amava devant, seren vistas evrivols e abominivols a lui. M. aquellas cosas lascals seguon pon ara esser entenduas de la primitiva gleisa de li gentil o de la deriera sinagoga de li judio a convertir a la fee en la fin. La nostra seror es petita e non ha pupas. v. s. Aquesta voucz de li apostol conven a la gentilita convertia, la nostra seror czo es la gleisa de li gentil es petita. Car ilh depause la superbia e es faita humil obedient a Dio lo payre e habandonant lo cootivament de las vdolas e non ha pupas. Per las pupas es entendu alcuna vecz la carnal cubiticia. Dont aquella fenna meretrix dis al jove malvacz de cor, ven e sian enubiria en las pupas. D. la nostra seror non ha pupas, car ilh desmentique las non mundicias de la carn a las cals ilh servia devant. O aquesta voucz es de li derier predicador diczent de la sinagoga convertia la nostra seror es petita. Car ilh degitta l'antica superbia e la durecza del cor, e cor carnienc, humil e componu fo fait en ley recebent Xt e non ha pupas. Car ilh depause li ensegnament de Moyses josta la letra e sotmessia l'avangeli, e mesclant spiritualment lo cant de l'agnel cum lo cant de Moyses canta douczament. M. car la gleisa de li gentil sufferc al comenczament e la sinagoga de li judio suffrire el derayran temp mootas disputacions e batalhas de parollas de li savi d'aquest mont. Emperczo li apostol dion. Cal cosa faren a la nostra seror al dia al cal ilh es a parlar. Li savi d'aquest mont e li peissime herege e li fals apostols s'embrivavan enayma torbilh en la premiera gleisa de li sant e parleron a ley e combatent encontro ley per moti scootrament e per malicia de cor, e per mondana encequeta e per philosophical sapiencia. Aczo lo sere fait en aquella meseyma maniera

Digitized by Google

en la fin. Dont job di en persona de la gleisa sancta. Ilh s'embriveron sobre mi enayma mur rot e porta uberta. E emperczo li regidor e li pervesador de las gleisas dion. Cal cosa faren a la nostra seror cant ilh sere enayma combatua de li enemic. Enavma silh dissesan cal cosa es de far encontro li combatent lev. E emperczo receopu conselh v. 9. respondren. Si ilh es mur nos hedifiqueren sobre ley merles argentiencs. Enayma silh dissesan si lo mur de la fee e la fermecza de l'esperancza e la fortalecza del sant sperit es en luy, nos edificaren sobre ley merles argentiencs czo es barons savis fermes e fort e scoutri deffendador resplendent de clar parlament e de divin miracles, e ordonaren prevres per senglas ciptas lical demostron a la gleisa la via de verita e descaczon li controcorrament de li enemics per las oracions e restregnan li vicii per lo sant amonestament, e contrasten per mota sapiencia a la fellonia de li Si ilh es hus nos pegneren luj de taulas cedriencas. Enayma silh dissesan s'ilh es a nos hus d'intrament a la gentilita e si la gentilita huebre si a Dio per confession d'humilita, e a nos per revelacion de li seo rescos. Pegnan l'hus del nostre intrament a lev de taulas cedriencas, czo es predicant conferman totas cosas cum las sentencias de li propheta, que nos non sian vist parlar de li nostre cor enayma li philosophes. M. conferman calquecal cosa nos diczen cum lo dit de li antic. M. pegnan l'us de la confession per local ilh hubric si a Dio e a nos. taulas cedriencas, czo es de fermecza de fee e de doctrina e de bonas obras. M. la gleysa conforta del sant sperit v. 10. respont: Yo soy mur e las mias pupas enayma torre de pois que yo soy faita devant luj, enayma trobant pacz. Enayma silh disses si vos quere de la mia fee, yo soy ferma per fee enavma mur non combativol. E las mias pupas enauma Czo es la mia sperancza es moot ferma e la mia carita fortissima, las cals non son venezuas per alcuna adversita depoys que vo sov favta devant lo mio creator

atrobant convenencza de pacz per las obras de penitencia. Entendan semilhament totas aquestas cosas de la sinagoga d'esser convertia en la fin.

Viana fo al pacific en aquella lacal ha pobles e liore V. 11. ley a las gardas, lo baron porta mil argent per lo fruc de ley. La vigna es lo poble antic de li hebrio local lo Segnor traporte d'Egip e liore ley a gardar a Moyses e Josue e li autres ducz e revs d'Israël. La cal ha pobles. Czo es 12 trip. D'aquesta vigna nasque lo fruc de salu, czo es lo nostre segnor J. Xt per local lo baron just porta mil argent czo es tota terrenal possesion e gloria mundana. Car aquel local venre a la conoysencza de la divinita, e habandona totas las cosas las cals son del mont e desprecza totas cosas per aquel meseyme segnor seneza dubi aquest es benaura en eterna. Aczo autrament lo baron just porta mil argent per lo fruc de ley. Car el lavora cum totas las forczas, cum cor e cum bocha e cum obra, que ilh aquiste l'amor de X<sup>t</sup> e la reconciliacion del payre. La mia vigna es devant V. 12. mi. Enayma si el disses. Temp fo cum vo aguesso li judio e non saupes li gentil, e dereco temp fo que cum vo aguesso li gentil habandonev li judio. Ma ara l'ora venc que io pessesiso li judio e li gentil. E emperezo la mia vigna es devant mi. D. la vigna de Dio es devant lo Segnor que el meseyme garde, rigissa governe e habite ley e ilh meseyma s'esforcza per dia e per noyt de complir la volunta del Segnor devant lui meseyme. Li tio pacific son mil e duy cent aquilh lical gardan li fruc de ley. Li mil pacific son tuit li perfeyt lical gardant veraya pacz han batalha cum li vicii e pacz cum las vertucz. Li duy cent lical gardan li fruc de ley son tuit aquilh lical lavoran cum tota. sudor de pensa e de cors e cum totas las vertucz per aquistar li fruc de justicia per lical fruc ilh seren visti en l'avenir de non mortalita e seren corona de corona gloriosa.

O tu la cal habitas en li ort li amic tescoutan, fay me v. 13.

Digitized by Google

auvir la toa voucz. Enayma si el disses. O tu lacal contemplas las cosas celestials e lacal encercas las cosas resconduas de las scripturas, lacal sies floria de vertucz. Li amic tescoutan, czo es li serf e li meo amic lo cor de li cal habita cum mi en li cel, lical encercan las mias voluntas cum cor mond, e cum mans blancas e s'acoytan a li bon studi, aquesti t'escoutan. Fay me auvir la tou voucz czo es huebre la toa bocha e predica e perczoneia la doctrina a un chascun segont lo devant aparelhament del vaysel, e non enformar unca aquellas cosas las cals non son josta lo seo orde a ben viore. M. czo que el dis fav me auvir la toa voucz significa calquecal cosa de ben e de hedificacion fan li sant predicador, predicant e amonestant li amic, lo segnor recovnta avczo esser favt a si. Dont el mesevme es a dire al dia del judicii: Tant longament cant vos feczes a un d'aquesti mio petit fos feczes a mi. D. li predicador s'estudion amonestar e predicar e payser curiosament lo grecz del Segnor de pastura de vita e sacziar li agnel de Xt d'avgas vivent que ilh non sian raubi del lop maligne, e studion se de cridar per tota la novt en maniera de bon can. Que non sia faita sobre lor la parolla la cal es scripta sobre li evesque negligent, lo sant esperit diczent vos se tuit cec e cans mut, non poent japar. C. plus val alcuna vecz la sovendiera amonestancza en alcuns que habundancia d'escripturas. C. enayma es dit en ecelesiastic Moota scriptura es enayma en alcuns coma aparelhament de manjar al cercondament del sepulcre. Lo mort al sepulcre non toca li manjar, e tuit despreczan de tochar lor, car ilh son pausa en luoc non mond. Enayma son alcuns lical possesison motas scripturas. C. ilh non hedifican lor meseymes segont la doctrina de las scripturas, e predicant non sabon ensegnar li autre, o s'ilh ensegnan, la predicacion de lor es despreczia. Car ilh vivon soczament. C. enayma es dit en autre luoc, lausor non es bella en la boccha del peccador. Ma ara retornan aquellas cosas las cals segon. Car la sancta gleysa non po far alcuna cosa sencza l'ajutori de Xt. Emperczo ilh crida orant.

O lo mio ama, levea, e sies semilhant a la cabriola e al v. 14. filh de li cert sobre li mont de li aromat. Si nos consideren ayczi subtilment e si nos secoen curiosament lespia daquesta parolla devant dicta, nos atroben moti gran de bon froment. Trev generacions de paures eran al velh testament. las cals portan figura de li paures de Xt. Czo es a saber la veva, l'orphe e l'estrang. E lo Segnor era fortment curios per aquesti, enayma es sovent atroba per li libre de la ley Ma al nostre temp la veva es la gleisa, l'orphe es lo paure poble local sec la gleysa. Daquesti duy di lo Segnor per lo psalmista: Benayczent, benayczirey la veva de luy, e li paure deluj sacziarey de pans. L'estrang es l'ajostament de li predicador e de li preyre de Dio lical son verament strang car ilh non possesison alcuna cosa en aquest mont stier dio, e se recointan totavia hoste e peregrin sobre la terra. E aquestas tres generacions de paures son tocas sot scurita en las parollas devant dictas. Cum lo es dit sies semilhant a la cabriola e al filh de li cerf. La cabriola es la gleysa per la viacereta lacal abandonant lo mont fuy a Xt. Lo filh de li cerf es lo paure poble de li sant lical nayson de li apostol e de la gleisa. C. li cerf son li apostol e li successor de lor czo es li sant predicador. M. li mont de li aromat son las auteczas de las vertucz o acerta meseyme li doctor de la gleisa, lestudi de lical es li aromat de las vertucz e acomolar mota sapiencia. E emperczo la glevsa orant di ara cum devocion.

O Segnor Y Xt leva, e pren las armas e lescu e te leva en ajutori a mi. Sies semilhant a la cabriola e al filh de li cerf, czo es conferma la toa misericordia a la nostra besogna per la toa benigneta e enclina li teo olh sobre mi veva scalgia de li ome enemic fellon e marceneia al filh czo es al teo paure poble. E sies semilhant a li cerf czo es dona sapiencia e sciencia a li mio predicador, Reitidrift f. b. biftor. Theol. 1870. III.

Digitized by Google

41

e dona a lor parlar la toa parolla cum tota fiancza. Fay nos tuit habitar en li mont desert de li aromat, czo es fay nos encercar e montar totavia a l'autecza de sapiencia e a la odor de las vertucz, e fay habitar li nostre cor cum tu en li cel. E o doucessime Yeshu amena nos enapres aquesta vita plena de miserias al regne de gloria.

Donca o Karissimes e vos serventas de X<sup>t</sup> benayczan e glorifican tuit d'un cor e d'una bocha lo rey nostre payre e lo filh e lo benigne consolador, local porte a nos tanti beneficii per gloria del seo sanctissime nom, local aministre a nos li manjar de gloria. E ben que nos sian non degne, emperczo el aministre a nos li vin d'alegrecza. E ben qu'el sia ira nentdemencz en modo de benigne payre bat nos cum verga de l'una partia. E de l'autra man nos porcz lo bocon del pan. D. non desmentigan tanta benignita lacal speita nos a penitencia, ni non dorman cum li negligent, ma regardan tuit cum Yeremia la verga velhant e l'ira del Segnor aparelha sobre li trapassador. Lo Segnor jure far nos pobles a si, si nos seren obedient. Ma si nos seren pigre e despreciaren lo Segnor el jure desrayczar nos de la terra de li vivent.

Studian en li libre e encercan las cosas resconduas e si nos dormiren, svelhare li nostre cor. Nos haven las sentencias de li propheta e de li apostol e sobre que tot li dit de li evangeli. Culhan las spias las cals remaseron en apres li dos de li meysonant, euayma faczia Ruth mot savia e atrobaren al vespre habundancia de froment local nos rescondan en li nostre cor. C. vevos enayma di Gregor. Lo test de las scripturas es semblant a la peyra freyda lacal nos tenen en la man. M. Si nos la ferren cum ferre, de la peyra freyda salhire fuoc local scanda e enlumena tota la mayson. Enayma lo test de li cant nu e non expost e vist asay freyt. M. car nos l'avon naffra ara cum ferre d'encercament, lo sant sperit aministrant moti fuoc nes salhi la calor e las flamas del cal enlumene e embrase

enayma las nostras meysons, que per aquestas cosas poysan pervenir al sobeyran goy.

O moot ama yo prego vos que vos perczoneie a li frayres en las vostras predicacions daquesti pans, e hubra sovent aquellas cosas que se convenon a lor. Si per aventura li auvent montan a las melhors cosas, e ben obrant e querent sovent la facia del Segnor, squivon l'ira de lui. O li mio frayres recorde vos que vos spenda pryeras per mi al nostre Segnor Dio e a J. X<sup>t</sup>. lo filh de luj que aquel local comencze bona obra en nos la perfacza entro en eterna. Lacal cosa el meseyme fare, local es beneyt en li segle de li segle. Amen.

Ma o Karissimes, yo prego vos cals que cals se preyres al poble de Dio, que Vos non despreczie aquesta doctrina de Xt per la mia joventu. Car si vos volre regardar curiosament, vos veyre, car vo non hay parla de mi meseyme, ma io scris enayma, enayma Xt ensegne mi. Car vo non ausev parlar aquestas cosas enavma ensegnant vos. Scrire a vos la volunta del Segnor de la partia de luv non que vos mesconovsa la volunta de Xt. Ma vos have enayma enayma vos demandes. E enayma el ensegne mi, enayma done a vos obrar lo tot poderos. M. emperczo vo non penso mi haver compres totas cosas, ni haver script tota aquella sapiencia lacal se rescont en la breveta del test. moota sapiencia e douczor de parollas se rescont encara en aquesta scriptura lacal non es huberta en aquest libre. E emperczo laysan calquecal cosa reman al fuoc celestial.

Donca o legidor Karissime repausa te entre li baron de misericordia cum lical habita lo rey de gloria. Veias cantas cosas son recoyntas de lor meseymes e cant bella es la ley del Segnor e cant deleytivol es studiar en ley. Car el meseyme es la part e la hereta en la terra de li vivent, en lacal tu deves habitar e esser pagu en li deleyt de ley. O Karissime recorda te de la parolla del psalmista diczent.

Deleyta te al Segnor e el donare a tu las requerenczas del tio cor. Aquesta es taula porteiricz de manjars abundiant de gloria. Donca manja alegra te sobre ley. Considera curiosament aquellas cosas, lascals son pausas sobre ley. Manja e beo e alegra te e non desirar plus alcuna cosa, ma requer solament Dio diczent cum lo propheta David. O Segnor yo serey saczia, cum la toa gloria apareysere. Enayma dis Ysaya li tio olh vean cum li just lo rey en la soa bellecza lo cal vio e regna dio cum lo payre e cum lo sant esperit per tuit li segle de li segle. Amen.

Finito libro fit laus et gloria Christo Qui dedit expleri laudetur mente fideli Recte scripture sint versus hii tibi cure Non dabitur signi celestis gloria regni\*) Deo gratias Amen.

rectae scripturae sint versus hi tibi curae. Non dabitur segni coelestis gloria regni.

Perthes' Buchbruderei in Gotha.

<sup>\*)</sup> Bu lefen :



